
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 10

Artikel: Pater Gregor Girard als Pädagoge (1765-1850) [Fortsetzung]

Autor: Egger, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aktivismus des arbeitenden Menschen, die
fieberhafte Einwirkung auf die Gütererzeugung
und Güterkonsumation. Damit aber ist der
Realismus zur Todesgefahr für die Innerlichkeit des

Menschen geworden. «Früher», sagte Werfel,

«war das äussere Leben oft kümmerlich, aber

die inneren Entschädigungen waren gross.»
Wer trägt heute noch Verlangen nach diesen

inneren Entschädigungen? Sie gelten als

unwirklich, als nichtssagend, man betrachtet sie
als Utopien, Schwärmereien, psychohygienisch
gesehen als schädliche Kompensationen, die
dem Leben die besten Kräfte entziehen.

Wir spüren nun, worum es Werfel eigentlich
geht: der Wirklichkeitsfimmel, der unsere Welt
erfasst hat, ist bei Lichte besehen, glatter
Materialismus. Er wurzelt in dem Aeusser-

lichkeits- und Nützlichkeitsstandpunkt. Wirklich
ist nur das Greifbare, nur das, was sich rentiert,
was Nutzen abwirft. Die ganze innere Welt des

Menschen zählt nicht, sie ist im besten Fall nur
Reflex des Aussen, im ungünstigen Falle aber
blosses Phantasiereich. Die Realgesinnung hat
den innerlichen Menschen verschüttet. Der

Sachglaube hat den Seelenglauben verdrängt.
Die Stoffwelt hat im Namen der Wirklichkeit
ihre despotische Diktatur errichtet, während die
Geisteswelt im Krematorium der Lebenstüchtigkeit

verdunstete. Ist das vielleicht die Rache

für die Abwertung der äusseren Welt durch
den einseitigen Idealismus der grössten
deutschen Philosophen? Werfel sagt es uns nicht.
Er ist überzeugt, die Revolution der Zukunft
werde die Revolution des Geistes gegen den
Sachrealismus sein.

Wir haben keinen Grund, diese Hoffnung
nicht zu teilen. Auch wir wünschen wieder einmal

die Anerkennung des geistigen Vorranges,
die Bejahung der seelischen Werte. Wir haben

als Katholiken diese Werte nie preisgegeben,
haben nie den Hymnus der Stoffwelt gesungen.
Wir haben immer gewarnt vor der Veräusser-

lichung. Darum aber dürfen wir auch heute ein

Bekenntnis zur ganzen Wirklichkeit ablegen,
die vorerst und zuhöchst eine solche des Geistes

ist, dann aber auch die sichtbare Welt der

Materie einbegreift. Dieses Bekenntnis kann

allerdings vernünftigerweise nur in ein Bekenntnis

zum Schöpfergott einmünden, der als

höchste Realität die anderen Wirklichkeiten

schuf, sie aus dem Unwirklichen heraushob ins

Licht des Seins, der Wirklichkeit.
Als Lehrer aber wollen wir die Jugend

hinführen zu dieser ganzen Wirklichkeit des Innen

und Aussen, des Oben und Unten. Sosehr wir
darum uns bemühen, den jungen Menschen die

äussere Welt zu erschliessen und sie zu brauchbaren

Menschen der Gemeinschaft zu erziehen,

die sich selbst durchbringen; wir wollen wieder
mehr achten auch auf die inneren Seelenkräfte

der Kinder, wollen uns bewusst sein, dass die

äussere Berufstüchtigkeit nicht erkauft werden

darf durch eine innere Verarmung des Seelenlebens,

dass äusserer Aktivismus noch keinen

besondern Wert darstellt. Darum darf unser
Ziel nicht blosse Lebenstüchtigkeit sein, wie das

bürgerliche Zeitalter sie verstand, sondern

Menschenbildung im christlichen Sinne, und

damit im Sinne der ganzen Wirklichkeit.
Zürich. Dr. Josef Rudin.

Pater Gregor birard als Pädagoge (1765—1850) II1)

Der Besuch in Pestalozzis Anstalt hatte eine

vielseitige Korrespondenz der Kommissionsmitglieder

mit einzelnen Lehrern von Yverdon zur

Folge. Von all diesen Briefen scheint mir einer

für die Entwicklung P. Girards von grosser

Wichtigkeit geworden zu sein. Es ist derjenige

1 Siehe Nr. 9.

des protestantischen Pastors von Muralt, worin

es heisst: «Die Idee des Buches für die Mütter

,Wie Gertrud ihre Kinder lehrt' bildet die

Grundlage der Pestalozzischen Erziehungslehre;

und wenn sie recht angewandt wird,
kann sie sowohl für die Bildung des Verstandes

wie des Herzens von grösstem Nutzen sein.

Aber was Arithmetik und Geometrie nur dem

291



Geiste bieten, das gibt die Sprache auch dem
Herzen des Menschen.» Hier ist ausgesprochen,

was P. Girard seit seinem Besuch in

Yverdon unbestimmt empfand. Die Grundlage
jeder Volksschulmethodik ist die mütterlich©

Erziehung: das erste, was das Kind lernt, ist die

Muttersprache. Diese Idee hat P. Girard nicht

mehr losgelassen. Hat er sie nicht erfunden,

so hat er sie doch in packender Form dargestellt

und verbreitet, sodass er als einer der

grössten Förderer der Bildung durch die
Muttersprache gelten muss.

Er stellte nun den ganzen Schulbetrieb darauf

ein. Eingedenk seiner Jugendzeit versuchte er

— wie seine Mutter — seine Kinder zu leiten.
Er hatte zwar schon 1806 ein neues Schulbuch

verfasst, die «Elements de lecture et de calcul

ä l'usage de l'ecole franchise de Fribourg en

Suisse». Aber was nützte dies alles, wenn die
Schüler für die wenigen Lehrkräfte zu zahlreich

wurden! Die Hand des Erziehers konnte das

einzelne Kind nicht mehr erreichen. Jeder

fruchtbare, erzieherische Unterricht verlangt
aber einen persönlichen Kontakt. Wir haben

gesehen, wie schnell die Schülerzahl wuchs; die
Person P. Girards hatte das bewirkt. War dies

auch eine erfreuliche Tatsache, so zugleich eine

grosse Sorge für ihn. Der Staat konnte und

wollte keine weiteren Lehrkräfte bezahlen. Di©

Schüler aber stammten meistens aus ärmlichen

Verhältnissen, da die wohlhabenderen Familien

ihren Hauslehrer hatten und hernach ihre Kinder

ans Kollegium schickten. P. Girard, der für

obligatorischen Schulbesuch eintrat, wollte keine

Kinder abweisen. Da brachte das Jahr 1815 die

Lösung, ein Geschenk des Himmels, wie Girard
selber es nannte.

In diesem Jahre fielen ihm zwei Bücher in die

Hand, die — beide von Franzosen geschrieben:

M. de Lasteyrie und M. de Laborde — eine

ursprünglich englische Erziehungsmethode von
Bell und Lancaster erörterten und priesen.

Diese bestand darin, dass man Schüler

durch Schüler unterrichten lässt, wobei

der Lehrer nur diese geringe Anzahl von

Hilfskräften zu unterrichten und dann bei

ihrer Arbeit zu beaufsichtigen braucht. —
Das Werk von de Laborde, das neben

diesem «wechselseitigen Unterricht» auch dem
Lehrer noch einige Stunden einräumte, wo er
allein alle Schüler zusammen unterrichtet, schien

P. Girard das geeignete Mittel für seine Schule

zu sein. Sofort ging er daran, es anzuwenden.

Im Jahre 1816 wurde der teilweise wechselseitige

Unterricht eingeführt. Diese Neuerung
brachte der Schule einen grossen Aufschwung.

Vom Jahre 1818 an wird die Schule P.

Girards zum Mittelpunkt des geistigen Interesses.

Besucher aus allen Kantonen der Schweiz, aus

allen Ländern Europas, ja aus Amerika bewundern

das Werk des Freiburger Pädagogen. Man

beginnt, sein Beispiel nachzuahmen, und an

verschiedenen Orten werden sogenannte «Gi-
rardinen» errichtet. Vielleicht war es gerade
dieser Erfolg, der P. Girard soviele Gegner
brachte! Ihre Angriffe galten ja nicht ihm
persönlich. Denn sein gutes Herz, das aus wilden

Gassenjungen willige und höfliche Kinder
gemacht hatte, gewann ihm die Zuneigung aller

Kreise. Aber dies ist die Tragik für seine
Persönlichkeit. Sein Werk war im Zeichen einer

politischen Partei begonnen worden. Was P.

Girard, der sich von jeder Parteipolitik fernhielt,

nie im Auge hatte, das versuchten seine Freunde:

aus seiner Schule ein Propagandamittel zu
machen. Schmerzlich zerrissen stand so P.

Girard zwischen den Parteien. Können wir es ihm

verargen, wenn er mehr auf jene hielt, die
seine Sache — wenn auch nicht ohne eigenes
Interesse — unterstützten! Die Politik brachte

den Vater der Volksschule, der seinen Kindern

versprochen hatte, in der Liebe zu ihnen und

in der Arbeit für sie zu ergrauen und zu sterben,

in Gegensatz zu seinem Bischof. Schon

seine «Grammatik» für Volksschulen fand

(1821) nur unter Schwierigkeiten die kirchliche

Druckbewilligung. Man warf seiner Schule

Religionslosigkeit vor, wogegen sich P. Girard

energisch verteidigte. «Der Unterricht in der

Religion wird bei uns nicht dadurch weiter
ausgebaut, dass wir mehr Religionsstunden halten,

292



sondern dadurch, dass wir den ganzen Unterricht

in den Dienst des Religionsunterrichtes

stellen.»

Neben diesem Vorwurf erhoben sich auch

Stimmen gegen den wechselseitigen Unterricht,
der die Kinder stolz mache, jede soziale Ordnung

umstürze und überhaupt auf Illusionen

aufgebaut sei! P. Girard sah genau, dass mit der

Beseitigung dieser Methode seine ganze Schule

in Frage gestellt würde, da er die stets wachsende

Schülerzahl nur so erfassen konnte! Er

hätte mehr Lehrkräfte gebraucht, diese aber

fehlten. Ein Lehrerseminar, das einst geplant
und zu dessen Direktor P. Girard gewählt worden

war, bevor es Wirklichkeit werden konnte,

hatte keine Unterstützung gefunden. Nun stand

ein Weg offen, neue Lehrkräfte zu finden und

zu schulen, ohne dass eine Anstalt hiefür eröffnet

werden musste! Nur wenn man diese Notlage

erachtet, kann man P. Girard gerecht werden!

Heute findet man die Art des wechselseitigen

Unterrichtes in keiner Volksschule mehr!

Die Geschichte scheint also den Gegnern P.

Girards recht zu geben! Dafür findet man aber

heute zu viel Lehrer. Dies darf man nicht
übersehen! Hätte P. Girard diese Möglichkeiten
gehabt, so hätte er ohne Zweifel ein bewegliches

Kleinklassensystem geschaffen und keinen

wechselseitigen Unterricht! Er verteidigte also

diese Methode mit allen guten Gründen! Er

schuf Lehrbücher und Tabellen, die diesem

Unterricht angepasst waren und in erster Linie den

Lehrern und ihren Helfern (Moniteurs) dienen

sollten: so die «Tableaux de lecture et d'ortho-

graphe» (1818). In einem Bericht an die «So-

ciete economique» von Fryburg führt er also

aus: «Eine Aufteilung der Schüler in kleine

Klassen ist notwendig! Da uns die Lehrer dazu

fehlen, sollen fortgeschrittene Schüler mithelfen!

Sie sind dazu fähig, denn: a) Der gute
Schüler hat die Schwierigkeit überwunden und

wird dem schwächeren Schüler besser als der

Lehrer nachhelfen können; b) durch Lehren lernt

man am meisten; c) durch kleine Klassen wird

man jeden Schüler am besten dahin stellen kön¬

nen, wohin er in seiner geistigen Entwicklung

gehört!»
Dass zugleich ein gewisser sozialer Ausgleich

zustandekam, sah P. Girard nicht ungern. Er

hatte sich ja auch fürs Armen- und Anstaltswesen

eingesetzt. Weil viele Knaben die Schulen

vorzeitig verlassen mussten, um ein Handwerk

zu erlernen, trat er für eine Fortbildungsschule
ein. Diese kam aber leider nicht zustande.

Auch für die jugendlichen Arbeiter in

Anstalten hatte er eine Schulmethode vorgeschlagen,

die mit der Handarbeit hätte verbunden

werden können. Er schickte darüber einen
Bericht an die Gemeinnützige Gesellschaft (So-

ciete economique), so wie er es 1816 zwecks

Verbesserung der Landschulen tat. So bemühte

sich P. Girard um die .gesamte Volksbildung.
Dies konnte ihm wohl niemand verargen. Aber

war es im Jahre 1815 der Vorwurf, er sei

Kantianer, der ihn in Misskredit bringen soltle, so

hiess es nun, er wende eine von der Kirche

nicht gutgeheissene Erziehungsmethode an!

Und obwohl die Schule nach aussen hin auf

ihrem Höhepunkt stand und er unermüdlich für

sie arbeitete, wurde seine Unterrichtsweise im

Jahre 1823 von der staatlichen Behörde verurteilt!

P. Girard wurde zwar an seinem Posten

belassen! Da er aber keine Möglichkeit mehr

sah, alle Kinder zu erfassen, und weil er nicht

wollte, dass sein Werk weiterhin Gegenstand

politischer Unstimmigkeit bleibe, trat er freiwillig

zurück. Man hat ihm deswegen Halsstarrigkeit

vorgeworfen und bemerkt, einige
unbedeutende methodische Umstellungen hätten

genügt, und P. Girard hätte sein Werk fortsetzen

können. Dies stimmt in der Theorie —
denn der wechselseitige Unterricht machte ja

nicht das Geniale an Girards Schule aus — nicht

aber in der Praxis, wo nach seiner festen Ueber-

zeugung diese Methode unbedingt notwendig
und — wie die Geschichte beweist — nützlich

war. Sein Herz blutete, denn er verlor seine

lieben Kinder!
Noch eine letzte grossherzige Tat verrichtet

ihr Vater. Er bat seine Mitarbeiter, die — wie

er — demissioniert hatten, ihr Werk wieder

293



aufzunehmen! Zu welchen Hoffnungen hatte die
Schule Anlass gegeben, wenn ihre Schüler zur
jährlichen Schlussfeier in festlichen Scharen in

die Franziskanerkirche zogen, wo der Fleiss

belohnt, Müssiggang getadelt wurde, und wo P.

Girard es nie unterliess, wie zu den Schülern,

so auch an Behörden und Eltern ein Wort des

Dankes, der Mahnung und Aufklärung zu richten!

Die Lieder, welche die Schüler dazu sangen,

hatte er meist selbst gedichtet und
vertont! Die ganze gütige Seele des Vaters wie
auch der Jubel der kindlichen Herzen erklangen
darin, und stets besangen sie Gottes Liebe und

Herrlichkeit!

Wenn wir heute das Für und Gegen
erwägen, so müssen wir sagen, dass der Erfolg
seiner Schule mehr an der Persönlichkeit als an

der Methode lag! In dieser Beziehung hat sein

Freund, der Genfer Pastor Franz Naville richtig
bemerkt, dass im Schulplan P. Girards seine
Persönlichkeit eine «conditio sine qua non»

gewesen ist. Er glaubte auch hier in allzu grossem

Optimismus, dass jeder Lehrer von
derselben Religiosität beseelt und mit derselben

erzieherischen Begabung ausgestattet sei wie
er! Darum meinte er auch, der ganze Unterricht

würde eine religiöse Prägung erhalten!

III. Das Vermächtnis des Vaters
a) Pater Girard in Luzern.

Im Oktober 1824 kam P. Girard nach Luzern.

Das Provinzialkapitel hatte ihn zum Guardian
bestellt. Er machte also die notwendigen
Antrittsbesuche bei den Behörden, um sich dann

in seine Zelle zurückzuziehen in der Absicht,
die als Schulmann gemachten Erfahrungen nun

wissenschaftlich zu verwerfen. So wollte er
dem Versprechen, das er seinen Kindern in

Fryburg gemacht hatte, treu bleiben. Aber er
hatte die Rechnung ohne den Wirt gemacht.

Wie die Stadt Bern schon seine Schulmethode
in Fryburg studiert hatte, wie Basel seinen Rat

einholte, so kam nun Schaffhausen und ein

Kanton nach dem andern. Die Luzemer fürchteten,

den grossen Pädagogen an einen andern

Kanton zu verlieren. Man hatte P. Girard von

der gemeinnützigen Gesellschaft aus die Direk-

torstelfe eines Lehrerseminars angeboten. Da

diese Anstalt aber noch auf recht problematischer

Grundlage ruhte, übernahm er nun auf

Drängen der Luzerner Regierung die Leitung
der Armenschule, der sogenannten Frei-Schule,

der ein Lehrerseminar angegliedert war. Er

hatte ja in seinen Lebenserinnerungen geschrieben:

«Ich bin mit sozialem Sinn geboren.» Das

hat sich auch hier bewahrheitet. Er konnte sich

nicht abschliessen, so lange er noch jugendliche

Tatkraft verspürte.
Aber auch jetzt vergass er die Fryburger

Schuljugend nicht. Für sie erschien im Jahre

1827 ein kleines Schulbuch: «Explication du

plan de la ville de Fribourg», das heute noch

recht interessant ist! Es gibt eine Erklärung des

Fryburger Stadtbildes, das — aufgebaut auf

dem Heimat- und Anschauungsprinzip — ein

Meisterstück der Volksschulpädagogik darstellt.

Wiederum war seine Arbeit vom Erfolg
gekrönt. Aber auch hier dasselbe Bild wie in

Fryburg. Weil auch hier sein Werk Gegenstand

politischer Streitigkeit zu werden drohte, nahm

P. Girard mit Freuden die Wahl zum Guardian

von Fryburg an. So kehrte er (Ende 1827) in

seine Vaterstadt zurück. Der Verlust des Mannes

offenbarte — wie so oft — seinen Wert.

Die Luzerner Regierung verlangte ihn zurück

und bot ihm den Lehrstuhl der Philosophie am
städtischen Lyzeum an. Auf Wunsch seiner

Obern folgte er also zwei Monate später ihrem

Ruf. Dieses Lehramt machte ihm besondere

Freude, da er sich von jeher für die Philosophie

begeisterte. Er machte sich mit Feuereifer an

seine Arbeit. Aber auch der Philosophieprofessor

war Pädagoge, denn er wollte seinen Schülern

Lebensphilosophie geben. Er hatte ja

selbst den Materialismus und Utilitarismus

überwunden, den Ueberintellektualismus Kants

verurteilt; durch diese Gefahren hindurch wollte

er seine Zuhörer leiten, dass sie auf der Grundlage

der katholischen Lehre sich ihrer

Lebensaufgabe widmeten!

Daneben arbeitete er die neue Schulordnung

für Luzern aus. Er gab dem Schulwesen in der

294



ganzen Innerschweiz mächtigen Anstoss und

bemühte sich besonders im Rahmen der

gemeinnützigen Gesellschaft für unsere Verbesserung.

Die Leitung der Frei-Schule sowie des

Lehrerseminars fiel ihm wieder zu. Luzern

wählte ihn in den Erziehungsrat. Sein Name war
im Ausland bekannt geworden: durch Naville
in Frankreich und durch Fellenberg in Deutschland.

Er selbst sollte einen Pädagogen in

Schutz nehmen, der durch die Gründung der

Kindergärten berühmt geworden ist, Froebel!

Aber all dies vermochte ihn nicht an Luzern

zu fesseln. Er bat zu wiederholten Malen um

Entlassung; im Jahre 1834 wurde sie ihm

gewährt. In seiner Abschiedsrede setzte er nochmals

seine Prinzipien auseinander. Wie sehr er
auch bei dieser Geisteswissenschaft das Herz

erfassen wollte, das sagt der Satz aus seiner

Rede: «Die Philosophie darf keine blosse

Spekulation sein; sie ist das Suchen des Verstandes,

das den Menschen zu seinem letzten Ziele

führt, wo das Wissen in Liebe sich erfüllt!» So

führte die Philosophie, die «volkstümliche

Lebensphilosophie» — wie er seine Lehre selber

nennt — hin zu Gott; und darin sah er nichts

Gegensätzliches oder Verwunderliches, denn

«derselbe Gott gibt ja Erkennen und Glauben!»

Diese letzten Worte waren das Testament

des alten Lehrers an seine Schüler! In

stiller Wehmut nahm man dann Abschied. Er

kehrte in seine Vaterstadt zurück, um dort sein

letztes grosses Werk, sein Vermächtnis an die

Volksschule, zu vollenden.

b) Die letzten Tage in Fryburg.

Pater Girard war nach Fryburg zurückgekehrt,

um — in der Ruhe und Zurückgezogenheit —
sein in Luzern begonnenes Werk zu vollenden.

Darin sollte der ganze Reichtum seiner Erfahrung,

seine Idee vom Sprachunterricht als Mittel

zur Erziehung des ganzen Menschen

vollständig dargelegt werden. Kaum war er in die
Saanestadt gekommen, so wollte man ihn mit
der Leitung verschiedener Schulen betrauen.

Girard wies alles zurück. Nur zweimal noch

trat er an die Oeffentlichkeit.

Eine Gesellschaft, der Girard viel zu verdanken

hatte, und der er schon seit Jahren als

eifriges Mitglied angehörte, die schweizerische

gemeinnützige Gesellschaft nahm seine Kräfte

in Anspruch. Sie erbat von ihm für die Versammlung

in Trogen einen Beitrag. Eine in Form

eines Zwiegespräches geschriebene Abhandlung
«Ueber die Betätigung des Fleisses in Schulen»

wurde also in Trogen vorgelesen und mit grossem

Beifall aufgenommen. Sie enthält in aller

Kürze ein Programm, das «aus dem Leben und

fürs Leben» geschrieben ist. Anlässlich dieser

Versammlung wurde Girard in eine Kommission

gewählt, welche die Lehrerseminarien

begutachten sollte. Er begann natürlich in

Fryburg, begab sich dann nach Lausanne und nach

Bern. Er verfasste jeweils einen Rapport, der

den Akten der gemeinnützigen Gesellschaft

einverleibt wurde. Wir finden hier dieselbe

Gewissenhaftigkeit, Objektivität und
Treffsicherheit wie bei seinem Bericht über die
Anstalt in Yverdon.

1840 tagte in Fryburg die naturforschende

Gesellschaft der Schweiz. Der Fryburger Pädagoge

hielt die Eröffnungsansprache, worin er

Philosophie und Physik miteinander verglich.
Darin gab er in gedrängter Form seine

philosophische Lebensanschauung wieder. Er konnte
den Pädagogen nicht verleugnen, der von der

wissenschaftlichen Schule verlangt, dass sie der

Erziehung diene. Deshalb stellte er auch an

den Physikunterricht die Forderung, dass er sich

über die Materie erhebe, um aus dem Schüler

einen Menschen und Christen zu machen! «Es

ist also ein religiöser und moralischer

Gesichtspunkt, den ich erwarte», so führte er aus;

«und die Naturwissenschaft wird dadurch nichts

verlieren, sie wird im Gegenteil vollständiger
und bedeutsamer».

Jetzt endlich konnte sich Girard in seine

Zelle zurückziehen. Er dachte daran, seinen

Sprachkurs fortlaufend zu publizieren. In dieser

Absicht wandte er sich nach Frankreich, wo er
in der Person des Unterrichtsministers Victor
Cousin (1 792—1867) einen Freund gefunden
hatte. Auf dessen Empfehlung hin war er ja

295



vom französischen König Ludwig Philipp im

Jahre 1840 mit dem Orden der «Legion d'hon-

neur» ausgezeichnet worden! So sehr ihn die

Auszeichnung freute, die er nicht für sich selbst,

sondern für seine «Sache», den Volksschulunterricht

in Anspruch nahm, so war ihm doch

noch vielmehr daran gelegen, seine letzten

Werke in Frankreich zu veröffentlichen,
wodurch er eine grössere Verbreitung seiner

Ideen erwartete. Zwei französische Pädagogen
unterstützten ihn dabei. Sein Genfer Freund

Naville hatte ihn an sie gewiesen: es waren
dies C.-Louis Michel und J.-J. Rapet. Ein Teil

des Briefwechsels derselben mit ihm ist
gedruckt. Es ist erfreulich zu sehen, mit welcher

Offenheit und Liebenswürdigkeit die verschiedensten

Fragen besprochen wurden. Nicht

immer waren sie einig. Einmal musste sogar Cousin

intervenieren. Das gemeinsame Interesse

hat sie immer wieder zusammengeführt.

Im Jahre 1844 wurde der erste Teil des Werkes

— die theoretische Darlegung und Einleitung

— «De l'enseignement regulier de la

langue maternelle dans les ecoles et les families»

der französischen Akademie vorgelegt.
Von Cousin und Patin empfohlen, wurde es

von derselben mit dem grossen Preis von Mon-
thyion bedacht. Diese öffentliche Anerkennung
schaffte alle Schwierigkeiten aus dem Wege,
die sich bis anhin der Publikation entgegenstellten.

Pater Girard, dem es ja so wenig um
Geld wie um Ehre zu tun war, verfügte sofort,
dass die ihm zufallenden 6000 Franken für die
Druckkosten verwendet würden. Gedanklich

bringt das Werk wenig Neues. Es enthält die
Summe all dessen, was er früher gesagt hatte.

Hier geht er aber auf jede Einzelheit ein,
sodass uns sein Werk gerade gegen Schluss

etwas langatmig vorkommt. Dieser letzte Teil

soll zeigen, wie durch den Sprachunterricht die

religiös-sittliche Erziehung zustandekommt, und

ist wohl darum so weit ausgebaut, weil sich

gegen diese Theorie die meisten Einwände

erhoben. Auch in diesem Werk hebt er nicht die
katholische Glaubenslehre besonders hervor,

weil er es aus pädagogischen Gründen überall,

auch in protestantischen Ländern verbreitet
wissen wollte. Er schreibt keinen Katechismus,

sondern eine Sprachlehre. Heute würde wohl
kaum jemand dagegen Einspruch erheben. Es

ist sogar bewunderswert, wie sehr er sich

bemüht, auch hier über das Materielle hinauszugehen.

Die praktische Ausarbeitung seines

Kurses erschien nun in den folgenden Jahren

(1845—1848) unter dem Titel «Cours educatif

de langue maternelle ä l'usage des ecoles et

des families». So hatte er also die Genugtuung,
sein Werk vollendet zu sehen.

Schmerzlich bewegt machte er 1848 noch

die politischen Unruhen in der Heimat mit.

Noch einmal gab er seinen Rat in bezug auf

die Organisation des Schulwesens. Aber man

hat ihn nicht gehört. Es wurde stilJ und einsam

um ihn. So lebte er seinen Mitbrüdern das

erbauliche Leben eines wahren Franziskussohnes

vor. Sein Blick richtete sich nur mehr auf den

Gekreuzigten. Schon eine Zeitlang war er
leidend; im Frühjahr 1850 sah man das Ende

nahen. Er nahm Abschied von allen Lieben. Am

6. März starb er friedlich und ruhig, wie er
gelebt. Seine Vaterstadt liess ihm im Chor der

Franziskanerkirche ein Grab, zehn Jahre später
auf dem Platz vor derselben ein Denkmal

errichten. Das schönste Denkmal aber ist sein

Bild in unserm Herzen, wenn wir die Jugend

lieben wie er, an ihrer Erziehung mitwirken so

machtvoll wie er, dieses Ziel vor Augen halten

so heilig und erhaben wie er! Der eine Satz

des Grossen Rates sagt alles: «II a bien me-
rite de la patrie.»

c) Nachleben P. Girards.

Viel ist über P. Girard geschrieben worden,
besonders in französischer Sprache. Sein Schüler

und Freund Alexander Daguet (1816—1894)
hat mit Liebe und Sorge alles zusammengetragen,

was er über seinen verehrten Lehrer

finden konnte. So ist sein zweibändiges Werk

«Le Pere Girard et son temps» eine unerschöpfliche

Quelle für jeden Forscher. Aber so sehr

die Dankbarkeit und Liebe des Schülers zum
Lehrer herausspricht, so schade ist es, dass

296



Daguet — ein Kind seiner Zeit — das Bild

Pater Girards verzeichnet hat. Wenn man heute

ihn immer noch als Parteimann sieht und beurteilt,

dann ist Daguet daran schuld. Fast möchte

man daher von diesem dasselbe sagen, was
Girard von Kant schrieb: «Die linke Hand riss

nieder, was die rechte aufbaute.»

Richtiger und objektiver ist die Darstellung

eines andern Schülers, die des P. Nikolaus

Raedle (1820—1893). Sie ist, was die
Biographie anbelangt, die beste Arbeit. Ueber den

Seelsorger in Bern gibt es zwei interessante

Gegenstücke, das Werk des protestantischen
PastorsLüthi und das des katholischen Diasporapfarrers

J. Emil Nünlist. Der erste geht im

Bestreben, die Toleranz P. Girards hervorzuheben,

unbedingt zu weit, da er ihm wohl kaum

gesprochene Worte über Konfession und Kultus

in den Mund legt, die mit Orthodoxie nicht

mehr zu vereinen sind. Aus der Schrift Nünlisfs

hingegen spricht das grosse Verständnis und

die warme Dankbarkeit desjenigen, der auf dem

gleichen steinigen Acker gearbeitet hat. In

neuerer Zeit sind zwei bedeutende Werke zu

verzeichnen. P. Leon Veuthey hat das Verdienst,
die Person P. Girards über kleinliche Parteiinteressen

herausgehoben zu haben. Auch ist er
der erste, der seine Philosophie bearbeitet hat.

Leider ist er in seiner apologetischen Absicht

oft mehr dem intuitiv erfassten Bild gerecht
geworden, wobei er die Quellen zu wenig zu

Grunde legt.
Das verdienstvollste Werk über den

Pädagogen Girard ist die These Boths, der ihn aus

seinem Werk heraus beurteilt und wertet.

Bern. Dr. Eugen Egger.

Wer in seinem Herzen nicht die opferwillige Hingebung eines Vaters, einer
Mutter, gegenüber der Jugend nährt, hat keinen Beruf, am Werke der
Jugenderziehung mitzuarbeiten. (Dupanloup)

Erziehung ist der schwierigste Beruf, aber auch der edelste Beruf.
(R. Guardini)

Volksschule

ENTLANG DES

Der Apfelbaum, der Wiesenstrauss,

der ist ein grosses Vorratshaus

an Färb' und Duft und Schatten;

im Herbste füllt die schöne Frucht

uns Bauch und Sack und Kratten.

Der kahle Kirschbaum steht im Blust,

er trägt wie Schnee den Hochzeitsrust.

— Bald wird dort etwas dicken,
dann wird es todreifschwarz und süss,

den Menschen zu erquicken.

Der Birnenbaum, der ist ein Held

im spitzen hohen Blätterzelt,

er gibt dem Gast zu trinken

den kräftig, süssen, braunen Most,

der passt zu Bauernschinken.

EGS DIE BÄUME

Der Weidenstrauch, der Bienen Trost,
nach Winterfasten erste Kost,

ist Märtyrer der Kinder;

sie schneiden ihn, sie schälen ihn

so herzlos wie die Schinder.

Die Pappel ist ein Bettelmönch,

geht ihres Weges wie ein Mensch,

voll Tugend, uns zu grüssen;
ihr Kleid ist schmal und rauscht doch reich

und wallt bis zu den Füssen.

War einer je ein Vagabund,

so schlief er ruhig und gesund

am liebsten unter Tannen;
ihr Grün rät jedem armen Kerl,

sich wieder zu ermannen. G. Sturm.

297


	Pater Gregor Girard als Pädagoge (1765-1850) [Fortsetzung]

