Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 10

Artikel: Die Viertelstunde Uberlegung : Realismus
Autor: Rudin, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Viertelstunde Uberlegung: Realismus

Eine Idee, ein Programm, die als unwirklich
bezeichnet werden, lasst man rasch fallen. Es
lohnt sich nicht, Zeit daflir zu verschwenden.
Einen Menschen, den man als unreal schildert,
lasst man stehen, er ist unheilbar seinen Phan-
tasien ausgeliefert. Sich aber in der Realitat des
Lebens zurechtzufinden, gestaltend in diese
Realitat einzugreifen, gilt als Beweis von Le-
benstiichtigkeit. Das hodhste Lob, das sich
heute ein Staatsmann, ein Erziehungsdirektor,
ein Geschaftsmann erringen kann, lautet: er
ist ein Realist.

So wird es zu einem sehr unrealen Unfer-
fangen, zu einer fast aussichtslosen Sache, ge-
gen den Realismus Sturm zu laufen. Der ver-
storbene Dichter Franz Werfel hat dieses un-
populdre Wagnis in seinem erst jetzt herausge-
kommenen Buche «Zwischen Oben und Un-
fen» unternommen. Er hat die Revolution des
Geistes gegen die «Wirklichkeit» proklamiert.
Man kann vom systematisch-philosophischen
Standpunkt aus manche spitzen Formulierungen
Werlfels anstossig finden, kulturphilosophisch
befrachtet sind seine Ausfihrungen ein Goal
ins Tor unserer Zeit.

Der Realismus ist fur Werfel jenes Verhalfen,
das ungetriibt durch Ideen politischer, philoso-
phischer, theologischer Art sich «unmittelbar»
zum Leben verhalt. Es ist gleichsam das Ver-
halten des «Neugeborenen», das von der
Aussenwelt bestimmt wird. Die dussere Welt
ist zum Mass aller Dinge geworden. Der
Mensch ist nur der Apparat, der registriert und
zweckentsprechend zu reagieren hat. Das nennt
man dann sachgemasse Haltung, niichterne
Einstellung zum Leben und seinen Zwischen-
fallen. Solche Menschen gelten als Tatsachen-
menschen. Diese Realgesinnung gilt als Schlis-
sel zum Erfolg; denn sie ist in der Art, wie sie
urteilt und handelt, fast wissenschaftlich genau,
mathematisch prazis. Die Welt wird dabzi end-
giltig «entzaubert». Ein schdnes Gesicht ist
weiter nichts anderes als die Tadellosigkeit der
Driisensekretion, wozu sich also von ihm

290

Uberwaltigen lassen? Der Titel Aesthet ist ja
langst zum Schimpfnamen geworden.

Auch unsere Schulen haben sich ja schon
léngere Zeit darauf etwas eingebildet, lebens-
nahe und lebenspraktische Menschen heranzu-
bilden, eben Lebensschulen zu sein. Man fiirch-
fet, dass jene frdumerischen Schiler, die wie-
der einmal «abwesend» sind, weil sie ins Reich
der Phantasie entrickt wurden oder vielleicht
gar «eidetische Erlebnisse» geniessen, spater
unters Rad kommen. Oder ist es geheimer
Neid, wenn man sie weckt und zur Wirklichkeit
zuriickruft?  Schliesslich ist Homers Odyssee
nicht dazu da, um die Phantasie ins Land der
Griechen zu entfihren, sondern unregelmas-
sige griechische Worter und die Syntaxregeln
zu pauken und hauptsachlich dazu, die Gehirn-
ganglien in Bewegung zu setzen, sie elastisch
zu machen, damit man spater mit seinem Nor-
malgehirn schnell jede Situation zu Uberblik-
ken und erfolgreich auszuniitzen vermag. Auch
der breite Raum, der den «Realien» im Stun-
denplan eingerdumt wird, soll die Schiiler in
die Atmosphare der «Wirklichkeit» stzllen.

Der Realismus hat also auf der ganzen Linie
gesiegt. Die Realifé’fsgesinnung hat die ge-
waltigen Forischritte der Technik und der In-
dustrie ermdglicht, sie hat dem Wirlschaftsle-
ben jenen Impuls gegeben, der bald auf der
ganzen Welt Wohlstand und Zufried=nheit
schaffen wird. Staubsauger, Kuhlschrank und
Automobil sind nicht mehr Privileg der obemn
Kreise . . .

Aber Werfel behauptet trotzdem, dieser
Realismus habe zur Dauerkatastrophe gefiihrt,
ja er geht so weit, von der «lrrealitdt des Rea-
lismus» zu sprechen. Genau gesehen ist es
namlich so, dass die Wirklichkeit den Men-
schen unterjocht hat. Sie hat ihn zum Sklaven
degradiert, zum Fronarbeiter des Fortschritts.
Nicht mehr der heroische Mut des Ritters oder
die mystisch-religiose Tiefe des Ménches sind
Ideale, sondern die Leistung, der tatkraftige



Aktivismus des arbeitenden Menschen, die fie-
berhafte Einwirkung auf die Gutererzeugung
und Giiterkonsumation. Damit aber ist der Rea-
lismus zur Todesgefahr fir die Innerlichkeit des
Menschen geworden. «Frither», sagte Werfel,
«war das dussere Leben oft kimmerlich, aber
die inneren Entschadigungen waren gross.»
Wer tragt heute noch Verlangen nach diesen
inneren Entschddigungen? Sie gelten als un-
wirklich, als nichissagend, man betrachfet sie
als Utopien, Schwéarmereien, psychohygienisch
gesehen als schadliche Kompensationen, die
dem Leben die besten Krafte entziehen.

Wir spiiren nun, worum es Werfel eigentlich
geht: der Wirklichkeitsfimmel, der unsere Welt
erfasst hat, ist bei Lichte besehen, glatter M a -
terialismus. Er wurzelt in dem Aeusser-
lichkeits- und Nutzlichkeitsstandpunkt. Wirklich
ist nur das Greifbare, nur das, was sich rentiert,
was Nutzen abwirft. Die ganze innere Welt des
Menschen z&hlt nicht, sie ist im besten Fall nur
Reflex des Aussen, im ungiinstigen Falle aber
blosses Phanfasiereich. Die Realgesinnung hat
den innerlichen Menschen verschiittet. Der
Sachglaube hat den Seelenglauben verdréngt.
Die Stoffwelt hat im Namen der Wirklichkeit
ihre despotische Dikfatur errichtet, wahrend die
Geisteswelt im Krematorium der Lebenstiich-
tigkeit verdunstete. Ist das vielleicht die Rache
fur die Abwertung der ausseren Welt durch
den einseitigen Idealismus der gréssten deut-
schen Philosophen? Werfel sagt es uns nich.
Er ist Uberzeugt, die Revolution der Zukunft
werde die Revolution des Geistes gegen den
Sachrealismus sein.

Wir haben keinen Grund, diese Hoffnung
nicht zu teilen. Auch wir wiinschen wieder ein-
mal die Anerkennung des geistigen Vorranges,
die Bejahung der seelischen Werte. Wir haben
als Katholiken diese Werle nie preisgegeben,
haben nie den Hymnus der Stoffwelt gesungen.
Wir haben immer gewarnt vor der Verausser-
lichung. Darum aber dirfen wir auch heute ein
Bekenntnis zur g a n z e n Wirklichkeit ablegen,
die vorerst und zuhdchst eine solche des Gei-
stes ist, dann aber auch die sichtbare Welt der
Materie einbegreiff. Dieses Bekenntnis kann
allerdings vemiinftigerweise nur in ein Bekennt-
nis zum Schopfergoft einminden, der als
hochste Realitat die anderen Wirklichkeiten
schuf, sie aus dem Unwirklichen heraushob ins
Licht des Seins, der Wirklichkeit.

Als Lehrer aber wollen wir die Jugend hin-
filhren zu dieser ganzen Wirklichkeit des Innen
und Aussen, des Oben und Unten. Sosehr wir
darum uns bemiihen, den jungen Menschen die
dussere Welt zu erschliessen und sie zu brauch-
baren Menschen der Gemeinschaft zu erzichen,
die sich selbst durchbringen; wir wollen wieder
mehr achten auch auf die inneren Seelenkrafte
der Kinder, wollen uns bewusst sein, dass die
aussere Berufstiichtigkeit nicht erkauft werden
darf durch eine innere Verarmung des Seelen-
lebens, dass dusserer Aktivismus noch keinen
besondern Wert darstellt. Darum darf unser
Ziel nicht blosse Lebenstiichtigkeit sein, wie das
burgerliche Zeitalter sie verstand, sondern
Menschenbildung im christlichen Sinne, und
damit im Sinne der ganzen Wirklichkeit.

Ziirich. Dr. Josef Rudin.

Pater Gregor Girard als Padagoge (1765—1850) 1"

Der Besuch in Pestalozzis Anstalt hatte eine
vielseitige Korrespondenz der Kommissionsmit-
glieder mit einzelnen Lehrern von Yverdon zur
Folge. Von all diesen Briefen scheint mir einer
fir die Entwicklung P. Girards von grosser
Wichtigkeit geworden zu sein. Es ist derjenige

1 Siehe Nr. 9.

des protestantischen Pastors von Muralt, worin
es heisst: «Die Idee des Buches fir die Miitter
Wie Gertrud ihre Kinder lehrt' bildet die
Grundlage der Pestfalozzischen Erziehungs-
lehre; und wenn sie recht angewandt wird,
kann sie sowohl fir die Bildung des Verstandes
wie des Herzens von grosstem Nutzen sein.
Aber was Arithmetik und Geometrie nur dem

291



	Die Viertelstunde Überlegung : Realismus

