
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 10

Artikel: Die Viertelstunde Überlegung : Realismus

Autor: Rudin, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Viertelstunde Überlegung: I

Eine Idee, ein Programm, die als unwirklich
bezeichnet werden, lässt man rasch fallen. Es

lohnt sich nicht, Zeit dafür zu verschwenden.

Einen Menschen, den man als unreal schildert,
lässt man stehen, er ist unheilbar seinen
Phantasien ausgeliefert. Sich aber in der Realität des

Lebens zurechtzufinden, gestaltend in diese

Realität einzugreifen, gilt als Beweis von
Lebenstüchtigkeit. Das höchste Lob, das sich

heute ein Staatsmann, ein Erziehungsdirektor,
ein Geschäftsmann erringen kann, lautet: er
ist ein Realist.

So wird es zu einem sehr unrealen

Unterfangen, zu einer fast aussichtslosen Sache,

gegen den Realismus Sturm zu laufen. Der

verstorbene Dichter Franz Werfel hat dieses

unpopuläre Wagnis in seinem erst jetzt
herausgekommenen Buche «Zwischen Oben und
Unten» unternommen. Er hat die Revolution des

Geistes gegen die «Wirklichkeit» proklamiert.
Man kam vom systematisch-philosophischen

Standpunkt aus manche spitzen Formulierungen
Werfeis anstössig finden, kulturphilosophisch
betrachtet sind seine Ausführungen ein Goal

ins Tor unserer Zeit.

Der Realismus ist für Werfel jenes Verhalten,
das ungetrübt durch Ideen politischer,
philosophischer, theologischer Art sich «unmittelbar»

zum Leben verhält. Es ist gleichsam das

Verhalten des «Neugeborenen», das von der

Aussenwelt bestimmt wird. Die äussere Welt
ist zum Mass aller Dinge geworden. Der

Mensch ist nur der Apparat, der registriert und

zweckentsprechend zu reagieren hat. Das nennt

man dann sachgemässe Haltung, nüchterne

Einstellung zum Leben und seinen Zwischenfällen.

Solche Menschen gelten als Tatsachenmenschen.

Diese Realgesinnung gilt als Schlüssel

zum Erfolg; denn sie ist in der Art, wie sie

urteilt und handelt, fast wissenschaftlich genau,
mathematisch präzis. Die Welt wird dabsi

endgültig «entzaubert». Ein schönes Gesicht ist

weiter nichts anderes als die Tadellosigkeit der

Drüsensekretion, wozu sich also von ihm

überwältigen lassen? Der Titel Aesthet ist ja

längst zum Schimpfnamen geworden.

Auch unsere Schulen haben sich ja schon

längere Zeit darauf etwas eingebildet, lebensnahe

und lebenspraktische Menschen heranzubilden,

eben Lebensschulen zu sein. Man fürchtet,

dass jene träumerischen Schüler, die wieder

einmal «abwesend» sind, weil sie ins Reich

der Phantasie entrückt wurden oder vielleicht

gar «eidetische Erlebnisse» geniessen, später
unters Rad kommen. Oder ist es geheimer
Neid, wenn man sie weckt und zur Wirklichkeit
zurückruft? Schliesslich ist Homers Odyssee
nicht dazu da, um die Phantasie ins Land der

Griechen zu entführen, sondern unregelmässige

griechische Wörter und die Syntaxregeln

zu pauken und hauptsächlich dazu, die
Gehirnganglien in Bewegung zu setzen, sie elastisch

zu machen, damit man später mit seinem

Normalgehirn schnell jede Situation zu überblik-
ken und erfolgreich auszunützen vermag. Auch

der breite Raum, der den «Realien» im

Stundenplan eingeräumt wird, soll die Schüler in

die Atmosphäre der «Wirklichkeit» stellen.

Der Realismus hat also auf der ganzen Linie

gesiegt. Die Realitätsgesinnung hat die

gewaltigen Fortschritte der Technik und der
Industrie ermöglicht, sie hat dem Wirtschaftsleben

jenen Impuls gegeben, der bald auf der

ganzen Welt Wohlstand und Zufriedsnheit

schaffen wird. Staubsauger, Kühlschrank und

Automobil sind nicht mehr Privileg der obern

Kreise

Aber Werfel behauptet trotzdem, dieser

Realismus habe zur Dauerkatastrophe geführt,

ja er geht so weit, von der «Irrealität des

Realismus» zu sprechen. Genau gesehen ist es

nämlich so, dass die Wirklichkeit den

Menschen unterjocht hat. Sie hat ihn zum Sklaven

degradiert, zum Fronarbeiter des Fortschritts.

Nicht mehr der heroische Mut des Ritters oder

die mystisch-religiöse Tiefe des Mönches sind

Ideale, sondern die Leistung, der tatkräftige

290



Aktivismus des arbeitenden Menschen, die
fieberhafte Einwirkung auf die Gütererzeugung
und Güterkonsumation. Damit aber ist der
Realismus zur Todesgefahr für die Innerlichkeit des

Menschen geworden. «Früher», sagte Werfel,

«war das äussere Leben oft kümmerlich, aber

die inneren Entschädigungen waren gross.»
Wer trägt heute noch Verlangen nach diesen

inneren Entschädigungen? Sie gelten als

unwirklich, als nichtssagend, man betrachtet sie
als Utopien, Schwärmereien, psychohygienisch
gesehen als schädliche Kompensationen, die
dem Leben die besten Kräfte entziehen.

Wir spüren nun, worum es Werfel eigentlich
geht: der Wirklichkeitsfimmel, der unsere Welt
erfasst hat, ist bei Lichte besehen, glatter
Materialismus. Er wurzelt in dem Aeusser-

lichkeits- und Nützlichkeitsstandpunkt. Wirklich
ist nur das Greifbare, nur das, was sich rentiert,
was Nutzen abwirft. Die ganze innere Welt des

Menschen zählt nicht, sie ist im besten Fall nur
Reflex des Aussen, im ungünstigen Falle aber
blosses Phantasiereich. Die Realgesinnung hat
den innerlichen Menschen verschüttet. Der

Sachglaube hat den Seelenglauben verdrängt.
Die Stoffwelt hat im Namen der Wirklichkeit
ihre despotische Diktatur errichtet, während die
Geisteswelt im Krematorium der Lebenstüchtigkeit

verdunstete. Ist das vielleicht die Rache

für die Abwertung der äusseren Welt durch
den einseitigen Idealismus der grössten
deutschen Philosophen? Werfel sagt es uns nicht.
Er ist überzeugt, die Revolution der Zukunft
werde die Revolution des Geistes gegen den
Sachrealismus sein.

Wir haben keinen Grund, diese Hoffnung
nicht zu teilen. Auch wir wünschen wieder einmal

die Anerkennung des geistigen Vorranges,
die Bejahung der seelischen Werte. Wir haben

als Katholiken diese Werte nie preisgegeben,
haben nie den Hymnus der Stoffwelt gesungen.
Wir haben immer gewarnt vor der Veräusser-

lichung. Darum aber dürfen wir auch heute ein

Bekenntnis zur ganzen Wirklichkeit ablegen,
die vorerst und zuhöchst eine solche des Geistes

ist, dann aber auch die sichtbare Welt der

Materie einbegreift. Dieses Bekenntnis kann

allerdings vernünftigerweise nur in ein Bekenntnis

zum Schöpfergott einmünden, der als

höchste Realität die anderen Wirklichkeiten

schuf, sie aus dem Unwirklichen heraushob ins

Licht des Seins, der Wirklichkeit.
Als Lehrer aber wollen wir die Jugend

hinführen zu dieser ganzen Wirklichkeit des Innen

und Aussen, des Oben und Unten. Sosehr wir
darum uns bemühen, den jungen Menschen die

äussere Welt zu erschliessen und sie zu brauchbaren

Menschen der Gemeinschaft zu erziehen,

die sich selbst durchbringen; wir wollen wieder
mehr achten auch auf die inneren Seelenkräfte

der Kinder, wollen uns bewusst sein, dass die

äussere Berufstüchtigkeit nicht erkauft werden

darf durch eine innere Verarmung des Seelenlebens,

dass äusserer Aktivismus noch keinen

besondern Wert darstellt. Darum darf unser
Ziel nicht blosse Lebenstüchtigkeit sein, wie das

bürgerliche Zeitalter sie verstand, sondern

Menschenbildung im christlichen Sinne, und

damit im Sinne der ganzen Wirklichkeit.
Zürich. Dr. Josef Rudin.

Pater Gregor birard als Pädagoge (1765—1850) II1)

Der Besuch in Pestalozzis Anstalt hatte eine

vielseitige Korrespondenz der Kommissionsmitglieder

mit einzelnen Lehrern von Yverdon zur

Folge. Von all diesen Briefen scheint mir einer

für die Entwicklung P. Girards von grosser

Wichtigkeit geworden zu sein. Es ist derjenige

1 Siehe Nr. 9.

des protestantischen Pastors von Muralt, worin

es heisst: «Die Idee des Buches für die Mütter

,Wie Gertrud ihre Kinder lehrt' bildet die

Grundlage der Pestalozzischen Erziehungslehre;

und wenn sie recht angewandt wird,
kann sie sowohl für die Bildung des Verstandes

wie des Herzens von grösstem Nutzen sein.

Aber was Arithmetik und Geometrie nur dem

291


	Die Viertelstunde Überlegung : Realismus

