
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 9

Artikel: Pater Gregor Girard als Pädagoge (1765-1850)

Autor: Egger, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pater Gregor Girard als Pädagoge (1765—1850)

Vorwort. Der Name Pestalozzis ist heute

wieder in aller Mund. P. Girard aber, den

berühmten Zeitgenossen, hat man — in der
Deutschschweiz wenigstens — fast ganz

vergessen. Ihn in Erinnerung zu rufen, war

meine Absicht. Ich bin überzeugt, dass die
Persönlichkeit P. Girards wieder gewürdigt
wird, sobald die Forschung sich ernstlich

mit ihm befasst. Noch heute steht der
muttersprachliche Unterricht im Mittelpunkt des

Volksschulwesens, darum darf P. Girard, der

Vorkämpfer dieser Idee, nicht übergangen

werden, so wie die Liebe zur Muttersprache
ja unsterblich ist. Der Verfasser.

I. Das Werden des Pädagogen

Die Entwicklungsgeschichte ist

wichtig und lehrreich für das Verständnis

und die Würdigung der Persönlichkeit

P. Girards und seines Werkes.

Vier Stufen haben ihn zur Höhe seiner

Aufgabe hinangeführt: das Elternhaus,

die Schule, das Hochschulstudium

in der Fremde und die erste

seelsorgliche Tätigkeit. Diesen vierzig
Jahren (1765—1804) des Lernens und

der Reife ist das erste Kapitel der

Darstellung gewidmet.

a) Das Elternhaus (1765—1774).

In kindlicher Einfachheit beginnt P. Girard

seine Lebenserinnerungen: «Am 17. Dezember

1765 bin ich geboren. Vor mir waren Geschwister

da, nach mir kamen noch mehr, eine ganze
Reihe .» Und er hat wirklich nicht übertrieben,

denn der kleine Jean war das fünfte der

fünfzehn Kinder des Francois Girard (1730 bis

1804) und der Fran^oise de Landerset (1740 bis

1823). Am Geburtstag selbst wurde er getauft
und bekam drei Namen, nämlich Joh. Baptist,

Melchior, Balthasar. Sein Vaterhaus lag am
Fusse des herrlichen St. Nikiausturms, der
damals noch das Bild von ganz Fryburg
beherrschte. Der Vater betrieb ein Tuchgeschäft,

gleich seinen Vorahnen, die — aus Frankreich

eingewandert — 1694 das fryburgische Bür¬

gerrecht erworben hatten. Anscheinend hat er

es weit gebracht, sonst hätte er nicht eine

Patriziertochter freien können. Die sorgfältige

Erziehung, die man den zahlreichen Kindern

angedeihen liess, ist ein weiterer Beweis dafür.

Die Mutter war eine feingebildete, aber

ebenso praktisch eingestellte Frau. P. Girard

erzählt von ihr stets mit grosser Begeisterung
und kindlicher Anhänglichkeit. So lesen wir in

seinen Lebenserinnerungen: «Meine Mutter,
eine feingebildete, lebensprühende Frau, hat

15 Kinder aufgezogen und genährt. Sie hatte

stets eine Schar um sich und war unsere
Lehrmeisterin in allen Dingen. Eine meiner Schwestern

zeigte den jungem die Handarbeiten.

Wenn unser Präzeptor abwesend war, musste

ich meine kleineren Brüder und Schwestern le-

259



sen, schreiben, zählen und memorieren lehren.

Ich erinnere mich, dass ich — ohne aufgeblasen

gewesen zu sein — sehr viel verlangte und

daher von meiner Mutter gemässigt werden
musste. Ich hatte es noch nicht verstanden,
Güte und Strenge zu vereinen — wie sie. Aber
die Lehre tat gut, denn ich habe sie mir für

später gemerkt. Meine Mutter wollte mich ohne
Zweifel im Kleinen erproben lassen, was ich

später einmal im Grossen, in der Schule meiner
Vaterstadt verwirklichen sollte.»

So wuchs der kleine Jean heran. Nach dem
Röcklein kamen die ersten Hosen. Die Stube

wurde ihm zu eng, und er tollte daher mit den

Nachbarskindern herum. Ein heisser Wissensdrang

belebte ihn. Die Mutter musste ihm also

die Welt eröffnen. Sie tat dies mit grossem
Verständnis, mehr durch Anschauung als durch

Theorie, indem sie immer von etwas Bekanntem

ausging und so den Gesichtskreis des

Kindes langsam erweiterte. Jean war ihr dankbar

dafür, denn er wollte doch verstehen lernen.

Interessant ist es zu lesen, welcher Art die.
Freuden und Vergnügungen des kleinen Jean

waren. Er liebte Pinsel und Griffe! und malte

und zeichnete, was ihm gefiel. Er bastelte aus

Karton und Holz, im Winter formte er den

Schnee. Der angeborene Sinn fürs Schöne und

der Trieb zur Selbständigkeit sind ihm auch später

geblieben. Früh schon fand er Gefallen an

Altären, Messgewändern, am Messelesen. Der

Sinn fürs Schöne wandte sich natürlicherweise

zum Guten. Nicht wenig hat die Mutter dazu

beigetragen, indem sie dem Kinde von der

Güte des himmlischen Vaters erzählte. In ihre

Autorität setzte der kleine Jean ein unbedingtes
Vertrauen. Er selbst gibt uns ein herrliches

Beispiel hiefür.

Eine Bäuerin aus der Umgebung von Murten

kam jeden Samstag auf den Gemüsemarkt nach

Fryburg. Stets kehrte sie auch bei der Familie

Girard ein, wo der Jubel der Kinderschar sie be-

grüsste, brachte sie doch für jedes etwas Gutes

mit. Diese Freigebigkeit gewann ihr natürlich

das Herz des kleinen Jean. Aber da kam das

Verhängnis. Der Präzeptor war in der Katechis¬

musstunde auf den Satz gestossen: «Die
katholische Kirche ist die Alleinseligmachende.»
Nun war diese Gemüsefrau protestantisch. Der

Lehrer aber erklärte, dass alle ausserhalb der
katholischen Kirche verdammt würden. Welche

Ernüchterung für den Knaben, der den

Satz missverstand. Als am nächsten Samstag

die Marktfrau wieder kam und auch

dem kleinen Jean etwas geben wollte, lief

er heulend davon. Die Mutter — erstaunt

über dessen Gebaren — fragte ihn: «Was ist

denn mit dir, Jean?» «Oh, Mama, diese gute
Frau wird verdammt werden!» — «Wer hat das

gesagt?» — «Der Lehrer.» — «Dein Lehrer ist

ein Esel; der liebe Gott verdammt keinen guten
Menschen.» Von nun ab waren für Jean alle

Schwierigkeiten beseitigt; und er sagt selber,

wer ihm in dieser Meinung entgegengetreten
wäre, dem hätte er ohne weiteres geantwortet:
«Du bist ein Esel, die Mutter hat es gesagt.»

Vom Vater berichtet uns P. Girard wenig.
Dieser hat sich wohl ganz dem Geschäft

gewidmet, das er gut verstand. Die Mutter
titulierte ihn immer «Herr». Sicher hat es ihm
neben Energie und Gewandtheit nicht an Selbst-

bewusstsein gefehlt. Von beiden — von Vater

und Mutter — hat P. Girard etwas geerbt:

von ihm Energie, Aufgeschlossenheit und hohe

Achtung vor persönlicher Leistung; von ihr

weitherzige Güte, erzieherisches Talent und

Sinn für alles Gute und Schöne. Das Elternhaus

hat den Grund gelegt zu dem, was später
geworden ist. Möchten doch alle Eltern erkennen,

wie wichtig diese ersten Jahre sind! Wir
begreifen, dass P. Girard sich später immer wieder

an die Mutter wendet.

b) Die Schule (1774—1781).

Nun kam der kleine Jean in die Schule. Die

Eltern schickten ihn an das Kollegium St.

Michael, das (1580) vom hl. Petrus Canisius

gegründet worden war. Jean, der bisher an

lebendige Selbsttätigkeit gewohnt war, fiel das

Stillsitzen recht schwer. Das erste Jahr ging es

noch, denn der Reiz des Neuen nahm ihn

gefangen. Unwillkürlich übertrug er die Liebe zum

260



Wissen auf den Lehrer, der die Zuneigung des

Knaben zu erwidern schien. Das änderte sich

aber im zweiten Jahr. Es trat eine merkliche
Kälte im Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler

ein. Und Jean, der — wie er selbst sagt —
vor einem Jahr noch bereit gewesen wäre, mit
seinem Lehrer zu sterben, fand diesen nun
unausstehlich. Er fühlte sich von ihm ungerecht
behandelt. Zudem war ihm die Schule mit ihrem

ewigen Memorieren und Eintrichtern längst
zuwider. P, Girard schreibt: «Der Unterricht, den

ich bekam, hatte nichts Anziehendes an sich,

weder was den Stoff noch was die Methode

anbelangt. Ich musste lesen, was ich nicht
verstand, schreiben, auswendig lernen und wieder

hersagen, etwas rechnen, zusammenzählen

und abzählen, ohne jegliche Anwendung: das

machte meinen ganzen Unterricht aus. Es gab
nichts für den Kopf, nichts für das Herz, nichts

zur Befriedigung des angeborenen Wissensdranges

der Kinder; das war überhaupt kein
Unterricht. .» Wir dürfen annehmen, dass die

Spannung zwischen Lehrer und Schüler mehr

in diesem «Verleider» begründet lag als in

ungerechter Behandlung.

Weil es aber gar nicht mehr ging, liess man
den kleinen Jean die zweite Klasse repetieren,
damit er einen andern Lehrer bekam. Es war
nämlich damals noch Brauch, dass derselbe

Lehrer eine Klasse durch alle sechs Kurse

führte. Der jüngere Amtskoilege verstand den

lebendigen Knaben besser, und nun ging es

recht gut, wenn sich der kleine Girard für die
Unterrichtsmethode am Kollegium auch nie

begeistern konnte: Es fehlte die Spontaneität und

die Anschaulichkeit.

Schon bald hatte Jean die Lücken ausgefüllt
und befand sich nun unter den ersten der

Klasse; er holte sich Preise, neben dem «Eselspreis»

im Griechischen — der Name zeigt, wie

wenig dieses Fach geschätzt wurde — noch

eine Reihe andere. Die Jahre vergingen, und

die Kollegiumszeit neigte sich dem Ende zu.

Jean sollte sich für einen Beruf entscheiden.

Wie er selbst sagt, schwankte er einen Augen¬

blick zwischen dem militärischen und geistlichen

Stande, die nach damaliger Auffassung die

einzige Möglichkeit boten, weiterzukommen.

Die Wahl war bald getroffen. Er wollte später
einmal Grosses leisten. Dazu schien ein Kloster

mehr Möglichkeiten zu bieten als eine bescheidene

Landpfarrei. Nun verkehrte bei der
Familie Girard off ein Franziskanerpater und hatte
dem sechzehnjährigen Jean das Kloster gezeigt.
Dieses gefiel ihm über alle Massen. Im Geiste
sah sich der Knabe am Altar, auf der Kanzel

oder in der kleinen Zelle — wie jener gelehrte
Mönch — hinter Büchern, zwischen Globus und

physikalischen Apparaten, was Jean so begeisterte,

dass er später schrieb: «So war ich

Cordelier, schon lange bevor ich das Kleid trug.»
Der Entschluss war also gefasst: er wollte ins

Franziskanerkloster eintreten, weil da die
Wissenschaft in Ehren stand. Nur ungern gaben die
Eltern seinem Wunsche nach, denn sie hielten
ihn für zu jung. Erst als er versprach, heimzukehren,

sobald es ihn gereue, gaben sie ihre

Einwilligung dazu.

c) Die Fremde (1781—1788).

Das Noviziat der Cordeliers war nicht in Fry-
burg, sondern in Luzern. Also hiess es Abschied

nehmen von allen Lieben und von der Vaterstadt.

Am 30. Oktober 1781 begann er sein

Probejahr und trug fortan den Namen Gregor.
Das neue Leben entbehrte nicht der Opfer;
denn dort sprach alles deutsch, und Gregor
verstand vorläufig nur wenig davon. Aber er
liess den Mut nicht sinken. Zunächst war es das

Ungewohnte, das ihn gefangen nahm; dann

lernte er sich zurechtfinden, und schliesslich

kämpfte er sich auch durch manche Schwierigkeit

hindurch. Das Kloster in Luzern stand

damals noch in grosser Blüte. Noch lebte das

Andenken an einen Novizen fort, der dort im Rufe

der Heiligkeit gestorben war (1632). Gregor
dachte sicher oft an diesen Fr. Illuminaf Rosen-

gard und lebte sich so ins religiöse Leben ein.

Mit Wehmut denkt er später, wo der
Franzoseneinfall und die nachfolgenden politischen
Wirren dem blühenden Leben ein Ende berei-

261



ten sollten, an diese schöne Zeit zurück. Neben

den täglichen religiösen Uebungen fand er
reichlich Freizeit, wo er sich mit den Klassikern,

mit Musik, Malerei und Plastik beschäftigte. So

sollte sich sein Wesen harmonisch entwickeln.

P.Girard erzählt, wie er mit Bedauern feststellen

musste, dass er zwar etwas lateinische Grammatik,

nicht aber die lateinische Sprache
erlernt hatte. Sofort ging er daran, die Lücke
auszufüllen. Wir begreifen, wenn er später immer

wieder sagt, «dass die Grammatik um der

Sprache willen, nicht die Sprache um der Grammatik

willen da sei.» Die Mutter hatte klüger

gehandelt als die Professoren. Spärlich sind

zwar die Nachrichten über das Noviziatsjahr.

Dieses Schweigen ist gerade der lebendigste
Ausdruck des stillen Glückes, das er genoss.
Das Jahr verging. Am 30. Oktober 1782 legte

er sein Gelübde ab; und schon sollte es wieder

weiter gehen, noch weiter fort von der Heimat,

nach Offenburg und Ueberlingen, in die

Studienhäuser seiner oberdeutschen Ordsnspro-
vinz.

Zu Fuss wanderte der junge Frater über

den Rhein in die neue Welt, die für seine spätere

Entwicklung von so grosser Bedeutung sein

sollte. Nicht umsonst hatte P. Girard eine

grosse, geistige Blickweite, Ein Auslandaufenthalt

tut immer gut, wenn auch Kämpfe damit

verbunden sind. Der Ueberwinder kehrt als Sieger

und als ganzer Mann zurück. In den
deutschen Ordenshäusern studierte Gregor zuerst

Philosophie. Aber die neue Wissenschaft

befriedigte ihn nicht. Die Scholastik war zu einer
leeren Wortfechterei herabgesunken, die der

realen Grundlage entbehrte. Die andere Richtung

aber, die vertreten wurde, führte zu krassem

Materialismus u. Utilitarismus. Welche

Enttäuschung für den idealstrebenden Schüler des

hl. Franz! War denn Tugend Berechnung? Wir
verstehen, wie sehr dieser Gedanke dem
widerstrebte, der von sich schrieb: «Ich bin mit
sozialem Sinn geboren.» Die kinderreiche Familie

erzieht keine Egoisten. Doch mehr — als er

glaubte — liess er sich von der Philosophie

Lockes, die alles bewiesen haben wollte,
gefangen nehmen. Stets wird er Spuren davon

zeigen; aber es wäre ebenso ungerecht, ihn

deshalb einen Utilitaristen zu nennen, wie es

übertrieben war, als man ihm später Kantianis-

mus vorwerfen wollte. Doch hat er vorläufig
noch keine Bekanntschaft mit dem Königsberger

Philosophen gemacht.

Nach dem Philosophiesfudium kam Fr. Gregor

zum Theologiestudium nach Würzburg.
Welcher Gegensatz! Welche Umstellung wurde

von ihm verlangtl Die Ereignisse überstürzten

sich, die innere Entwicklung hielt nicht Schritt.

So litt Gregor in seelischer Zerrissenheit; denn

hatte man bisher alles beweisen wollen, so

sollte man nun vorbehaltlos glauben. Die

Geheimnisse überstiegen jede Fassungskraft.

Schwer kämpfte sich der Frater durch. Ja, es kam

ein Augenblick, wo er dem Herzen nach gläubig,

im Geiste aber glaubenslos war. Nur mit

Ueberwindung machte er die religiösen Uebungen

mit. Leider eröffnete er keinem seine Not.

In sentimentalem Mystizismus versuchte er

seine Kälte zu entzünden. Aber es war
umsonst; diese Gefühle waren ja wider seine Natur.

Wie sehr ihn dieser innere Zwiespalt

quälte, geht daraus hervor, dass er schwer

erkrankte. Doch nicht nur sein Körper, auch

seine Seele sollte wieder gesunden. Ein Unterbruch

der Studien, der vom Arzt verordnete

Aufenthalt in der freien Natur tat gut. Dazu kam

die Lesung der hl. Schrift, und die wirkte Wunder.

Zeitlebens ist darum das Evangelium das

Hauptbuch für P. Girard geblieben. Und passt

dies nicht für einen Sohn des hl. Franz, der

doch im höchsten Masse mit der evangelischen

Wahrheit Ernst gemacht hatte! Nun erholte sich

Gregor rasch. Die neue Begeisterung gab ihm

auch neue Kräfte. Mit Freuden machte er sich

wieder an die Arbeit. Im Evangelium hatte er

die historische Grundlage seines kindlich

vertrauten Glaubens gefunden, den er später in

seinen Predigten seinen Zuhörern immer wieder

nahe legt. Kopf und Herz waren wieder

gläubig geworden!

262



Eine Persönlichkeit in Würzburg sollte einen

tiefen Eindruck in ihm hinterlassen. Es war der

weltliche und geistliche Regent, der Fürstbischof

Franz Ludwig von Erthal. Dieser fortschrittlich

gesinnte Geist hatte an einem Tage die Armenfrage

für seine Diözese gelöst, indem er die
Kranken und Altersschwachen in Spitäler

brachte, faule und arbeitsscheue Bettler aber in

Arbeitshäuser verwies. Wundern wir uns also

nicht, wenn P. Girard die Armenfrage in seiner

Heimatstadt nicht durch Unterstützungsinstitutionen,

sondern durch Arbeitsbeschaffung gelöst

wissen wollte. Der Fürstbischof in Würzburg

bemühte sich auch um die Hebung der

Volksbildung. Er scheute sich nicht, den

Rat des evangelischen Domherrn zu Halberstadt,

Friedrich-Eberhard von Rochow, einzuholen.

Dieser hatte dem Fürsten geschrieben:
«Ich lasse den Kindern in meinen Landschulen

vollste Aufklärung geben über alles, was sie in

ihrem Stande wissen müssen.» Wie hätte Gregor

Girard diese Bestrebungen übersehen, wo
ihm doch die Volksbildung so sehr am Herzen

lag! «Wenn ich aber einen Blick auf mein
Vaterland warf», so schreibt er, «so musste ich

mir traurig eingestehen, dass wir noch weit
entfernt waren von dem, was ich hier sah.»

Vom Fürstbischof von Erthal empfing Gregor
die niederen Weihen. «Du wirst leben in dem

Geiste Deines Bischofs», so nahm er sich vor.
Es ist interessant festzustellen, dass später

gegen diesen dieselben Vorwürfe erhoben wurden,

wie gegen P. Girard, beide waren Kinder

ihrer Zeit.

Fassen wir die Einflüsse des Auslandaufent-

haltes kurz zusammen! Sie sind von grosser

Wichtigkeit, denn seine Bildung und Entwicklung

ist nun im allgemeinen abgeschlossen.

P. Girard übertreibt aber, wenn er später

schreibt: «In dieser alten Hauptstadt Frankens

(Würzburg) hat sich mein Wesen sozusagen
entwickelt.» Das Elternhaus und die Heimat
haben mehr dazu getan. Dort hat sich nur manches

geklärt und feste Formen angenommen.
Nicht alles war von Gutem. Sein Geist

neigte zum Rationalismus, in kirchlichen Fragen

gab er der weltlichen Macht zu viel Raum.

Darüber hinaus aber hat er sich an einem
herrlichen Beispiel für seine spätere Lebensaufgabe

begeistert, wo sein pädagogisches Genie neue,

eigene Wege gehen sollte. Immer aber leitete ihn

dabei die in diesen Jahren schmerzlich errungene

Erkenntnis, dass Kopf und Herz im Lichte

der Wissenschaft und der Hl. Schrift im gleichen
Masse gebildet werden müssen, damit das Wesen

des Menschen sich harmonisch entfalte.

Dieses Ideal in neuer Form dem Unterricht vot-
anzustellen, das war P. Girards Sendung. Aber

greifen wir den Ereignissen nicht vor. Noch

sollte er im praktischen Leben die nötigen
Erfahrungen sammeln, bis er an seine höhe

Aufgabe herantrat. Seine Schritte lenkten sich

wieder der Heimat zu.

d) Das Leben (1788—1804).

Ein Knabe war ausgezogen, ein Mann kam

zurück. Gregor Girard hätte seine Geschwister

beinahe nicht mehr erkannt. Im Kloster Fry-

burg bereitete sich Fr. Gregor, der erst die
Diakonatsweihe erhalten hatte, auf das Priesteramt

vor. Er fand neue Freunde, die — wie

er — von der zukünftigen Grösse ihrer Vaterstadt

träumten. Das waren vor allem der junge
Chorherr Fontaine und ein Patriziersohn Pierre

d'Appenthel. Sie lasen zusammen Rousseau

und begeisterten sich für den Genfer Philosophen.

Leider übernahm P. Girard — ohne sich

davon Rechenschaft zu geben — öfters die

Ausdrucksweisen Rousseaus, ohne dasselbe dabei

zu denken, was man aber nicht immer gelten

liess. Die Theorie, die Rousseau in seinem

Roman «Emile» entwickelt, hielt Girard für ganz
verfehlt, denn eine in den Anfängen religionslose

Erziehung war in seinen Augen ein Unsinn,
da er nicht an die «natürliche Güte» des Menschen

glaubte — wie der Genfer Naturphilosoph.

Am 20. Dezember 1788 erhielt Gregor die
Priesterweihe aus der Hand des Bischofs Bernhard

Emmanuel von Lenzburg. Dieser war ein

grosser Kinderfreund, und P. Girard bewahrte

ihm stets ein dankbares Gedenken. Seinem

263



Einfluss schrieb er sogar seinen pädagogischen
Beruf zu. Aber vorläufig lag die Verwirklichung
seiner Pläne noch in weiter Ferne. Er fühlte

sich in der eigenen Heimat, wo man «dieses

Produkt deutscher Erziehung» argwöhnisch
betrachtete, nicht mehr zu Haus. So beriefen ihn

seine Obern nach Ueberlingen, wo er dann am

Gymnasium Latein lehrte. P. Girard nennt dieses

Jahr das glücklichste seines Lebens. Das

intellektuelle Milieu, die herzliche Freundschaft

und die pädagogische Tätigkeit sagten ihm zu.
Bald half er neben Latein auch in Physik und

Philosophie aus. Nie ist er Fachlehrer gewesen;
stets war er der universale Geist. Die Zeit verflog

so schnell, und bald rief man ihn nach

Fryburg zurück. Mit Wehmut verliess er die

Stätte seines Wirkens.

In seiner Heimatstadt bekam er das Amt

eines Predigers in der Klosterkirche sowie das

eines Philosophieprofessors für die Kleriker im

Kloster aufgetragen. Mit Feuereifer machte er
sich an die Arbeit. Hier lernte er Kant kennen,
den Königsberger Philosophen, was ihm später

angekreidet werden sollte. Er hatte schon so

viel ablehnende Urteile über ihn gehört, jetzt
wollte er wissen, was daran war. Der junge
Professor begeisterte sich. Wenn, sagt er

selbst, diese Philosophie Kants mit ihrem
Intellektualismus auch auf einem Sophismus beruhte,
da ja ihr Urheber mit der linken Hand (reine
Vernunft) niederriess, was die rechte (praktische

Vernunft) aufbaute, so zeigte sie ihm gerade

dadurch, dass sie mit denselben Mitteln das

Gegenteil vom Materialismus und Utilitarismus

Lockes bewies, wie falsch beide Theorien im

Extrem waren. P. Girard erzählt in seinen

Lebenserinnerungen, dass er durch Hervorheben

dieser Tatsache einen jungen Arzt vom
gottesleugnerischen Materialismus befreite. Die hohe

Autfassung von der Pflicht, die Kant propagierte,

nahm P. Girard gefangen, da er sich

darin in seinen eigenen Ideen bestärkt sah.

Denn auch nach seiner Ansicht musste der

Unterricht der Erziehung dienen, das klare Wissen

zum rechten Handeln führen. Hier gilt dasselbe,

was wir schon in bezug auf Rousseau sagten.

Versteht man unter einem Kantianer einen
Geistesmann, der in den Spuren des Königsberger

Philosophen wandelt, so war es P. Girard sicher

nicht. Die Prozesse, die später in Rom gegen
ihn angestrengt wurden, haben seine Orthodoxie

eindeutig festgelegt. Will man aber sagen,
P. Girard habe unter dem Einfluss der Kant-
schen Philosophie gestanden, so wird dies
niemand bestreiten. Er war ein Kind seiner Zeit.

Wir tun ihm ja deswegen ebensowenig
Abbruch wie vielen verwandten Geistern Deutschlands,

die aus derselben Schule hervorgegangen

sind. So sind ihm Formulierungen geglie-
ben, die er allerdings auf seine Art interpretierte,

die ihn also Kant nahestellen. Aber eines

hat er gehabt — und das wollten seine Gegner
nicht anerkennen, da es ihnen weniger um die

Orthodoxie als um die einflussreiche Stellung
P. Girards ging — er hatte ein kindlich gläubiges

Herz und katholische Festigkeit, die er in

allen Lebenslagen bewahrte. Welcher Gegensatz

zum überheblichen Zweifler Kant! Girard

war kein Kantianer. Er wollte von dieser

Philosophie nur das Gute übernehmen. Nicht alles

hat er vielleicht durchschaut. Aber immer und

überall widerlegt er die «Kritik der reinen

Vernunft», am meisten durch sein Leben und

Beispiel.

1798 — der Einfall der Franzosen in die

Schweiz. Auch Fryburg erreichten die neuen

Ereignisse. Der Klerus beriet sich über seine

Stellungnahme. P. Girard war für die Eidesleistung.

Viele sahen ihn darob schief an. Er selber

arbeitete ein schrittliches Memorandum aus und

schickte es dem Bischof. Die Franzosen rückten

in die Stadt ein. Der Eid wurde geleistet mit
der von P. Girard eingefügten Klausel «ohne

Vergewaltigung von Glauben und Religion,

die der Staat zu respektieren versprach». Beim

Bankett sassen neben den Offizieren gerade

jene Kleriker, die einige Tage vorher P. Girard

noch verschrien hatten. Dieser nahm vorläufig
keine öffentliche Stellung ein. Er hat eigentlich

nie aktiv Politik getrieben, vielleicht eine Folge

der ausschliesslich mütterlichen Erziehung. Er

war kein Mann der Partei, aber ein guter

264



Schweizer! So wollte er auch hier abwarten und

prüfen.
Die neue Regierung bemühte sich, ihre

Fortschrittlichkeit zu zeigen. Das Schulwesen sollte

gefördert werden. Der Unterrichtsminister

Stapfer forderte 1799 die daran interessierten

Köpfe zur Ausarbeitung eines Schulprogram-

mes auf. Am 18. August sandte P. Girard sein

«Projet d'education» nach Luzern. Das war
seine erste öffentliche Arbeit. In Grundzügen
ist sein späteres Schulprogramm darin
enthalten. Wir spüren noch stark den Ein-

fluss der Rousseauschen und Kantschen

Philosophie. Doch distanziert er sich

bereits deutlich von ihnen, was die religiöse

Frage anbelangt. «Die Schule soll den

Schüler unterrichten, damit er später fähig und

gewillt sei, seine Lebensaufgabe als Bürger zu

erfüllen. Die Religion, und zwar die christliche,

muss der Schule zu Hilfe kommen.» Es ist ein

Ausdruck der Zeit, wenn hier die Erziehung

eine bürgerliche genannt wird. Die Idee aber

bleibt: Unterricht hat nur Berechtigung als Form

religiös fundamentierter Charaktererziehung und

praktischer wie geistiger Ertüchtigung. Das Projekt

fand beim Ministerium Anklang. P. Girard

wurde zur Mitarbeit nach Luzern berufen; doch

bald kehrte er enttäuscht zurück. Im Bürokratismus

erstickte jede gute Absicht. Viel wurde

gesprochen, nichts geleistet. Wie wichtig war
für P. Girard die Erkenntnis, dass selbst das

herrlichste Programm nichts taugt, wenn es sich

nicht in bescheidenen Anfängen zu verwirklichen

beginnt. Zudem hatte der traurige
Zustand des Luzerner Klosters den Ordensmann

mit Wehmut erfüllt. So kehrte er als um eine

Erfahrung reicher nach Fryburg zurück,

allerdings nicht für lange Zeit.

Die eidgenössischen Büros waren nach Bern

gezogen. Ein Teil des Personals und die

französischen Soldaten dort waren aber katholisch.

Damit sie nicht ohne Gottesdienst blieben, berief

die Regierung auf Empfehlung Stapfers

unseren P. Girard als Seelsorger nach Bern.

Zum ersten Mal seit der Reformation sollte er
in dieser Stadt die hl. Messe lesen. Ausführlich

berichtet er darüber in seinen Lebenserinnerungen.

Mit grosser Geschicklichkeit machte

er sich ans Werk. Er gab sich wohl Rechenschaft,

dass er dem ganz protestantischen Milieu

nicht vor den Kopf stossen dürfe, um nicht

zum vornherein alles zu verderben. «Sei Priester,

Diener Jesu Christi, und nichts anderes!»

war sein Grundsatz. Er entschloss sich, alle
Kontroversen zu vermeiden und weniger durch

das Wort — als durch das Beispiel — zu

überzeugen.

Man hatte den Katholiken das Chor im Münster

eingeräumt. Hier las er die hl. Messe, und

durch die Glastüre folgten die Reformierten
den Zeremonien. P. Girard führte den Kirchengesang

und die Messgebete in der
Muttersprache ein, wie er es in Deutschland gesehen
hatte. Während der hl. Messe teilte er die hl.

Kommunion aus. Bei allem achtete er auf
Einfachheit; denn er wusste wohl, dass hier Prunk

nicht am Platze sei. Bei den Predigten, von
denen uns heute noch eine ganze Reihe erhalten

ist, hielt er sich stets an evangelische Texte.

War in Fryburg die Moral in den Vordergrund

getreten, so hier in andersgläubiger Umgebung
das Dogma. Nie ist er im geringsten davon

abgerückt.

Zahlreiche Waisenkinder waren aus den Ur-
kantonen gekommen. Der Pfarrer war väterlich
für sie besorgt, und die Berner zeigten sich ihm

gegenüber so grosszügig, dass er schreiben

konnte, wenn er die Toleranz nicht gekannt
hätte, so hätte Bern ihn darüber belehrt. Wie
manchmal mag er da an die Frau aus der Nähe

von Murten zurückgedacht haben und an das

Wort seiner Mutter: «Der Herrgott verdammt
keine guten Leute.» Mit dem reformierten Dekan

Ith verband ihn eine aufrichtige Freundschaft.

Gern hätte dieser eine enge Zusammenarbeit

beider Konfessionen gesehen. Der Plan

zerschlug sich, da man die Katholiken nicht für

gleichberechtigt betrachtete.

So sehr P. Girard seine Seelsorgetätigkeit

gefiel, so sehnte er sich doch zurück ins Kloster.

Stets ist er mit ganzer Seele Ordensmann ge-

265



blieben. Aber noch harrte seiner in Bern eine

wichtige Aufgabe. Nach Erlassung der
Mediationsakte am 10. März 1803 trat die helvetische

Regierung ab. Damit hatte auch der Pfarrer

seine öffentlich-rechtliche Stellung verloren.
Noch waren aber etwa 4000 Katholiken in der
Stadt. Gerne hätten diese den katholischen

Gottesdienst beibehalten. P. Girard tat sein

Möglichstes. Im Namen der in Bern wohnenden

Katholiken— unterstützt vom spanischen

Minister Caamana und vom italienischen Agenten

Venturi — reichte er eine Petition ein. Am
1. Februar 1804 bekam er den Regierungsentscheid,

wonach «der katholische Gottesdienst

weiterhin geduldet würde, so lange es dem

kleinen Rat gefalle». P. Girard schickte darüber

ein Memorandum an den Bischof. Die Regelung
wurde angenommen. Das Werk P. Girards war

gerettet, die erste katholische Diasporapfarrei
der Schweiz gegründet.

Nie hat P. Girard seine Grundsätze aufgegeben,

so sehr auch Protestanten bemüht waren,
es zu behaupten und ihn als einen der Ihren

zu schildern. Wer darüber im Zweifel ist, lese

nur den Vergleich, den er über die katholische

und reformierte Kirche anstellt: «Die protestantische

Kirche selber zehrt noch vom alten

katholischen Gut. Man hat die protestantische Kirche

mit den Aesten verglichen, die vom Baume

abgehauen sind. Dieser Vergleich ist nach meiner

Ansicht nicht richtig. Seit drei Jahrhunderten

wären die Aeste vollständig verdorrt. Und

doch tragen sie noch grüne Blätter, schöne

Blüten und gute Früchte. Gott sei Dank! Die

Aeste sind eben nur zum Teil getrennt, sie

erhalten ihre Lebenskraft vom Stamm und von
den Wurzeln.» P. Girard bangt zwar, dass sie

eines Tages ganz abbrechen; und dennoch

hofft er wieder, eine Vereinigung könne
Zustandekommen. Er war zu sehr Optimist.
Dasselbe könnte man ihm vorwerfen, was sein

Verhalten der Regierung gegenüber anbelangt:
Allzu leicht glaubte er, dass alle von derselben

guten und lautern Absicht geleitet seien wie er

selbst. Seine Güte hat ihm dann geschadet.

Nur derjenige vermag ihn richtig zu beurteilen,

der selbst die Schwierigkeiten eines

Diasporapfarrers erfahren hat. Wenn P. Girard

keinen Protestanten bekehrte, so hat er doch

ihre Achtung für sich und seine Kirche errungen,

und das war viel wert. Im August 1804

verliess er Bern, von allen tief bedauert. In der

Heimatstadt wartete seiner die grosse
Lebensaufgabe.

II. Der Erneuerer der Fryburger
Volksschule

In der Vaterstadt Girards hatte sich seit

seinem Weggang manches geändert. Neue Kräfte

waren am Werk und bemühten sich um die

Hebung der Volkswohlfahrt, nicht zuletzt daher

der Volksschule. «Le Conseil d'Education»

war zwar mit der Mediationsakte gefallen, aber

die neueRegierung wollte hinter den Bestrebungen

und Versprechungen des alten Regimes

nicht zurückbleiben und schuf an Stelle des

Erziehungsrates die «Chambre des ecoles». Diese

Kommission, deren treibende Kraft der

langjährige Freund P. Girards, Chorherr Fontaine

(1754—1834) war, stellte die Unzulänglichkeit
der alten Schule fest. Diese sollte von Grund

auf erneuert werden. Dazu braucht es vor allem

neue Leute. Fontaine dachte sofort an jenen,
den er «l'homme universel» nannte und der

durch sein Schulprojekt das neue Ziel und die

neuen Formen des Schulunterrichtes bereits

umschrieben hatte. So übertrug denn die

Regierung am 23. Oktober 1804 die Volksschule

den Franziskanern und Augustinern. Mit Freuden

gab P. Girard als Guardian im Namen des

Kapitels die Zustimmung. Das war ja schon

längst sein Traum; nun sollte er in Erfüllung

gehen. Die Franziskaner übernahmen die
französische Knabenschule, die Augustiner die

deutsche, die Ursulinen die Mädchenschule.

Mit seinem Mitbruder P. Marchand (1763 bis

1832) und dem Pestalozzischüler H. Jäger

begann Girard die Arbeit. Der Anfang war

bescheiden, zählte doch die Schule nur etwa 40

266



Knaben. Noch musste die öffentliche Meinung

gewonnen werden. Zudem war die Jugend

nicht begeistert für den Unterricht, wie wir es

beim kleinen Jean selbst gesehen haben. P.

Girard behielt sich die unterste Klasse vor, um

richtig anfangen zu können. Erst mit der Zeit

trat er auch nach aussen hin an die Spitze der

Schule, nachdem man ihm den Titel «Prefet des

ecoles» gegeben hatte (1804). Sicher war P.

Girard für diese Aufgabe schon vorbereitet.

Vieles wollte er aber erst lernen und erproben.

Entschlossen ging er neue Wege,

Wenn wir die äussere Entwicklung der Schule

betrachten, so sehen wir ein überraschendes

Aufblühen. Mit 40 Schülern war 1804 die

Schule eröffnet worden, 1818 waren es 277,

1823 aber zählte man über 400. Augenzeugen

berichten, wie die Buben ungeduldig auf den

Schulanfang gewartet haben. Um den Unterricht

auszubauen, musste ein neues Schulhaus

erstellt werden. Dies geschah im Jahre 1818 19.

P. Girard hatte selbst die Pläne dazu entworfen.

Wie kam dieses plötzliche Aufblühen? Was

war das Geheimnis der Girardschule, die aus

allen Teiles des Landes, Europas, ja selbst der

Uebersee interessierte Besucher anlocken

sollte?

Das Ziel, das P. Girard im Auge hatte, ist

uns bekannt. Der Unterricht sollte eine Form

der christlichen Erziehung sein, eine Weiterführung

jenes Werkes, das die Mutter begonnen

hat. Sicher wollten die mittelalterlichen

Klosterschulen dasselbe. Erst mit dem

Humanismus war das Sachinteresse in den Vordergrund

gerückt, was für die untern Schulstufen

von verderblichen Folgen war. P. Girard

kämpfte dagegen an, indem er sagte; «Wie

die Mutter, so müsse auch der Lehrer den

Charakter des Schülers im Auge haben. Was er daher

vom Erzieher verlangte, war in erster Linie

die Liebe zum Kinde, Begeisterung für seine

Aufgabe (Wertergriffenheit würden wir heute

sagen), nicht weniger aber die nötige
Sachkenntnis, da sonst ein Blinder einen Blinden ins

Verderben führt.» Die Schule sollte die Kinder

erziehen, d. h. besser machen. Durch gute
Gedanken werden gute Absichten geweckt, aus

der guten Absicht wächst die gute Tat: das war

P. Girards Leitsatz. So, dachte er, würden durch

ein beseeltes Lernen Herz und Kopf erfasst.

Aber wie sollten dem Schüler die guten
Gedanken beigebracht werden, dass sie nicht

langweilig wirken, dass er zum beseelten Lernen

kommt? Das neue Ziel verlangte neue

Methoden! Hierin ging er nur schrittweise voran.

Schon in seiner Ansprache bei der Preisverteilung

(1805), die ja bereits eine Neuerung war,

kündete P. Girard sein Programm an. Erfahrung

und Studium haben ihn weitergebracht. Fortan

liess er nichts mehr aus dem Auge, was auf

dem Gebiete des Volksunterrichtes veröffentlicht

wurde. Er selbst sagt, dass er immer wieder

dazu gelernt habe. Im grossen und ganzen
lassen sich in dieser Entwicklung drei Stufen

unterscheiden. Die erste von den Anfängen

bis zum Jahre 1810, wo sich P. Girard ganz

auf die Muttersprache als Grundlage der

Erziehung konzentrierte. Die zweite bis zur

Einführung des wechselseitigen Unterrichtes 1816.

Die dritte fand mit der Unterdrückung dieser

Methode (1823) ein unerwartetes Ende. Werfen

wir einen Blick auf die verschiedenen

Entwicklungsstadien!

Die Schule begann 1804 in den Räumen des

Franziskanerklosters. P. Girard suchte nach Mitteln

und Wegen zur Erreichung seiner Ziele.

Man gebrauchte ja vorerst noch die alfen

Lehrbücher mit all ihren Mängeln, die P. Girard

beklagte. Auch stofflich hatte man nichts geändert.

Dem Erzieher ging es ja in erster Linie

um den Formalwert; deshalb war P. Girard eher

für eine Einschränkung als für eine Ausdeh-

267



nung. Nicht so sehr die geistige Universalität

sollte erstrebt, als vielmehr die Totalität des

Menschen ertasst und gebildet werden. Mit

dem «Womit» und «Wie» beschäftigte sich der

Schulmann, als eine neue Aufgabe gerade

hierin Fortschritt brachte.

Schon in Bern war P. Girard mit Pestalozzi

bekannt geworden, dessen Anstalt er in

Burgdorf besucht u. bewundert hatte. Wie
überraschend muss es ihm gekommen sein, als die

Landesbehörde ihn (1809) zusammen mit dem

Mathematiker Trechse! aus Bern und Abel Me-

rian aus Basel beauftragte, Pestalozzis neues

Institut in Yverdon zu begutachten. Dieser hatte

selbst eine solche Untersuchung verlangt, da er

mit äussern Schwierigkeiten zu kämpfen hatte.

Die Kommission machte sich mit Ernst und

Sachlichkeit an die Aufgabe. Es wurden bald

Unstimmigkeiten unter der Lehrerschaft festgestellt.

Die Mitarbeiter, die Pestalozzi über den

Kopf wachsen wollten, machten keinen guten
Eindruck auf P. Girard. Das ganze Institut kam

ihm überhaupt mehr als ein wissenschaftliches

Laboratorium als wie eine Volksschule vor. Der

unruhige Geist des Neuerers entbehrte in der

Praxis der stillen Geduld, die jede Entwicklung

verlangt. Nach Hause zurückgekehrt, befassten

sich die Kommissionsmitglieder mit dem Rapport.

P. Girard wurde mit der schriftlichen

Abfassung beauftragt. Er ging dabei gewissenhaft

zu Werk, da er bei aller Objektivität niemanden

beleidigen wollte. Es brauchte die Aufmunterung

Trechsels, bis die Arbeit endlich zustande

kam. Noch heute ist sie ein Musterbericht dieser

Art. P. Girard schildert zuerst die äussere

und innere Organisation der Anstalt. Dann

nimmt er zu einzelnen Fragen des Lehrstoffs,

der Methodik usw. besondere Stellung, um

schliesslich in zusammenfassendem Ueberblick

sein Urteil abzugeben.

Dieses war für Pestalozzi entmutigend, da es

dahin lautete, dass seine Anstalt, wenn sie auch

von grossem wissenschaftlichem Interesse sei,

doch keineswegs als Muster für die Organisation

von Volksschulen oder Lehrerseminarien

gelten könne. In bezug auf die Methodik meinte

P. Girard, dass Pestalozzi von der Spontaneität,

der Selbsttätigkeit des Kindes zuviel erwarte.

Auch er war gegen das Eintrichtern und zu

häufige Memorieren; doch wollte er diese

Gedächtnisschule, den übenden Unterricht nicht

ganz abschaffen, wie man es im Institut in

Yverdon getan! Was den Lehrstoff anbelangt,

fand P. Girard, dass Pestalozzi zuviel Gewicht

auf die Mathematik legte. Zudem brachte dessen

Mitarbeiter Schmid den Schülern eine so

spekulative Mathematik bei, dass sie — wie

Trechsel feststellte — die einfachsten

angewandten Aufgaben nicht zu lösen verstanden.

P. Girard aber verlangte von der Volksschule,

dass sie fürs praktische Leben erziehe. Doch

was ihm noch mehr zu bedenken gab, war der

Mangel an Herzensbildung, der eine notwendige

Folge dieser Methodik war. Jeder kennt

den Reiz und Zauber, den die klare Lösung

einer mathematischen Aufgabe auf den Schüler

ausübt: das Herz aber bleibt dabei unberührt;

nur den Geist nimmt sie gefangen. P. Girard

erzählt daher in seinen Lebenserinnerungen,

wie er zu Pestalozzi deswegen gesagt habe:

«Wenn ich Kinder hätte, würde ich keines zu

Ihnen in die Schule schicken; denn es würde

Ihnen nicht gelingen, so wie zweimal zwei vier

geben, zu beweisen, dass ein Schüler seinen

Vater lieben muss.» P. Girard ging eben die

Herzensbildung über die Verstandesbildung.

Pestalozzi war etwas vergrämt, aber später bei

einem Besuch in P. Girards Schule doch grosszügig

und ehrlich genug, die Richtigkeit und

Ueberlegenheif von dessen Methode

festzustellen. Er tat dies in enthusiastischen Worten:

«Der Mönch macht Dreck zu Gold.»

Bern. Dr. Eugen Egger.

(2. Teil folgt.)

268


	Pater Gregor Girard als Pädagoge (1765-1850)

