
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 8

Artikel: Neue Probleme des Religionsunterrichtes

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionsunterricht

Neue Probleme des Religionsunterrichtes

Wie zu erwarten war, haben die furchtbaren

Umwälzungen der Kriegszeit viele Menschen

innerlich so erschüttert, dass die Religionspädagogik

vor einer neuen Situation steht. Die
irdischen Dinge haben vielfach ihren alten Wert
verloren; Ausgebombte und Flüchtlinge sehen

ein, dass es Dinge gibt, die noch viel wichtiger
sind als Geld und Gut, als Nahrung und
Kleidung. Die Erfahrung hat gezeigt, dass die
Religion im Leben der schwer geprüften
Menschen die einzige Macht ist, die vor dem
Selbstmord rettet und das harte Schicksal

ertragen lässt. Haufenweise warfen sich die

Ostflüchtlinge unter die vorüberfahrenden Autos

oder hängten sich reihenweise an den Bäumen

neben der Strasse auf, wenn sie nicht durch die
Religion gestärkt wurden, das schwer drük-
kende Kreuz der Heimatlosigkeit, des Hungers,
des grenzenlosen Elends zu ertragen. Eine Heimat

hat eigentlich keiner mehr; der eine, weil

er ausgebombt wurde, der andere, weil er
seine Wohnung mit fremden Menschen teilen

muss und so selber nicht mehr in seinen Räumen

daheim sein kann. Wenn die irdischen

Werte so zusammensinken, dann muss der
Mensch eine geistige Heimat haben, wenn er
nicht ganz untergehen will. Es ist merkwürdig

zu sehen, wie solche Menschen nun mit einer

nie gekannten Konzentration sich auf die

geistigen Dinge stürzen.

Geistig regsame Menschen haben diese

Problematik schon vor Jahren gespürt; wer sie

aber bis jetzt nicht erlebt hat, wird sie erleben

müssen, wenn einmal die Grenzen aufgehen

und der geistige Austausch wieder beginnen

kann. Der geistig gesättigte Mensch wird so

gut im kommenden Geisteskampf auf dar

Strecke bleiben, wie der körperlich Gesättigte

vor lauter Bedürfnissen den wirtschaftlichen

Kampf nur mit Mühe bestehen wird. Die Not

unserer Zeit hat den Menschen wieder gezeigt,
wie einfach das Leben im Grunde sein kann;

sie hat aber auch die grundlegenden Lebensfragen

wieder aufgeworfen. Darum stehen heute

die wesentlichsten Fragen der Religion, der
Sittlichkeit (des Naturrechtes), des Lebens

überhaupt im Vordergrund der Diskussion. Heute
sind diese Fragen wieder mit einer Lebendigkeit

gestellt, wie noch nicht oft; sie verlangen
darum auch eine wirklich lebendige Antwort;
alles nur erlernte Wissen kann nicht bestehen.

Die Antworten müssen aus die Tiefe des eigenen

Erlebens herauskommen. Darum hat auch

aller-Rationalismus und Intellektualismus

abgewirtschaftet; man lernt nicht mehr, nur um

möglichst viel zu wissen. Wissen ist nur mehr

dann wertvoll, wenn es zum Aufbau des Lebens

mit beiträgt. Und man hat auch gesehen, dass

das wahre Wissen nicht nur aus dem Verstände

der Menschen kommt, der sich so leicht täuscht,

sondern vor allem auch aus dem Munde Gottes.

Ja, der Mensch lebt nicht vom Brot allein,

sondern auch von jedem Worte, das aus dem

Munde Gottes kommt.

Und darum muss auch der Religionsunterricht

vor aller wieder Glaubensverkündigung

sein; er muss darlegen, was

Gott zu den Menschen spricht, was Gott

von den Menschen will, und was Gott ihnen

verspricht. Das erkennt man heute in Deutschland;

die Arbeit am neuen deutschen Katechismus

zeigt das ganz deutlich; das erkennt man

auch in Holland und Belgien; die Broschüre des

holländischen Jesuiten Dr. P. Wilhelm Bless S.

J. «Ons Gottesdienstonderricht» lehrt das bis

in die Einzelheiten hinein. Und so steht es auch

in andern Ländern, in Oesterreich, Frankreich,

Italien.

248



Das eigentlichste Anliegen des Religionsunterrichtes

ist somit die Glaubensverkündigung.
Aber war sie das denn niaht immer? Auf alle
Fälle hätte sie es sein müssen. Aber wir stecken

alle noch viel mehr in der Aufklärung und im

geistigen Liberalismus, als wir es nur wahr
haben wollen. Wie unfruchtbar war doch zuweilen

der Katechismusunterricht für das religiöse
Leben der Kinder! Und wie wenig von dem hat

der Katechismus uns gesagt, was Gott zu uns

spricht! Er war zu einem theologischen Lehrbuch

geworden, aus dem viel mehr die Theologen

als Gott selber sprechen. Zudem glaubten

so viele Katecheten, es wäre in bester

Ordnung, wenn die Kinder die Katechismusantworten

hersagen konnten. Gott sei Dank, dass nicht

alle damit zufrieden waren! Aber wer den
Katechismus zur Hand nahm, hatte allzusehr den

Eindruck, dass hier nicht Gott, sondern dass

nur Menschen sprechen.

Der Katechismus ist ein Religionslehrbuch,
besser noch ein Religionslernbuch, das die
katholische Religionslehre in systematischer Form

enthält; aber das bisherige System entbehrte

zu sehr des innern Zusammenhanges; es war

zu wenig ganzheitlich aufgebaut und hatte daher

nur wenig überzeugende Kraft. So arbeitet

man nun in Deutschland und in Holland an

einem neuen Katechismus, der die Menschen

zu einem wirklichen Glaubensleben führen

soll, nicht nur zu einem auswendig gelernten
Wissen. Glaube und Erlösung müssen dabei klar

und deutlich als übernatürliche
Tatsachen herausgestellt werden; der Christ

muss wissen, dass die Erlösung nicht in erster

Linie eine Bewahrung vor irdischem Elend ist,

sondern dass sie von der Sünde und ihren

ewigen, schlimmen Folgen befreit. Aus dem

Religionsunterricht soll auch deutlich hervorgehen,

dass hier der Katechet nicht eigentlich als

Mensch, sondern als Bote Gottes redet. Darum

muss auch im Katechismus die Hl. Schrift
viel mehr zu Worte kommen. «So spricht der

Herr durch seinen Diener» sollte die Einleitung

einer jeden Unterrichtsstunde sein. Wenn

aber auch die Uebernatürlichkeit der

Offenbarung und der Erlösung in Zukunft viel klarer

und schärfer herausgehoben werden sollen, so

darf der Unterricht vor allem für die reifenden

und reifern Schüler nicht der natürlichen Grundlage

entbehren, denn die Uebernatur baut

immer auf der Natur auf. Darum müssen die
natürlichen Gottesbeweise behandelt werden;
und die Geschichtlichkeit der Offenbarung

muss tief eingeprägt werden. So weiss der

junge Mensch, dass es einen Gott gibt, und

dass dieser Gott zu uns gesprochen hat. Dann

aber muss aus der Hl. Schrift und der Tradition

die Offenbarungslehre Gottes schlicht und
einfach dargelegt werden, und das hörende Kind

soll immer den Eindruck haben: So spricht nun

Gott zu mir, so zeigt er mir seinen Weg und

seinen hl. Willen.

Nur auf diese Weise können wir wieder

gläubige Christen erziehen. Alles, was das Kind

lernt, soll es nicht nur um des Lernens willen
sich aneignen, sondern es soll dabei immer das

Bewusstsein haben: Gott spricht zu mir, und

was Gott mir sagt, das ist für mich unendlich

wichtig und entscheidend.

Die erste Forderung, die somit an den neuen

Religionsunterricht gestellt wird, ist d i e F o r-

derung nach dem gläubigen,
übernatürlichen Geiste des R e -
I igionsunterrichtes. Dieser Geist
kann nicht durch methodische Kniffe und

durch psychologische Finessen geschaffen werden,

sondern nur durch den gläubigen Geist
des Katecheten selbst. Er soll aber auch

überwältigend aus den Religionslehrbüchern
hervorbrechen. Nur dieser Geist des Glaubens, der

Uebernatur und der Gnade kann die Welt wieder

aus dem Elend herausführen. Für uns aber

ist es höchste Zeit, dass wir den Geist der
Aufklärung, den Geist des religiösen Liberalismus

und den Geist des Naturalismus aus unsern

Köpfen und Herzen vertreiben und dafür dem

Hl. Geiste wieder Platz machen.

Aber selbstverständlich handelt es sich beim

Neubau des Religionsunterrichtes nicht nur um

249



das Wecken eines neuen Geistes; auch

psychologisch-methodische Fragen stehen mit im

Vordergrunde. So ist es eine Jahrhunderte alte

Erfahrung, dass der ganze Unterricht nicht wirken

kann, wenn er, oder besser gesagt, wenn
das Wort Gottes den Menschen nicht mitten
ins Herz trifft. Weil in den vom Kriege

heimgesuchten Ländern den Menschen alles

weggenommen wurde, ist viel seelischer Schutt

weggeräumt worden, der Zugang zu den Seelen

ist bei allen denen, die guten Willens sind,

wieder offen für Gottes Wort und Gottes

Gnade. Stehen aber nicht bei uns noch so oft

Dinge im Vordergrund, die eigentlich der

Gnade den Weg versperren? Gegen die
Parole: primum vivere, deinde philosophari,
erhebt sich nun die neue Parole: Zuerst glauben,
dann gibt Gott das Leben von selbst. Wie der

gläubige Geist das erste Anliegen des

Katecheten sein muss, so ist sein zweites die Frage,

wie er die Hörer in seinem Unterricht so mitten

ins Herz treffen kann, dass das Wort Gottes
auf gutes Erdreich fällt und wachsen kann. Um

sie beantworten zu können, muss der Katechet

die seelische Situation seiner Schüler schon

sehr gut kennen und verstehen. Er darf nicht nur
der Reihe nach die Katechismusantworten

erklären, sondern er muss die auf dem Grunde

der Seelen schlummernden Fragen beantworten.

Wenn er die Fragen seiner Zuhörer nicht

kennt und sie somit nicht beantworten kann, so

geht seine ganze Arbeit an den Seelen der

jungen Leute vorbei. Aber das ist ja gerade
die besondere Schwierigkeit des

Religionsunterrichtes, dass er einerseits das Wort
Gottes in seiner ganzen Grösse und
Unverfälschtheit vortragen muss, aber auch, dass er
es so vortragen muss, dass es in die seeliche

Mitte der Zuhörer fällt. Es ist so leicht, interessante,

gemütvolle und schöne Lektionen zu
geben, wenn man nur die psychologischen

Aspekte des Unterrichtes berücksichtigt. Aber

dann kann man gewisse Wahrheiten nicht

vortragen. Leider gibt es auch Katecheten und

Religionslehrbücher, die vor lauter Psychologie
die Offenbarung Gottes kürzen. Und umge¬

kehrt ist es nicht gar schwer, einen theologisch

unbedingt korrekten Religionsunterricht zu halten;

dafür hat man schliesslich seine Theologie
studiert und seine Examen bestanden; und an

Hilfsmitteln und Büchern fehlt es uns ja auch

nicht. Aber man darf nicht nur das eine oder das

andere tun; wir müssen dieunverfälsch-
te, ganze Lehre Christi unsern
Kindern und Schülern so vorlegen, dass die

Hörer davon innerlichst ergriffen werden und

ihr Leben dementsprechend umstellen. Erst

wenn wir das tun wollen, wird das Evangelium
für die Menschen zu einer Kraft, die bis in die

Ewigkeit hinüberwirkt. Auch für dieses wichtige
Anliegen können wir kein Rezept geben, dessen

Anwendung unmittelbar und sicher zum

Erfolg führt. Wer das nötige Verständnis für die
menschliche Seele nicht hat, und wer keinen

Sinn hat für die Majestät des Wortes Gottes,
der kann und soll nicht Religionslehrer werden.

Wer es aber hat, der gebe sich alle Mühe, dass

er es nicht verliere; darum studiere er eifrig
Psychologie und Theologie. Ein genügsames
Sichverlassen auf seine Fähigkeiten würde

recht bald zum Verderben führen.

So viele glauben, das Allheilmittel für alle

religionspädagogischen Fragen und Nöte in der

Anwendung des Arbeitsprinzipes
gefunden zu haben. Und wie verschieden wird

es dabei noch angewendet! Da werden alle

möglichen Bücher und Materialien zusammengetragen;

dort wird gezeichnet und geschrieben;

hier wird geredet in Vorträgen und

Aufsätzen, dort aber wird von den Schülern selbst

geschulmeistert, dass es eine wahre Freude ist.

Wir müssen dankbar sein, dass das Arbeitsprinzip

endlich auch im ReFgionsunterricht

berücksichtigt wird; das ist nur recht und billig,
denn es beruht auf den Gegebenheiten der

mensohlichen Seele. Aber wir müssen dabei

denn doch auch bedenken, dass es nicht das

einzige Prinzip ist, das den Unterricht zu

formen hat. Wir haben vor Zeiten versucht, alle

diese Prinzipien in unserem «Handbuch der

Katechetik» herauszuarbeiten. Sie alle müssen

250



ihrer Art und ihrer Wichtigkeit entsprechend

berücksichtigt werden. Nur ein kluger Katechet

kann sie alle richtig dosieren und so mischen,

dass am Ende alles gut wird. Man kann daher

nicht einen guten Unterricht erteilen, wenn man
nicht einmal eine gute Katechetik gründlich
durchgearbeitet hat, So schrecklich Theorie

ohne Praxis ist, so verheerend wirkt eine Praxis

ohne gute Theorie.

Ein Fehler scheint in der Praxis recht oft

begangen zu werden, der allen Erfolg des

Unterrichtes gefährdet. Und wenn man die Sache

etwas überlegen würde, müsste man einsehen,

wie verkehrt das alles ist. Man nimmt nämlich

den Text des Katechismus zum
Ausgangspunkt des ganzen
Katechismusunterrichtes; ihn erklärt man weit und breit;

man gibt sich alle Mühe dazu, zieht Beispiele

heran, und doch langweilen sich die Schüler

dabei und erklären immer wieder, das wüssten

sie alles schon längst, obwohl man bei einer
kleinen Prüfung hundert Lücken im Wissen der

Schüler entdeckt. Wir müssen uns die Sache

ein wenig überlegen. Der Katechismus ist doch

eigentlich das Lernbuch für den Schüler, nicht

das Lehrbuch für den Lehrer. Das, was der

Schüler aber lernen muss, ist doch das Ergebnis

der Katechese, nicht ihr Ausgangspunkt. Wenn

man daher den Katechismustext zum Ausgangspunkt

der ganzen Lektion macht, so zäumt man

das Pferd von hinten auf. Ausgangspunkt der

Lektion ist wohl der Stoff, der in den Katechis¬

musantworten enthalten ist, aber nicht ihr

Wortlaut. Dieser Stoff muss auf eine
angenehme, psychologisch und theologisch richtige
Art geboten und verarbeitet werden. Und das

Endergebnis der ganzen Arbeit wird dann der
Katechismustext sein. Er ist die Zusammenfassung

der ganzen Lektion und Arbeit, das

letzte, konzentrierte Ergebnis. Man täusche

sich nicht; der Katechismus ist kein Lesebuch

und auch kein Arbeitsbuch, sondern er ist und

bleibt voraussichtlich für die nächsten zehn

Jahre noch ein eindeutiges Lernbuch. Wir
müssen mit dieser Gegebenheit rechnen, wenn
wir nicht falsche Wege gehen wollen.

Am besten begegnen wir den diesbezüglichen

Unterrichtsschwierigkeiten, wenn wir die
Münchener Methode anwenden. Sie ist ja aus

diesen Schwierigkeiten herausgewachsen, und

sie hat sich nun Jahrzehnte lang gut bewährt.

Sie verlangt zwar mehr Vorbereitung als eine

bequeme Texterklärung; aber auf der Arbeit

liegt der Segen, nicht auf der Bequemlichkeit.

Alle die angeführten Probleme sind im

Grunde genommen gar nicht so neu; schon vor
zehn Jahren und noch früher sprach man davon.

Aber sie sind durch die ganz veränderte Situation

wieder aktuell geworden, ja sie sind heute

in eine entscheidende Phase getreten. Werden
diese Fragen heute richtig beantwortet, so ist

viel gewonnen; werden sie falsch beantwortet,

so ist noch mehr verloren.
Franz Bürkli.

Umschau

K.L.V.S.
Die Richtsätze für die Teuerung

(Als Gewissenserforschung aufzufassen!)

Bekanntlich hat der Bundesrat vor geraumer
Zeit eine Lohnbegutachtungskommission eingesetzt.

Ihr fällt die Aufgabe zu, den Grad der

Teuerung gegenüber Vorkriegslöhnen zu messen

und Richtsätze aufzustellen für

Teuerungszulagen.

:ulagen
Von Zeit zu Zeit werden diese Richtsätze

veröffentlicht, damit die Arbeitgeber, Private

und Behörden, ihrer sozialen Verpflichtung
nachkommen. Leider haben nicht zuletzt
Behörden, die Erziehungsbshörden nicht

ausgenommen, die Richtsätze nur als fromme
Empfehlungen aufgefasst, die nicht unbedingt in die

251


	Neue Probleme des Religionsunterrichtes

