
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 7

Artikel: Ueberlieferung und Auftrag

Autor: Tunk, Eduard v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kann, wenn er nicht riskieren will, Strafen aller

Art zu gewärtigen. Fühlt er sich dann als Meister,

kommen nicht allein seine barbarischen

Anlagen zum Vorschein; er nimmt auch Rache

für die Zeit seiner Unterdrückung. Das Leben

bietet uns genug solcher Beispiele. Foerster
berichtet: „Eine Mutter sagte stolz: ,Mein Knabe

hat noch nie gelogen.' Die zu Besuch weilende
Freundin senkt beschämt die Augen, denn ihr

Knabe wird beinahe täglich auf Lügen ertappt.
Wider alles Erwarten wird der erste Knabe später

ein grosser Schwindler, während der zweite
mit den Knabenjahren das Lügen völlig
überwunden hat." Der erste Knabe hat sich nie zu

wirklicher, innerer Wahrhaftigkeit durchgerungen,

und als er dann frei wurde, kam eben seine

Unwahrhaftigkeit umso mehr zum Ausdruck. Er

war nur dressiert. Der zweite Knabe kämpfte
aufrichtig gegen seine Schwäche und ist ihr von
innen her Herr geworden.

Unsere verlogene Zeit verlangt dringlich
vermehrte Erziehung zur Wahrhaftigkeit.

Wir wollen den Schüler dazu bringen,

zu seinen Fehlern zu stehen und nicht in

pharisäerhafter Heuchelei sich selber zu beschönigen
und dabei den Mitschüler anzuklagen. Es ist

doch eine fast alltägliche Erscheinung in unsem
Bubenklassen, dass der angeklagte Missetäter,
der irgend ein kleineres oder grösseres Vergehen

auf dem Gewissen hat, ohne rot zu werden,
seine Schuld bestreitet und im gleichen Augenblicke

Mitschüler denunziert. Sind wir nicht ein
klein wenig schuld daran, wenn viele Schüler
sich heuchlerisch benehmen und ihnen die Un-

aufrichtigkeit in Fleisch und Blut übergeht, weil
wir halt doch gerne Musterschüler haben und

sehr froh sind, wenn unsere Schüler besser sind

oder doch besser scheinen als andere? Sind wir
nicht oft zu wenig vorsichtig in der Auswertung

von Schüleraussagen? Die Erziehung zur
Wahrhaftigkeit im weitesten Sinne ist eine unserer
wichtigsten, wenn nicht die wichtigste Aufgabe.
Wie unendlich viel wäre gewonnen, wenn die
Menschen mit all ihren Mängeln sich wieder

aufrichtig gegenüber ständen! (Fortsetzung folgt.)

Malters. Adolf Bürkli.

Mittelschule

Ueberlieferung und Auftrag
In Verbindung mit Wilhelm Szilasi gibt Ernesto

Grassi im Verlag A. Francke AG., Bern, eine neue

Sammlung heraus. «Ueberlieferung und
Auftrag» ist ihr Titel, zwei Worte, die, richtig

erwogen, allein schon Absicht und Wille zum
Humanismus verraten, zur Brücke über Völker und

Staaten hinweg oder besser durch sie durch, zu

Begegnung und Gespräch der Geister aus allen

Nationen des Abendlandes. Darum erscheint die

neue Kollektion mit Recht in einem Schweizer

Verlag, betreut freilich von Persönlichkeiten, deren

Name wenigstens auf Herkunft aus anderen
Ländern schliessen lässt.

Man hat in den letzten Jahren diese Brückenfunktion

der Schweiz bezweifeln wollen oder sich

sogar zur Behauptung verstiegen, sie sei diesem

Beruf untreu geworden. Das konnte so scheinen,

weil man Kultur mit Politik verwechselt oder in

unerlaubter Weise vermengt hatte. Ganz tren¬

nen lassen sich ja die beiden Betätigungsfelder des

Menschen nicht, und es kann vorkommen, dass

politische Verhältnisse den vor allem der Kultur

Verpflichteten zum Schweigen oder zur Vorsicht

zwingen, wenn sie es nicht gerade zu tun haben

mit einem — Sokrates.
Seine Gestalt, die nicht nur in der Philosophie,

sondern auch in der politischen Geschichte einen

Ehrenplatz beanspruchen darf, dürfte wie kaum

eine andere profane Figur der Weltbühne geeignet

sein, in unserem Zeitalter des Schlagwortes
und der Vermassung als Beispiel zu wirken —
selbst auf Männer des arbeitenden Volkes, wie ich

es selbst beobachten konnte —; aber das

Geheimnis eines Lebens wird immer erst im Tode

einigermassen deutbar.

Darum kommt es nicht von ungefähr, dass der

erste Band der Sammlung «Ueberlieferung und

Auftrag» (241 Seiten, Fr. 11.50) sich nennt «Der

210



Tod des Sokrates, eine Interpretation der platonischen

Schriften Euthyphron, Apologie, Kriton und

Phaidon». Und wieder ist es aufschlussreich für

die humanistische Haltung dieser Bücherreihe, dass

der Verfasser dieses ersten Bandes kein Geringerer
ist als Romano Guardini, Veroneser von
Geburt und wirklich der Herkunft wie dem Namen

nach Italiener, zugleich seit vielen Jahren geistiger
Führer des «anderen» Deutschland, Priester der

Römisch-katholischen Kirche, gleich gross als

Deuter der Liturgie wie der Literatur. Ich erinnere

mich seiner aus dem Jahre 1931, da er an den

ersten Salzburger Hochschulwochen (wird das

neu erstandene Oesterreich den Mut und die

Möglichkeit haben, sie trotz der Bombenschäden

an der Stadt Mozarts und aller Musen wieder zu

erwecken?) neben dem Franzosen Jacques Maritain

und dem Engländer C. Bullough sprach und

«die religiöse Existenz in Dostojewskijs grossen
Romanen» zum Gegenstand seine Vorlesungen

gewählt hatte. Dies sei erwähnt, um die Spannweite
dieses wahren Humanisten zu zeigen. Sie reicht

tatsächlich von den griechischen Urgründen der

europäischen Kultur bis zu ihren rätselhaften

Auswirkungen in der russischen Seele, sie schaut hinab

in den Abgrund, an dem der Geist Hölderlins

schwankend schwebt, bis er in ihm versinkt, und

verliert nie aus dem Blick die Sterne der ewigen
Menschenheimat in Gott.

In dieser Haltung, der im rechten Sinne des

Wortes nichts Menschliches fern bleibt, geht
Romano Guardini daran, aus den vier genannten
Schriften Piatons «Sokrates, den Philosophen, in

der Situation des Todes» zu zeichnen. Dabei geht

es einmal um die theoretische Aussage, was der
Tod bedeutet, wie weit die Todesmöglichkeit in

die Existenz des Menschen hineinreicht, ob es

darin Unzerstörbares gibt usf. — denn lebendig
in uns ist ohnehin nur der Sokrates Piatons — aber

auch um die konkrete Haltung, die hinter dem

Fragen und Aussagen selbst steht; um die Existenz

dessen, der hier fragt und aussagt und nicht irgend

einer, sondern Sokrates ist; jener Sokrates, welcher

der Begegnung zwischen dem Steinmetzen aus

Alopeke und seinem grossen Schüler entstammt,
Elemente vom Wesen beider in sich vereinigend.»
Mit Recht untersucht Guardini die Frage nicht, was

an jenen vier Schriften sokratisch oder platonisch
im historischen Sinne sei — und mit gleichem
Recht fasst er die genannten Stücke aus dem Ge¬

samtwerk zusammen, in dem bestimmt der «Phaidon»

eine beträchtliche Zeitspanne jünger ist,

denn «die Kraft des Ereignisses, um das sich alle

sammeln, ist so gross, dass sie den Unterschied

überwindet». Darum ist auch die Absicht von
Guardinis Buch nicht, die Gedanken Piatons «historisch

festzustellen und abzuleiten, sondern, von
ihnen geführt, der Wahrheit selbst näher zu
kommen».

Dass wir ihr bei Piaton nicht ganz nahe kommen

oder sie gar völlig erreichen können, muss

den Lesern dieser Zeitschrift nicht gesagt werden,
aber vielleicht tut es einigen von ihnen gut, zu

hören, wie fein Guardini das ausdrückt. Es handelt
sich u. a. um eine Stelle aus dem «Kriton», die

mir als unauslöschliches Schulerlebnis seit Jahren

teuer ist. Sokrates hat versucht, dem Kriton klar

zu machen, «dass — ob die Menge nun zustimmt

oder nicht, ob wir ein härteres Los als das jetzige
werden erdulden müssen oder ein milderes —
dennoch das Unrechttun dem, der es vollbringt,
unter allen Umständen zu Schaden und Schande

gerät.» Und er zieht daraus den Schluss: «Also
darf — da man ja niemals ein Unrecht tun darf —
auch nicht der, dem ein Unrecht geschieht,
Unrecht mit Unrecht vergelten, wie die Vielen
glauben?» Und Kriton stimmt zu: «Offenbar nicht.»

Als ich, nicht zum ersten und nicht zum letzten Mal,
diese Partie mit Abiturienten durchnahm, schlug

— vor Jahren — einer völlig erregt auf sein Pult

und stiess aus sich heraus: «Das müsste in jedem
Schulbuch stehen, eher als das alttestamentliche

Aug um Aug und Zahn um Zahn!» Nie früher und

nie später hat sich eine solche Explosion ereignet,
ich hoffe immerhin, dass auch andere Aehnliches

wenigstens gedacht haben. Und nun lese ich in

Guardinis Piatonbuch als Erklärung zum vorher
übersetzten Text: «Die Gültigkeit und

Verpflichtungskraft des Guten hängt nicht davon ab, wie
der Andere — wir dürfen wohl weiter folgern:
wie überhaupt ein Mensch sich praktisch verhält.
Sie stammt nicht aus dem, was es gibt und was

geschieht, sondern aus dem Wesen des Guten

selbst, ohne Rücksicht darauf, was irgendwo getan
oder unterlassen wird. Eine gewaltige Erkenntnis,
und man fühlt die Erregung, die ihren Weg
begleitet.» Daran fügt aber Guardini noch das

inhaltsschwere Sätzchen: «Mit ihr rührt das antike

Denken an den Rand seiner Möglichkeit.» Ich

hoffe den Verfasser nicht misszuverstehen, wenn

211



ich diesen Ausspruch so interpretiere: hier ist die

äusserste Grenze, bis zu welcher der antike Humanismus

zu gelangen vermag, über sie hinaus führt

erst der christliche Humanismus. Findet aber
andrerseits durch solche Betrachtungsweise die

humanistische Bildung nicht ihre Rechtfertigung als

Brücke und einziges gemeinsames Gut, das den

Gebildeten unserer Zeit zu eigen ist oder wenigstens

sein sollte?

Ernesto Grassi behauptet im «Geleitwort zum
ersten Band» der von ihm betreuten Sammlung:
«Die Fähigkeit, einen Text in seiner objektiven
Einheit zu erkennen und ihn ohne Voreingenommenheit

zu ergründen, bildet die eigenste
Erfahrung des Wissens und der humanistischen

Haltung.» In dieser Haltung hat Guardini seinen «Tod

des Sokrates» geschrieben, ohne doch den Sfand-

und Aussichtspunkt christlicher Philosophie zu
verlassen, und uns gerade dadurch eines der besten

und instruktivsten Piatonbücher geschenkt, das

Eine Quelle der I lias

«Einen vollständigen Umbruch in den Anschauungen

über Homer» soll Heinrich Pestalozzis
bei Eugen Rentsch {Erlenbach-Zürich) erschienenes

Buch «DieAchilleisalsQuelleder
I I i a s » herbeiführen, wie der Verlag mit bei ihm

ungewohnter Reklametüchtigkeit verkündet. Der

Verfasser hat, gestützt auf Proklos, die einst im

«epischen Kyklos» vorhandene «Aithiopis» zu
rekonstruieren versucht und aus dieser eine «Mem-
nonis» herausgeschält, wie er den ersten Teil der

«Achilleis» nennt, die ihrerseits mit der Penthe-

silea-Geschichte zur «Aithiopis» zusammengekoppelt

wäre. Er will nun des weiteren beweisen,
dass entgegen der allgemeinen Ansicht die
«Achilleis» älter als die «llias» ist, ja eine der

Quellen Homers. Dem Dichter dieser «Achilleis»

wird ferner zugesprochen: «in den geschlossenen
Stoffkreis peloponnesischer Herkunft den Sohn der

thessalischen Göttin als überragenden Helden»

eingefügt, des «Zeus Wille und Plan zum Lenker

der Weltgeschichte» erhoben zu haben. Kurz, um

von anderem zu schweigen, «die llias hat aus der

alten Achilleis das Fundament und die konstituierenden

Elemente übernommen», dazu noch «die

dichterische Prägung der Götter und Helden, ihre

Haltung und ihre Beziehung», ferner «Kunst, Stil

und Sprachform, gewiss auch die ernst-erhabene

durch die Interpretation von nur vier Schriften auf

rund 240 Seiten Wesentlicheres über den grossen
Athener zu sagen weiss als dickere Werke der

philologisch-historischen Wissenschaft, «für welche
der Verfasser die höchste Schätzung hegt. Sie ist

aber nicht seine Sache, ebensowenig wie sie es

bei früheren Untersuchungen ähnlicher Art war. So

muss der Leser entscheiden, ob der Blick auf
Gestalt und Aussage des Sokrates rein und die
Darstellung des Gesehenen klar genug sind, um das

Buch zu rechtfertigen.» Und der Leser entscheidet:

hoffentlich gibt uns Romano Guardini ausser
diesem noch andere Piatonbücher, etwa eines über
das «Symposion», eines über die «Politeia», da er
auf beide Dialoge so verweist, dass wir seine

Interpretation bis zu ihrem Erscheinen vermissen werden.

Gerade durch Guardini könnte für viele Piaton

nicht nur Ueberlieferung sein, sondern wieder

Auftrag werden.
Immensee. Eduard v. Tunk, Prof.

Lebensanschauung und Stimmung, endlich eine

grosse Anzahl sachlicher Motive.» Das Ergebnis

eines Vergleiches zwischen der trotz allem
unbekannten Achilleis und dem seit Jahrtausenden

gefeierten Epos Homers ist: «die llias steht in

weitem Abstand von der Achilleis. Zeitlich ist

dieser zwar nicht zu bestimmen; aber die epen-
geschichtliche Folge dürfte einigermassen
durchschaubar geworden sein. Es lassen sich etliche

Epen nachweisen (wo und wie?), die in der
Zwischenzeit auf dem Grund der Achilleis erwachsen

sind und ihren Niederschlag in der llias hinterlassen

haben. Auch Hesiods Theogonie und Erga

gehören vielleicht der Zwischenzeit an.»

Der erstaunte Leser fragt schliesslich den

Rezensenten, was denn nun eigentlich noch Homer zu

eigen bleibt. «Neuerfindung des lliasdichters ist

offensichtlich der Groll des Achilleus und seine

tragische Ueberwindung, die Freundschaft mit Pa-

froklos und die Rache für dessen Tod, endlich die

Lösung Hekfors.» Auch noch anderes weiss Heinrich

Pestalozzi an seinem immer noch
hochgeschätzten Homer zu rühmen, z. B., dass «die

Gesamtkomposition dramatisch gestrafft» ist. Das

steht auf Seite 39, aber eine Seite davor ist zu
lesen: «Die Gradlinigkeit des alten Epos ist

aufgelöst in Mehrschichtigkeit; Einheit und Erhaben-

212


	Ueberlieferung und Auftrag

