
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 5

Artikel: Zwei heilige Schulaufgaben

Autor: Rogger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN * 1. JULI 1945

Zwei heilige Schulaufgaben
Vorbemerkung: An der Pfingstmontag-

Tagung des Luzerner Kantonalverbandes des KLVS

hielt Msgr. Dr. Rogger, Seminardirektor in Hitzkirch,

einen Voitrag über das Thema „Der katholische Lehrer

im Kampf". Der zweite Teil dieses Referates

ist von solch wegweisender Bedeutung für unsere

zukünftige katholische Bildungsarbeit, dass wir ihn

hier veröffentlichen. Der Aufsatz verdient die stärkste

Beachtung. Die Schrifileitung ist dem erfahrenen, ver-
antwortungsbewussten und mutigen Verfasser für die

Ueberlassung des Manuskripts sehr verpflichtet. Die

Verwertung des ersten Teiles des Vortrages behalten

wir uns ebenfalls vor. Nn

Wir kennen alle das Wort: „In dir ein edler

Sklave ist, dem du die Freiheit schuldig bist."
Ich wende es auf die Schule an und sage: „In
ihm — im Kinde nämlich — ein edler Sklave

ist, dem du — nämlich als Lehrer — die Freiheit

schuldig bist."

Es ist unsere schwere Pflicht, nein, unser

beneidenswerter Beruf, den Schüler aus einer
doppelten Sklaverei zu
befreien.

32. JAHRGANG Nr. 5

1.

Aus der Sklaverei der Unwissenheit und der

geistigen Blindheit zuerst. Wir haben das

unwissende Kind wissend, das geistig blinde Kind

sehend zumachen.

Es wissend zu machen zuerst, das heisst ihm

lebens- und sterbenswichtige Kenntnisse zu
vermitteln oder, psychologisch richtiger ausgedrückt,

ihm z u solchen Kenntnissen oder
Urteilen zu verhelfen.

Aber das ist bloss ein Teil unserer Bemühungen

um die intellektuelle Ausrüstung unserer
Schüler. Vielleicht nicht einmal der wichtigere.
Wichtiger ist — vielleicht — die andere

Aufgabe: dem Kinde zum richtigen Urteilen zu
verhelfen. Das eine bezeichnet der Methodiker

als das materiale, das zweite als das

formale Ziel des Unterrichtes.

Pestalozzi, der in psychologisch-methodischer

Hinsicht immer wieder unser Ratgeber
ist, sagt einmal: „Man führt die Menschen vom
Irrtum nicht ab, indem man den Worten ihrer

Am i. und 2. September nach Lugano %um

Julriläumekongteß tier katb o üfd) en lEeffinet Idjrerfctiaft!
Im Kampf für unsere Ideale stehen wir Deutschschweizer, Welsche und Tes-
siner zusammen, wir wollen uns auch miteinander freuen.
Ein großzügiges Fest bereiten die Tessiner Freunde uns vor. Das Programm
folgt in unserer Tessiner Sondernummer vom i. August. Parole sei:

Unsere Ferienreise in den Tessin *%um Fest vom i. und 2. September 194J!

V II J
105



Torheit widerspricht (d. h. ihre unrichtigen
Urteile korrigiert und ihnen dafür die Wahrheit

sagt), wohl aber, indem man den Geist ihrer

Torheit in ihnen auslöscht" (d. h. indem man
ihnen zur hohen und wichtigen Kunst verhilft,
selber richtige Urteile zu bilden). Mit Kenntnissen

oder Urteilen, die er bloss von andern

angenommen habe, werde der Mensch, schreibt

der gleiche Pestalozzi einmal an seinen Freund,

den Bürgermeister Herzog in Aarau, „keinen
Hund unter dem Ofen herauslocken"; der

Gang der Natur erzeuge eben „unendliche
Bedürfnisse". Um diesen zu genügen, müsse man

„nicht diese oder jene Kenntnisse" haben,
sondern „entwickelte Kräfte". Eine Auffassung, zu

der sich ja auch Goethe bekennt: „Was man
nicht weiss, das eben brauchte man, und was

man weiss, das kann man nicht gebrauchen."

Nun aber ist es eine meiner grossen Sorgen

— wenn sie nicht berechtigt ist, mögen die
Leser mir ruhig widersprechen — ob wir
katholische Erzieher und Lehrer nicht allzu einseitig

uns damit begnügen, unsem Zöglingen und

Schülern fertige Kenntnisse zu vermitteln, ihnen

also irgendwie z u richtigen Urteilen zu verhelfen?

Zu Urteilen, die andere oder die wir selber

gebildet haben, oder die ein fleissiges Lehrbuch

vorträgt? (Gewiss geben wir uns Mühe,
den Schülern diese Urteile oder Kenntnisse auch

zum Verständnis zu bringen.) Ob dabei die
Schüler bei uns nicht zu wenig lernen, selber

Urteile zu bilden und auf diese Weise zum
sichern und raschen und richtigen Urteilen zu

kommen?

Ich weiss es schon: Diese unsere Einseitigkeit

kommt von der lobenswerten Absicht her,

unsere Jugend zum Glauben an die Möglichkeit

sicherer Wahrheitserkenntnis, zur Achtung

vor der Wahrheit und zur Pietät gegenüber dem

Denken anderer Menschen, die vor uns
gelebt haben und neben uns leben, zu erziehen.

Und diese grössere Achtung des katholischen

Erziehers, des katholischen Menschen

überhaupt, vor der Wahrheit und vor dem Urteil
anderer hängt wohl auch damit zusammen, dass

wir in religiös-sittlicher Hinsicht im Glauben an

die göttliche Offenbarung und an das Lehramt

der katholischen Kirche sichere, von unserm
Denken unabhängige Urteile oder Wahrheiten

zu übernehmen, zu vertreten und weiterzugeben

haben. Diese Achtung ist an sich schon

recht. Aber wenn dann die Schüler oder Zöglinge

bei uns katholischen Lehrern und

Erziehern es weniger gut lernten als bei Lehrern

und Erziehern anderer Weltanschauungen, selber

zu richtigen Urteilen und damit zum
richtigen Urteilen zu kommen, dann wäre etwas

doch nicht ganz in Ordnung.

Nun will mir tatsächlich scheinen — und das

ist der Grund meiner Sorge—, dass die Jugend,
die zu Lehrern anderer Weltanschauung in die
Schule geht, rascher und sicherer urteilen lernt,
auch sicherer ist im sprachlichen Ausdruck eines

Urteils (was ja eine Folge klarerer Erkenntnis

wäre), darum auch mutiger ist im Vertreten
ihrer Urteile; dass bei solcher Jugend die
produktiven Kräfte besser entwickelt werden als

bei uns, und dass solche Jugend dann im
Leben auch unternehmender ist als unsere Jugend.

Freilich, mit dieser bessern Ausrüstung „der
andern" ist auch eine Gefahr verbunden. Solche

Jugend wird dann gerne eingebildet, wird
leicht frech und absprecherisch, wird oft
rücksichtslos und pietätlos hergebrachten Urteilen

gegenüber. Eine Gefahr, die auch Pestalozzi

nicht verborgen geblieben ist. „Der Verstand

soll erleuchtet werden", schreibt er, „aber man
halte stets im Auge, dass das erste Ergebnis
des Denkens und Wissens Bescheidenheit und

Mässigung sein sollte."

Aber, so frage ich mich, wäre es nicht möglich,

beides zu erreichen: unsere Schüler dazu-

zubringen, dass sie auch in Zukunft bei uns diese

unerlässliche Bescheidenheit und Mässigung,
diese Achtung vor der Wahrheit und vor der

Weisheit anderer lernten wir bis dahin, dass sie

bei uns aber auch durch eine frischere, mehr

zur Selbsttätigkeit anregende und zu grösserer
Selbständigkeit führende Methode befähigt
würden, ebenso rasch und sicher zu urteilen,
ihre Urteile ebenso sicher und ebenso schön zu

formulieren, sie ebenso mutig zu vertreten wie

106



die andern und dann ebenso wagemutig und

unternehmungslustig ins Leben hinauszustürmen

wie jene?

Man sagt von uns Katholiken, wir ständen

den weltanschaulich Andersgesinnten in der
Zivilisation: in der Technik, im Wirtschaftsleben,
in der wissenschaftlichen Betätigung, in der
Beherrschung der Dinge dieser Erde nach.

Vielleicht hängt diese Erscheinung, wenn der
Vorwurf berechtigt ist, damit zusammen, dass

der Mensch, je weniger er das sucht, „was oben

ist", um so leidenschaftlicher und hemmungsloser

sich auf das stürzt, was auf der Erde und

von der Erde ist.

Wir wollen dieser Rückständigkeit — es

scheint tatsächlich, dass sie besteht — uns auch

nicht ohne weiteres schämen. Denn der so
gefeierte Fortschritt, in dem man sich uns überlegen

fühlt, macht ja das Menschenleben nur
dann reicher und den Menschen nur dann glücklicher,

wenn er von Kräften getragen und

gesegnet ist, die „von oben" stammen. Was schon

die Alten wussten, gilt noch heute und wird
immer gelten: „Qui proficit in litteris et deficit
in moribus, plus deficit quam proficit" — wer
in der Zivilisation wohl Fortschritte, in dem,

was „von oben" ist, aber Rückschritte macht,
macht mehr Rückschritte als Fortschritte.

Und endlich wollen wir uns bewusst bleiben,
dass es immer eine gewisse Gefahr für die
hohem Güter bedeutet, wenn man allzu

inständig sich mit den Dingen und Werten dieser

Erde beschäftigt.

Aber wenn es doch wahr wäre, dass wir nicht

so nachhaltig und tatkräftig in den irdischen
Betrieb eingreifen, wie wir eingreifen sollten -
denn auch dem Katholiken gilt der göttliche
Kulturbefehl: „Unterwerfet euch die Erde und

herrschet über sie" - dann kommt dieses schuldbare

Versagen doch vielleicht auch daher, dass

wir bisher unsere Jugend in unsern Familien und

in unsern Schulen weniger zum selbständigen
und wagemutigen, zum produktiven und

unternehmungslustigen Denken zu erziehen verstanden

haben als die andern. Zur Sklaverei, von
der wir katholische Lehrer unsere Schüler zu

befreien haben, gehört vorerst die Unwissenheit

und die geistige Blindheit im Bereiche der
irdischen Dinge. Wenn wir sie allgemein
scharfsichtiger machen, kommt das auch den

Interessen zugut, die für uns die höchsten sind: den

religiös-sittlichen.

2.

„Im Kind ein edler Sklave ist, dem du die
Freiheit schuldig bist." Die zweite Sklaverei, in

der das Kleinkind lebt und aus der der Erzieher

es zu befreien die Aufgabe hat, ist die (sinnliche)

Triebhaftigkeit. Das Kind ist vorerst

reines Triebwesen und als solches übler

dran als das Tier, dessen Triebe von der Geburt

an Mass und Regel in sich selber tragen, während

ein Mensch, der seinen (sinnlichen) Trieben

folgte, daran zugrunde ginge. Es ist die

hohe Aufgabe des Erziehers, dem Kinde zu helfen

— ich brauche dieses Wort helfen
absichtlich immer wieder — aus dieser Triebhaftigkeit

herauszuwachsen, ein von der Vernunft

und vom freien Willen geleitetes Wesen zu

werden und damit unendlich über das Tier

hinauszuwachsen.

Es handelt sich also nicht nur darum, aus

dem Kinde einen urteilsfähigen, sprachgewandten,

mutigen und unternehmungslustigen
Menschen zu machen, sondern noch vielmehr darum,

ihm zu helfen, ein guter, ein heiliger, kurz:

ein voller, ganzer Mensch zu werden. Der ist

ein ganzer Mensch, der erkennt, was gut, was

der Wille Gottes ist, und der fähig und geneigt
ist, dieser Erkenntnis entsprechend zu handeln.

Wir Katholiken glauben daran, dass unsere

Religion, weil uns von Gott geschenkt, die

vollkommenste aller Religionen ist. Wir katholische

Lehrer glauben daran, dass unsere Pädagogik,

die ja nach einem berühmten Worte nichts

anderes ist als auf das Gebiet der Erziehung

angewandte katholische Religion, vollkommener,

wertvoller ist als jede andere Pädagogik. Aber

müssen dann nicht die Katholiken besser,

auffällig besser sein als die andern Menschen? Und

müssen dann nicht die Menschen, die nach

katholischer Pädagogik erzogen wurden, die also

107



auch zu uns in die Schule gingen, nicht besser,

auffällig besser sein als die andern? „An ihren

Früchten werdet ihr sie erkennen."

Sie müssten es sein! Haben wir doch in den

Lehren unserer katholischen Religion und

Pädagogik so sichere Wegweiser fürs Leben und

fürs Sterben, wie sie in keiner andern Religion
und Pädagogik sich finden. Haben wir doch

ferner im geoffenbarten und von der Kirche

ausgelegten Sittengesetz so feste und eindeutige

sittliche Normen, wie man sie sonst

nirgends findet. Haben wir doch ferner in dem,

was unsere Religion an Lohn verspricht und an

Strafe androht, so starke Motive für ein sittlich

hochstehendes Leben und haben wir doch endlich

in den Gnadenmitteln so reiche übernatürliche

Hilfskräfte zur Verfügung, dass es

schlechterdings unbegreiflich wäre, wenn wir uns nicht

durch ein auffälliges Bessersein auszeichneten.

Sind wir wirklich auffällig besser? Sind es

unsere Zöglinge und Schüler?

Ich habe auch hier wieder eine schwere Sorge.

Ich leide nämlich unter der Auffassung, dass

die Menschen, die nach katholischer Pädagogik

erzogen wurden und die zu uns in die Schule

gingen, nicht auffällig besser seien als die
andern, Gilt der Satz: „An ihren Früchten werdet
ihr sie erkennen" denn hier nicht?

Doch, der Satz gilt. Nicht nur weil Christus

selber ihn ausgesprochen hat, sondern auch,

weil seine Lehre schon psychologische Weisheit

ist. Wo fehlt's denn? Ich suche schon lange
eine Erklärung dafür. Es wird so sein: Unsere

katholische Pädagogik und unsere katholische

Pädagogie bestehen aus zwei Komponenten:
aus einer unfehlbaren göttlichen und aus einer
fehlbaren menschlichen. Gemäss der göttlichen

Komponente sind wir in der Pädagogik und in

der Pädagogie allen andern Kollegen überlegen.

Nach der menschlichen Komponente sind

wir es nicht ohne weiteres. Können wir den
andern gleich, können wir ihnen überlegen,
können wir ihnen aber auch unterlegen sein. Es

kommt aber für den Erziehungserfolg nicht nur
auf die göttliche Komponente, sondern auch

auf die menschliche an. Es kommt also wesent¬

lich auch darauf an, in welcher menschlichen

Form wir das uns von Gott geschenkte Ueber-

legene an unsere Zöglinge und Schüler

heranbringen.

Nun will mir scheinen, dass wir gar oft, in

übergrossem Vertrauen auf die Wirksamkeit des

Göttlichen, das uns anvertraut ist und das wir

weiterzugeben haben, uns zu wenig um dieses

Menschliche, dieses Natürliche bemühen, dass

wir zu wenig darum ringen, die richtige
menschliche Form zu finden, das Göttliche un-

sern Zöglingen darzubieten. Mit andern Worten:

die andern sind uns in dieser Hinsicht sehr

oft überlegen; sie wissen die natürlichen Mittel

und Wege für das Gut- und das Besserwerden

besser zu handhaben als wir.

Mir will vor allem scheinen, die andern kennen

die Seele des Kindes besser als wir, sie sind

bessere Psychologen als wir.

Von Pestalozzi stammt der Satz: „Mein erster

Grundsatz ist der: wir können das Kind nur

führen, insoweit wir wissen, was es fühlt, wozu

es die Kraft hat, was es weiss und was es will."
Ein Gedanke, den schon J. J. Rousseau im
Vorworte zu seinem „Emil" also verkündete: „Ihr
Erzieher, fanget doch einmal an, das Kind zu

studieren; denn offenbar kennt ihr es noch ganz
und gar nicht." Solche Worte, so selbstverständlich

sie uns heute scheinen, waren damals

prophetische Weisheit, und sie haben als solche

zeitlose Geltung. Aber lassen Sie es mich
offen bekennen: Wir katholische Erzieher haben

uns — bis heute — viel zu wenig von ihnen

belehren lassen.

Meine erste Erklärung für die Tatsache, dass

die Früchte unserer katholischen Pädagogik und

Pädagogie nicht auffällig besser sind als die

Früchte einer andern Pädagogik: Wir sind zu

wenig gute Psychologen; wir kennen das Kind

mit seinen natürlichen Kräften und Schwächen

weniger gut als die andern; wir wissen immer

noch zu wenig, „was das Kind fühlt, wozu es

die Kraft hat, was es weiss und was es will".
Wir behaupten wohl, das Kind besser zu kennen

als die andern, weil wir über seine erbsündliche

Natur, über seine „Neigung zum Bösen" bes-

108



sern und klarern Bescheid wissen als die andern.

Aber mir scheint, wir wissen weniger gut als

die andern, dass es im Kinde nicht nur eine

„Neigung zum Bösen", sondern auch eine

„Neigung zum Guten" gibt, und dass man das

Kind nur gut machen kann, wenn man an diese

Neigung zum Guten anzuknüpfen versteht. Der

Satz Pestalozzis: „Der Mensch ist gut und will
das Gute" ist sicher nicht richtig. Aber er ist

auch nicht so falsch, wie er uns, die wir an die
Erbsünde glauben, vielfach scheint. Und wenn
Pestalozzi weiter sagt: Wenn der Mensch böse

werde, so komme es daher, dass man ihm den

Weg zum Guten nicht gezeigt oder diesen

Weg ihm verrammelt habe, so hat er auch damit

viel mehr recht, als wir vielfach glauben.

So ist es eben vielfach bei uns: wir verstehen

wohl gut, nach der Melodie: „Du sollst" und „Das
darfst du nicht" Moral zu predigen; aber

wir verstehen es zu wenig, zur Moral zu
verhelfen. Dem Schüler dadurch zur Moral

zu verhelfen, dass wir ihm zeigen, wo, wann,
wie das und jenes zu tun, das und jenes zu lassen

sei, und dass es im Grunde, wenn man es nur

recht ankehre, gar nicht so schwer sei es zu

tun oder zu lassen. Ihm auch dadurch zur Moral

zu verhelfen, dass wir ihn zum voraus auf

gewisse Schwierigkeiten aufmerksam machen, die
ihm begegnen können, ihm aber auch gleich

zeigen, wie es anzukehren wäre, um mit
solchen Schwierigkeiten ohne allzugrosse Opfer
fertig zu werden.

Und weil wir zu wenig gute Psychologen

sind, bringen wir die besondern Werte der
katholischen Pädagogik — religiöse Wahrheiten,

sittliche Forderungen und Gnadenmittel —
vielfach zu wenig geschickt an das Kind heran.

Wir verstehen es zu wenig, sie dem Kinde

„mundgerecht" zu machen. Wir gehen bei

unserer religiös-sittlichen Erziehung immer wieder

von der Lehre und von der Forderung aus,
anstatt an das Kind und seinen Alltag, seine
Interessen und Bedürfnisse, sein Lieben und Hassen

anzuknüpfen.

Und weil wir wohl gute Theologen, aber zu

wenig gute Psychologen sind, lernt der Schüler

bei uns wohl, wie wichtig es für das Sterben

und einen möglichst reichen Himmel ist, dieses

und jenes zu glauben und aus solchem Glauben
heraus zu leben; aber der Schüler lernt bei uns

zu wenig, dass jede — aber auch gar jede —
Forderung des Katechismus Lebensbejahung
und Lebenssteigerung bedeutet, also schon im

Dienste des irdischen Glückes steht, und dass

jedes Versagen gegenüber dem, was unser
Katechismus verlangt, auch schon ein Vergehen
ist an irdischen Werten. Ach, dem jungen,
lebenshungrigen Menschen liegt halt das Irdische,
das Greifbare, das selber Erlebbare näher als

das Jenseits.

Aus dem gleichen Grunde wissen wir wohl
dem Schüler bei der Behandlung der Gnadenmittel

viel Schönes zu sagen vom opus opera-
tum. Das ist recht. Aber wir verstehen vielfach

zu wenig, den Gebrauch der Gnadenmittel auch

zum wirksamen opus operantis zu machen.

Das zeigt sich auch bei unserer Gebetspädagogik.

Wenn so viele erwachsene Katholiken

nicht mehr recht beten mögen, trotzdem das

Beten doch dem Menschen so natürlich ist, so

kommt es sicher ein wenig auch daher, dass wir
bei den Gebeten, die wir das Kind lehrten und

die wir von der kindlichen Andacht verlangten,
in Gehalt und Form, in Zahl und Länge auf das

kindliche Fassungsvermögen zu wenig Rücksicht

nahmen, zu wenig Rücksicht darauf nahmen,

„was das Kind fühlt, wozu es die Kraft hat, was

es weiss und will", mit zwei Worten
ausgedrückt: dass wir in der Gebetspädagogik zu viel

an die Quantität und zu wenig an die Qualität

denken.

Und ist es endlich nicht wahr, dass wir im

Religionsunterricht noch allzu sehr dem

Stoffprinzip, dem sog. „didaktischen Materialismus"

huldigen, es dabei aber zu wenig verstehen, im

Kinde selber religiöse Quellen zu entdecken

und sprudeln zu lassen? Oft scheint es, wir

glaubten, Religiosität — und auf die kommt es

doch an — wachse und entwickle sich im Kinde

im geraden Verhältnisse zur Menge des

Stoffes, den wir ihm vermitteln.

109



Nochmals: Meiner Auffassung nach sind wir
wohl sfark in der Theologie. Das ist wichtig,
sogar unerlässlich. Aber wir müssen auch ebenso

stark werden in der Psychologie. Dann werden

wir beide Aufgaben, die wir dem edlen
Sklaven im Kinde gegenüber haben, besser

meistern: wir werden das Kind dann nicht nur
wissend, sondern auch geistig sehend
machen; wir werden aber auch mehr Erfolg haben

bei unserer noch wichtigern Aufgabe: das Kind

gut zu machen.

Das sind zwei meiner Sorgen, von denen

ich einiges ausplaudern wollte. Die Leser brauchen

nicht mit allem einverstanden zu sein. Ich

bin zufrieden, wenn sie nur ernstlich darüber

nachsinnen.

Hilzkirch. Dr. Lorenz Rogger.

Volksschule

Zur Heimatkunde*
23. Das Wasser.

a) Seine Bedeutung für Menschen, Tiere,

Pflanzen. Wozu wir es brauchen! Trinken,
Kochen, Waschen, Kraft. Wie das Wasser dient,

nützt und schadet. Wasser ebenso wichtig,
unentbehrlich wir die Luft.

tränk. Geschmacklos (Milch, Most?), geruchlos

(Kaffee, Tee), farblos, wasserhell, durchsichtig,
klar, trüb, schmutzig.

c) Wie Nebel und Wo (ken
entstehen. Ueber dem Feuer (in der Pfanne)

gibt's Dampf. Das Wasser verdampft.

Vom Dienst

b) Seine Eigenschaften. Das Wasser ist: flüssig,

tropfbar, eine Flüssigkeit. Trinkbar, ein Ge-

* Siehe Nr. 4.

des Wassers.

(Die Suppe „siedet ein".) In der warmen Luft

verdunstet das Wasser (Wäsche, Gras).
Dunst und Dampf sind winzige Wasserbläschen,
Ballönchen (Seifenblasen). In der kühlen Luft

110


	Zwei heilige Schulaufgaben

