Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 5

Artikel: Zwei heilige Schulaufgaben

Autor: Rogger, Lorenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-528730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-528730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN+1.JULI 1945

32. JAHRGANG +«Nr. 5

Zwei heilige Schulaufgaben

Vorbemerkung: An der Pfingstmontag-
Tagung des Luzerner Kantonalverbandes des KLVS
hielt Msgr. Dr. Rogger, Seminardirektor in Hitzkirch,
einen Vortrag lber das Thema ,Der katholische Leh-
rer im Kampf”. Der zweite Teil dieses Referates
ist von solch wegweisender Bedeutung flir unsere
zukiinftige katholische Bildungsarbeit, dass wir ihn
hier verdffentlichen, Der Aufsatz verdient die stirkste
Beachtung. Die Schriftleitung ist dem erfahrenen, ver-
antwortungsbewussten und mutigen Verfasser fiir die
Ueberlassung des Manuskripts sehr verpflichtet. Die
Verwertung des ersten Teiles des Vorfrages behalten

wir uns ebenfalls vor. Nn

Wir kennen alle das Wort: ,,In dir ein edler
Sklave ist, dem du die Freiheit schuldig bist."”
Ich wende es auf die Schule an und sage: ,In
ihm — im Kinde namlich — ein edler Sklave

ist, dem du — namlich als Lehrer — die Frei-
heit schuldig bist."

Es ist unsere schwere Pilicht, nein, unser be-
neidenswerter Beruf, den Schiller aus einer
be-

doppelten Sklaverei zu

freien.

1.

Aus der Sklaverei der Unwissenheit und der
geistigen Blindheit zuerst. Wir haben das un-
wissende Kind wissend, das geistig blinde Kind
sehend zu machen.

Es wissend zu machen zuerst, das heisst ihm
lebens- und sterbenswichtige Kenntnisse zu
vermitteln oder, psychologisch richtiger ausge-
drickt, ihm z u solchen Kenntnissen oder Ur-
teilen zu verhelfen.

Aber das ist bloss ein Teil unserer Bemiihun-
gen um die infellektuelle Ausristung unserer
Schiiler. Vielleicht nicht einmal der wichtigere.
Wichtiger ist — vielleicht — die andere Auf-
gabe: dem Kinde zum richtigen Urteilen zu
verhelfen. Das eine bezeichnet der Methodi-
ker -als das materiale, das zweite als das for-
male Ziel des Unterrichtes.

Pestalozzi, der in psychologisch-methodi-
scher Hinsicht immer wieder unser Ratgeber
ist, sagt einmal: ,,Man fihrt die Menschen vom
Irrtum nicht ab, indem man den Worten ihrer

Awm 1. und 2. September nach Lugano um

Jubiliumskongrep der Ratholifdyen Teffiner Lehrer{dyait!

Im Kampf fiir unsere Ideale stehen wir Deutschschweizer, Welsche und Tes-
siner zusammen, wir wollen uns auch miteinander freuen.

Ein groBziigiges Fest bereiten die Tessiner Freunde uns vor. Das Programm
folgt in unserer Tessiner Sondernummer vom 1. August. Parole sei:

Unsere Ferienreise in den Tessin zum Fest vom 1. und 2. September 1945

AW

105



Torheit widerspricht (d. h. ihre unrichtigen Ur-
teile korrigiert und ihnen dafiir die Wahrheit
sagt), wohl aber, indem man den Geist ihrer
Torheit in ihnen ausloscht” (d. h. indem man
ihnen zur hohen und wichtigen Kunst verhilft,
selber richtige Urteile zu bilden). Mit Kennt-
nissen oder Urteilen, die er bloss von andern
angenommen habe, werde der Mensch, schreibt
der gleiche Pestalozzi einmal an seinen Freund,
den Birgermeister Herzog in Aarau, ,keinen
Hund unter dem Ofen herauslocken”; der
Gang der Natur erzeuge eben ,,unendliche Be-
dirfnisse”. ‘Um diesen zu geniigen, miisse man
.nicht diese oder jene Kenntnisse” haben, son-
dern ,entwickelte Krafte”. Eine Auffassung, zu
der sich ja auch Goethe bekennt: ,,Was man
nicht weiss, das eben brauchte man, und was
man weiss, das kann man nicht gebrauchen.”

Nun aber ist es eine meiner grossen Sorgen
— wenn sie nicht berechtigt ist, mégen die
Leser mir ruhig widersprechen — ob wir ka-
tholische Erzieher und Lehrer nicht allzu einsei-
tig uns damit begniigen, unsern Zéglingen und
Schiilern fertige Kenntnisse zu vermitteln, ihnen
also irgendwie z u richtigen Urteilen zu verhel-
fen? Zu Urteilen, die andere oder die wir sel-
ber gebildet haben, oder die ein fleissiges Lehr-
buch vortragt? (Gewiss geben wir uns Mthe,
den Schiilern diese Urteile oder Kenntnisse auch
zum Verstandnis zu bringen.) Ob dabei die
Schiiler bei uns nicht zu wenig lernen, selber
Urteile zu bilden und auf diese Weise zum
sichern und raschen und richtigen Urleilen zu
kommen?

Ich weiss es schon: Diese unsere Einseitig-
keit kommt von der lobenswerten Absicht her,
unsere Jugend zum Glauben an die Maglich-
keit sicherer Wahrheitserkenntnis, zur Achtung
vor der Wahrheit und zur Pietat gegentiber dem
Denken anderer Menschen, die vor uns ge-
lebt haben und neben uns leben, zu erziehen.

Und diese grossere Achtung des katholischen
Erziehers, des katholischen Menschen Uber-
haupt, vor der Wahrheit und vor dem Urteil
anderer hangt wohl auch damit zusammen, dass
wir in religios-sitilicher Hinsicht im Glauben an

106

die gottliche Offenbarung und an das Lehramt
der katholischen Kirche sichere, von unserm
Denken unabhéngige Urteile oder Wahrheiten
zu Ubernehmen, zu verireten und weiterzuge-
ben haben. Diese Achtung ist an sich schon
recht. Aber wenn dann die Schiiler oder Zég-
linge bei uns katholischen Lehrern und Er-
ziehern es weniger gut lernten als bei Lehrern
und Erziehern anderer Weltanschauungen, sel-
ber zu richtigen Urteilen und damit z um rich-
tigen Urteilen zu kommen, dann ware etwas
doch nicht ganz in Ordnung.

Nun will mir tatséchlich scheinen — und das
ist der Grund meiner Sorge —, dass die Jugend,
die zu Lehrern anderer Weltanschauung in die
Schule geht, rascher und sicherer urteilen lernt,
auch sicherer ist im sprachlichen Ausdruck eines
Urteils (was ja eine Folge klarerer Erkenninis
ware), darum auch mutiger ist im Vertreten
ihrer Urteile; dass bei solcher Jugend die pro-
duktiven Kréfte besser entwickelt werden als
bei uns, und dass solche Jugend dann im Le-
ben auch unternehmender ist als unsere Jugend.

Freilich, mit dieser bessern Ausristung ,,der
andern” ist auch eine Gefahr verbunden. Solche
Jugend wird dann gerne eingebildet, wird
leicht frech und absprecherisch, wird oft rick-
sichtslos und pietatlos hergebrachten Urleilen
gegeniiber. Eine Gefahr, die auch Pestalozzi
nicht verborgen geblieben ist. ,,Der Verstand
soll erleuchtet werden", schreibt er, ,,aber man
halte stets im Auge, dass das erste Ergebnis
des Denkens und Wissens Bescheidenheit und
Massigung sein sollte.”

Aber, so frage ich mich, wére es nicht mdg-
lich, beides zu erreichen: unsere Schiiler dazu-
zubringen, dass sie auch in Zukunft bei uns die-
se unerlassliche Bescheidenheit und Méssigung,
diese Achtung vor der Wahrheit und vor der
Weisheit anderer lernten wir bis dahin, dass sie
bei uns aber auch durch eine frischere, mehr
zur Selbsttstigkeit anregende und zu grosserer
Selbstandigkeit fiihrende Methode befahigt
wirden, ebenso rasch und sicher zu urteilen,
ihre Urteile ebenso sicher und ebenso schon zu

~formulieren, sie ebenso mutig zu vertreten wie



die andern und dann ebenso wagemutig und
unfernehmungslustig ins Leben hinauszustirmen
wie jene?

Man sagt von uns Katholiken, wir standen
den weltanschaulich Andersgesinnten in der
Zivilisation: in der Technik, im Wirtschaftsleben,
in der wissenschaftlichen Betatigung, in der Be-
herrschung der Dinge dieser Erde nach.

Vielleicht hangt diese Erscheinung, wenn der
Vorwurf berechtigt ist, damit zusammen, dass
der Mensch, je weniger er das sucht, ,,was oben
ist", um so leidenschaftlicher und hemmungslo-
ser sich auf das stiirzt, was auf der Erde und
von der Erde ist.

Wir wollen dieser Riickstandigkeit — es
scheint tatsachlich, dass sie besteht — uns auch
nicht ohne weiteres schdmen. Denn der so ge-
feierte Fortschritt, in dem man sich uns uber-
legen fuhlt, macht ja das Menschenleben nur
dann reicher und den Menschen nur dann gltick-
licher, wenn er von Kraften getragen und ge-
segnet ist, die ,,von oben" stammen. Was schon
die Alten wussten, gilt noch heute und wird
immer gelten: ,,Qui proficit in litteris et deficit
in moribus, plus deficit quam proficit’" — wer
in der Zivilisation wohl Fortschritte, in dem,
was ,,von oben' ist, aber Riickschritte macht,
macht mehr Rickschritte als Fortschritte,

Und endlich wollen wir uns bewusst bleiben,
dass es immer eine gewisse Gefahr fir die
hohern Giiter bedeutet, wenn man allzu in-
standig sich mit den Dingen und Werten dieser
Erde beschaftigt.

Aber wenn es doch wahr ware, dass wir nicht
so nachhaltig und tatkraftig in den irdischen Be-
trieb eingreifen, wie wir eingreifen sollten -
denn auch dem Katholiken gilt der géttliche
Kulturbefehl: , Unterwerfet euch die Erde und
herrschet Uber sie”” - dann kommt dieses schuld-
bare Versagen doch vielleicht auch daher, dass
wir bisher unsere Jugend in unsern Familien und
in unsern Schulen weniger zum selbsténdigen
und wagemutigen, zum produktiven und unter-
nehmungslustigen Denken zu erziehen verstan-
den haben als die andern. Zur Sklaverei, von
der wir katholische Lehrer unsere Schiiler zu

befreien haben, gehort vorerst die Unwissenheit
und die geistige Blindheit im Bereiche der irdi-
schen Dinge. Wenn wir sie allgemein scharf-
sichtiger machen, kommt das auch den Inter-
essen zugut, die fir uns die hochsten sind: den
religios-sittlichen.

2.

/Im Kind ein edler Sklave ist, dem du die
Freiheit schuldig bist.”” Die zweite Sklaverei, in
der das Kleinkind lebt und aus der der Erzieher
es zu befreien die Aufgabe hat, ist die (sinnli-
che) Triebhaftigkeit Das Kind ist vor-
erst reines Triebwesen und als solches Ubler
dran als das Tier, dessen Triebe von der Geburt
an Mass und Regel in sich selber tragen, wéh-
rend ein Mensch, der seinen (sinnlichen) Trie-
ben folgte, daran zugrunde ginge. Es ist die
hohe Aufgabe des Erziehers, dem Kinde zu hel-
fen — ich brauche dieses Wort helfen ab-
sichtlich immer wieder — aus dieser Triebhaf-
tigkeit herauszuwachsen, ein von der Vernunft
und vom freien Willen geleitetes Wesen zu
werden und damit unendlich tber das Tier hin-
auszuwachsen.

Es handelt sich also nicht nur darum, aus
dem Kinde einen urteilsfahigen, sprachgewand-
ten, mutigen und unternehmungslustigen Men-
schen zu machen, sondern noch vielmehr dar-
um, ihm zu helfen, ein guter, ein heiliger, kurz:
ein voller, ganzer Mensch zu werden. Der ist
ein ganzer Mensch, der erkennt, was gut, was
der Wille Gottes ist, und der fahig und geneigt
ist, dieser Erkenntnis entsprechend zu handeln.

Wir Katholiken glauben daran, dass unsere
Religion, weil uns von Gott geschenkt, die voll-
kommenste aller Religionen ist. Wir katholische
Lehrer glauben daran, dass unsere Padagogik,
die ja nach einem beriihmten Worte nichts an-
deres ist als auf das Gebiet der Erziehung an-
gewandte katholische Religion, vollkommener,
wertvoller ist als jede andere Padagogik. Aber
missen dann nicht die Katholiken besser, auf-
fallig besser sein als die andern Menschen? Und
miissen dann nicht die Menschen, die nach ka-
tholischer Padagogik erzogen wurden, die also

107



auch zu uns in die Schule gingen, nicht besser,
auffélliqg besser sein als die andern? ,,An ihren
Friichten werdet ihr sie erkennen.”

Sie mussten es sein! Haben wir doch in den
Lehren unserer katholischen Religion und Pada-
gogik so sichere Wegweiser fiirs Leben und
furs Sterben, wie sie in keiner andern Religion
und Padagogik sich finden. Haben wir doch
ferner im geoffenbarten und von der Kirche
ausgelegten Sittengesetz so feste und eindeu-
tige sittliche Normen, wie man sie sonst nir-
gends findet. Haben wir doch ferner in dem,
was unsere Religion an Lohn verspricht und an
Strafe androht, so starke Motive fiir ein sittlich
hochstehendes Leben und haben wir doch end-
lich in den Gnadenmitteln so reiche Ubernattir-
liche Hilfskrafte zur Verfligung, dass es schlech-
terdings unbegreiflich ware, wenn wir uns nicht
durch ein auffalliges Bessersein auszeichnetfen.

Sind wir wirklich aufféllig besser? Sind es
unsere Zoglinge und Schiler?

Ich habe auch hier wieder eine schwere Sor-
ge. Ich leide ndmlich unter der Auffassung, dass
die Menschen, die nach katholischer Padagogik
erzogen wurden und die zu uns in die Schule
gingen, nicht auffallig besser seien als die an-
dern. Gilt der Satz: ,,An ihren Friichten werdet
ihr sie erkennen'" denn hier nicht?

Doch, der Satz gilt. Nicht nur weil Christus

selber ihn ausgesprochen hat, sondem auch,
weil seine Lehre schon psychologische Weis-
heit ist. Wo fehlt's denn? Ich suche schon lange
eine Erklarung dafir. Es wird so sein: Unsere
katholische Padagogik und unsere katholische
Padagogie bestehen aus zwei Komponenten:
aus einer unfehlbaren goftlichen und aus einer
fehlbaren menschlichen. Gemass der goftlichen
Komponente sind wir in der Pddagogik und in
der Pédagogie allen andern Kollegen Uberle-
gen. Nach der menschlichen Komponente sind
wir es nicht ohne weiteres. Kénnen wir den an-
dern gleich, kénnen wir ihnen (Uberlegen,
kénnen wir ihnen aber auch unterlegen sein. Es
kommt aber fiir den Erziehungserfolg nicht nur
auf die gottliche Komponente, sondern auch
auf die menschliche an. Es kommt also wesent-

108

lich auch darauf an, in welcher menschlichen
Form wir das uns von Gott geschenkte Ueber-
legene an unsere Zéglinge und Schiiler heran-
bringen.

Nun will mir scheinen, dass wir gar oft, in
tbergrossem Vertrauen auf die Wirksamkeit des
Gottlichen, das uns anvertraut ist und das wir
weiterzugeben haben, uns zu wenig um dieses
Menschliche, dieses Natirliche bemihen, dass
wir zu wenig darum ringen, die richtige
menschliche Form zu finden, das Géttliche un-
sern Zdglingen darzubieten. Mit andern Wor-
ten: die andern sind uns in dieser Hinsicht sehr
oft iiberlegen; sie wissen die natirlichen Mittel
und Wege fiir das Gut- und das Besserwerden
besser zu handhaben als wir.

Mir will vor allem scheinen, die andern ken-
nen die Seele des Kindes besser als wir, sie sind
bessere Psychologen als wir.

Von Pestalozzi stammt der Satz: ,,Mein erster
Grundsatz ist der: wir kénnen das Kind nur
fihren, insoweit wir wissen, was es fiihlt, wozu
es die Kraft hat, was es weiss und was es will."
Ein Gedanke, den schon J. J. Rousseau im Vor-
worte zu seinem ,,Emil"’ also verkiindete: , lhr
Erzieher, fanget doch einmal an, das Kind zu
studieren; denn offenbar kennt ihr es noch ganz
und gar nicht.” Solche Worte, so selbstver-
standlich sie uns heute scheinen, waren damals
prophetische Weisheit, und sie haben als solche
zeitlose Geltung. Aber lassen Sie es mich of-
fen bekennen: Wir katholische Erzieher haben
uns — bis heute — viel zu wenig von ihnen
belehren lassen.

Meine erste Erklarung fir die Tatsache, dass
die Friichte unserer katholischen Padagogik und
Padagogie nicht auffillig besser sind als die
Friichte einer andern Padagogik: Wir sind zu
wenig gute Psychologen; wir kennen das Kind
mit seinen natiirlichen Kraften und Schwachen
weniger gut als die andern; wir wissen immer
noch zu wenig, ,,was das Kind fiihlf, wozu es
die Kraft hat, was es weiss und was es will"".
Wir behaupten wohl, das Kind besser zu kennen
als die andern, weil wir liber seine erbsiindliche
Natur, iber seine ,,Neigung zum Bésen' bes-



sern und klarem Bescheid wissen als die andern.
Aber mir scheint, wir wissen weniger gut als
die andern, dass es im Kinde nicht nur eine
»Neigung zum Bdsen”, sondern auch eine
Neigung zum Guten'" gibt, und dass man das
Kind nur gut machen kann, wenn man an diese
Neigung zum Guten anzukniipfen versteht. Der
Satz Pestalozzis: ,,Der Mensch ist gut und will
das Gute" ist sicher nicht richtig. Aber er ist
auch nicht so falsch, wie er uns, die wir an die
Erbstinde glauben, vielfach scheint. Und wenn
Pestalozzi weiter sagt: Wenn der Mensch bése
werde, so komme es daher, dass man ihm den
Weg zum Guten nicht gezeigt oder diesen
Weg ihm verrammelt habe, so hat er auch da-
mit viel mehr recht, als wir vielfach glauben.

So ist es eben vielfach bei uns: wir verstehen
wohl gut,nach der Melodie: ,,Dusollst" und,,Das
darfst du nicht'" Moral zu predigen; aber
wir verstehen es zu wenig, zur Moral zu
verhelfen, Dem Schiler dadurch zur Moral
zu verhelfen, dass wir ihm zeigen, wo, wann,
wie das und jenes zu fun, das und jenes zu las-
sen sei, und dass es im Grunde, wenn man es nur
recht ankehre, gar nicht so schwer sei es zu
tun oder zu lassen. lhm auch dadurch zur Moral
zu verhelfen, dass wir ihn zum voraus auf ge-
wisse Schwierigkeiten aufmerksam machen, die
ihm begegnen konnen, ihm aber auch gleich
zeigen, wie es anzukehren ware, um mit sol-
chen Schwierigkeiten ohne allzugrosse Opfer
fertig zu werden.

Und weil wir zu wenig gute Psychologen
sind, bringen wir die besondern Werte der
katholischen Padagogik — religiose Wahrhei-
ten, sittliche Forderungen und Gnadenmittel —
vielfach zu wenig geschickt an das Kind heran.
Wir verstehen es zu wenig, sie dem Kinde
~mundgerecht'’ zu machen. Wir gehen bei un-
serer religios-sittlichen Erziehung immer wie-
der von der Lehre und von der Forderung aus,
anstatt an das Kind und seinen Alltag, seine In-
teressen und Bedurfnisse, sein Lieben und Has-
sen anzuknupfen.

Und weil wir woh!| gute Theologen, aber zu
wenig gute Psychologen sind, lernt der Schiiler

bei uns wohl, wie wichtig es fiir das Sterben
und einen moglichst reichen Himmel ist, dieses
und jenes zu glauben und aus solchem Glauben
heraus zu leben; aber der Schiler lernt bei uns
zu wenig, dass jede — aber auch gar jede —
Forderung des Katechismus Lebensbejahung
und Lebenssteigerung bedeutet, also schon im
Dienste des irdischen Gliickes steht, und dass
jedes Versagen gegeniber dem, was unser Ka-
techismus verlangt, auch schon ein Vergehen
ist an irdischen Werten. Ach, dem jungen, le-
benshungrigen Menschen liegt halt das Irdische,
das Greifbare, das selber Erlebbare naher als
das Jenseits.

Aus dem gleichen Grunde wissen wir wohl
dem Schiiler bei der Behandlung der Gnaden-
mittel viel Schénes zu sagen vom opus opera-
tum, Das ist recht. Aber wir verstehen vielfach
zu wenig, den Gebrauch der Gnadenmittel auch
zum wirksamen opus operantis zu machen.

Das zeigt sich auch bei unserer Gebetspada-
gogik. Wenn so viele erwachsene Katholiken
nicht mehr recht beten mdgen, trotzdem das
Beten doch dem Menschen so naturlich ist, so
kommt es sicher ein wenig auch daher, dass wir
bei den Gebeten, die wir das Kind lehrten und
die wir von der kindlichen Andacht verlangten,
in Gehalt und Form, in Zahl und Lange auf das
kindliche Fassungsvermdgen zu wenig Rucksicht
nahmen, zu wenig Rucksicht darauf nahmen,
,,was das Kind fuhlt, wozu es die Kraft hat, was
es weiss und will", mit zwei Worten ausge-
driickt: dass wir in der Gebetspadagogik zu viel
an die Quantitdt und zu wenig an die Qualitat
denken.

Und ist es endlich nicht wahr, dass wir im
Religionsunterricht noch allzu sehr dem Stoff-
prinzip, dem sog. , didaktischen Materialismus"
huldigen, es dabei aber zu wenig verstehen, im
Kinde selber religiose Quellen zu entdecken
und sprudeln zu lassen? Oft scheint es, wir
glaubten, Religiositdt — und auf die kommt es
doch an — wachse und entwickle sich im Kin-
de im geraden Verhdlinisse zur Menge des
Stoffes, den wir ihm vermitteln.

109



Nochmals: Meiner Auffassung nach sind wir
wohl stark in der Theologie. Das ist wichtig, so-
gar unerlasslich. Aber wir mussen auch eben-
so stark werden in der Psychologie. Dann wer-
den wir beide Aufgaben, die wir dem edlen
Sklaven 'im Kinde gegeniber haben, besser
meistern: wir werden das Kind dann nicht nur
wissend, sondern auch geistig sehend ma-
chen; wir werden aber auch mehr Erfolg haben

bei unserer noch wichtigern Aufgabe: das Kind
gut zu machen.

Das sind zwei meiner Sorgen, von denen
ich einiges ausplaudern wollte. Die Leser brau-
chen nicht mit allem einverstanden zu sein. Ich
bin zufrieden, wenn sie nur ernstlich dartiber
nachsinnen.

Hitzkirch. Dr. Lorenz Rogger.

Volksschule

Zur Heimatkunde™®
23. Das Wasser,

a) Seine Bedeutung fir Menschen, Tiere,
Pflanzen. Wozu wir es brauchen! Trinken, Ko-
chen, Waschen, Kraft. Wie das Wasser dient,
niitzt und schadet. Wasser ebenso wichtig, un-
entbehrlich wir die Luft.

trank. Geschmacklos (Milch, Most?), geruchlos
(Kaffee, Tee), farblos, wasserhell, durchsichtig,
klar, triib, schmutzig,

c) Wie Nebel und Wolken ent-
stehen. Ueber dem Feuer (in der Pfanne)
gibt's Dampf. Das Wasser verdampft.

1nanr

N

Vom Dienst des Wassers.

b) Seine Eigenschaften. Das Wasser ist: flis-
sig, tropfbar, eine Flissigkeit. Trinkbar, ein Ge-

* Siehe Nr. 4.

110

(Die Suppe ,,siedet ein”.) In der warmen Luft
verdunstet das Wasser (Wasche, Gras).
Dunst und Dampf sind winzige Wasserblaschen,
Ballonchen (Seifenblasen). In der kihlen Luft



	Zwei heilige Schulaufgaben

