
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 23

Artikel: Aszese der Kinder und Jugendlichen

Autor: F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kindern aus ihren Räumen entlässf, die in achi- folglose" ausscheiden? Kann sich die Schule vor
jähriger Schulung müde und zaghaft geworden ihrem Auftraggeber rechtfertigen?
sind und nun gleichgültig oder grollend als „Er- Hans Helfenberger.

Religionsunterricht

Aszese der Kinder und Jugendlichen

Aszese als Einführung in das christliche

Leben und Uebung desselben ist nicht nur Sache

der Mönche und Nonnen, sondern eines jeden

Menschen, der auf dem Wege zum Himmel

vorankommen will. Somit müssen auch Kinder

und Jugendliche in die Praxis der Aszese in

einer Form eingeführt werden, die ihrem Alter,
ihrem Stand der Reife und ihren Kräften

entspricht. Aszese will nicht alle Menschen ins Kloster

schicken; aber sie will alle so zu Gott führen,

wie es ihrer Lage entspricht. Ohne Aszese

aber kann niemand Gott dienen, denn sie ist

ja die Uebung des christlichen Lebens.

Welches sind nun die tragenden
Fundamente einer solchen Aszese?

1. Die allererste und allerwichtigste Grundlage

des ganzen aszetischen Lebens eines Kindes

oder jungen Menschen ist ein möglichst
tiefer Gottesbegriff und ein möglichst

lebendiges, immer wieder neu aufbrechendes

Gotteserlebnis. Wenn Gott nicht vor
der Seele steht als Herr und Vater, als

unergründliche Majestät, als ein Wesen, das wir

wegen seiner Grösse nie mit unserem

Verstände erfassen können und das daher

immer für uns ein Rätsel bleibt, dann wird

der junge Mensch ihm auch nicht dienen.

Er muss die überwältigende Macht Gottes

irgendwie spüren und erfahren; er muss von ihr

ergriffen werden, wenn er sein Leben auf Gott

einstellen soll.

Diese Erfahrung macht der Mensch einmal

in der Familie, in der er aufwächst. Hier muss

er sehen, wie die Eltern und Geschwister, wie

das ganze Hausgesinde sich vor Gott immer

wieder beugt und ihm dient. Dieses lebendige
und aufbauende Erlebnis kann dann in schönen

Gottesdiensten, durch Erlebnisse in der Natur,

durch gute Lektüre gestärkt werden. Ganz

besonders wichtig ist auch ein guter, echt religiöser

Bibelunterricht. Wie können doch die
Gestalten des Alten Bundes dieses Gotteserlebnis

vermitteln! Am klarsten und schönsten aber

wird es erlebt am Leben des göttlichen Heilandes,

der seinem himmlischen Vater mit noch nie

gesehener Treue und Ergebenheit dient. Sein

Leben ist ja ein beständiges Opfern seiner

selbst. Das zeigt sich nicht nur im treuesten

Gehorsam, sondern auch im ganze Nächte
dauernden Gebete. So müssen auch wir uns dem

Vater hingeben. Und wenn wir mit dem Sohne

vereint sind in der hl. Taufe und Kommunion,
dann wird unsere eigene Hingabe an den Vater

in die Hingabe des ewigen Sohnes an den

Vater aufgenommen und unendlich
vervollkommnet. So gehen wir mit dem Sohne und

im Sohne zum Vater.

Alle diese Tatsachen werden besonders im

Katechismusunterricht herausgearbeitet und

begrifflich geklärt. Nur ein ganz solider Unterricht

in der Glaubenslehre kann daher zu einer soliden

und wirklich übernatürlichen Aszese füh-

604



ren. Es ist darum sehr kurzsichtig, wenn
zuweilen Seelsorger glauben, die Hauptsache im

Katechismusunterricht sei die Lehre von den

Gebeten und den Sakramenten, weil die
Gebote vor allem, aber auch die Sakramente zu

einem christlichen Leben führen, während die

Glaubenslehre mehr eine theoretische Erörterung

sei. In Wirklichkeit kann eine solide christliche

Lebensführung nur durch einen wirklich

guten Unterricht in der Glaubenslehre begründet

werden. Und in diesem Unterrichte müssen

der Gottesbegriff und das Gotteserlebnis an

erster Stelle stehen. Gleich wichtig wie diese

beiden ist dann die Erkenntnis Christi seiner

Gottheit und Menschheit nach. Wir müssen uns

fragen, ob in unsern Katechismen bei der Lehre

von Christus nicht gar zu einseitig nur die
Gottheit Christi hervorgehoben werde. Wohl

stehen die einzelnen Lehren richtig im

Katechismus, aber ihre Auswirkungen für das christliche

Leben sind oft zu wenig herausgearbeitet.

Unsere Katechismen kämpfen immer noch

gegen die Irrlehren der Aufklärung und der letzten

Jahrhundertwende. Eine Umorientierung auf

unsere Zeit ist dringend notwendig.

Aus dem Gottesbegriff und dem Gotteserlebnis

ergibt sich nicht nur die solide Begründung

des Lebens für Gott und in Christus, sondern

auch jene herrliche Frucht christlicher As-

zese, die unsere Vorfahren so herrlich zu pflegen

wussten, und aus der sie so unermesslichen

Nutzen zogen, nämlich die Uebung des
Wandels in der Gegenwart Gottes.

Diese Uebung ist nicht nur das beste

Mittel gegen die Sünde, sondern sie ist auch

bereits eine schlichte Hinführung zur Mystik,

zur innigen Vereinigung mit Gott, die recht

bald zu einer beglückenden Lebenshaltung

führt, welche auch in schweren Stunden standhält.

Kirchen, Kapellen, Wegkreuze, Bilder,

Glocken usw. wollen ja diesem Wandel in Gottes

Gegenwart dienen; sie erinnern beständig

an Gott und seine unermessliche Vaterliebe.

Wer es versteht, in Gottes Gegenwart zu wan¬

deln, wird auf dem Wege der christlichen

Vollkommenheit recht bald vorankommen. Darum

müssen wir im Unterricht immer wieder darauf

hinweisen und dazu anleiten.

2. Auf einen zweiten Punkt ist ebenso grosse

Sorgfalt zu verwenden, wie auf ein möglichst

packendes Gotteserlebnis, nämlich auf den

unbedingten Gehorsam gegen die
Stimme des Gewissens. Wer
immer darauf hört, begeht keine Sünde. Die hl.

Theresia vom Kinde Jesus kann uns hierin
leuchtendes Vorbild sein. Wird nicht im Sitten- und

Beichtunterricht zuweilen etwas zu stark nur auf

die Erklärung der Gebote Gottes hingearbeitet?
Werden nicht in allzu kasuistischer Art alle

Möglichkeiten der Sünde erwogen, und wird
dabei nicht etwas zu leicht die grundsätzliche
Einstellung und Haltung gegenüber dem

Gewissen von dieser Kasuistik überschattet? Immer
ist daher wieder die Wichtigkeit einer getreuen

Befolgung der Gewissensstimme zu betonen.
Selbstverständlich muss damit auch eine
zuverlässige, nicht zu large und nicht zu skrupulöse

Gewissensbildung einhergehen. Aber das Kind

muss wissen, dass die Stimme des Gewissens

die Stimme Gottes in seinem Innern ist. Es

soll dazu erzogen werden, dass es freudig auf

diese Sfimme hört und sie niemals überhört. Die

Zartheit des Gewissens ist geradezu ein

Gradmesser des geistlichen Fortschrittes. Wer die

Stimme seines Gewissens nicht mehr oder nur
noch ganz leise und sporadisch hört, ist in

höchster Gefahr.

Als praktische Folgerung ergibt sich daraus

nicht nur die Notwendigkeit, immer wieder auf

die getreue Gehorsamsübung gegenüber dem

Gewissen hinzuweisen, sondern auch die
ebenso wie der Wandel in Gottes Gegenwart
zur Substanz der christlichen Volksaskese

gehörende Uebung der allabendlichen

Gewissenserforschung und des dazu
gehörenden Reueaktes. Schon das Kind soll

sich daran gewöhnen, nicht einzuschlafen, bevor

es eine vollkommene Reue erweckt hat.

605



Damit das unter allen Umständen geschehen

kann, muss ein test formuliertes Reuegebetlein

eingeübt werden, das zugleich auch bei der hl.

Beichte verwendet werden kann. Dazu

gewöhne man die Kinder noch, auch eine ganz
aus dem Herzen fliessende und sich nicht in

bestimmten Formeln bewegende Reue zu

erwecken. Aber das Allerwichtigste ist und bleibt

die beständige Erziehung zum Gehorsam

gegen das Gewissen.

3. Dieselbe Sorgfalt wie auf die beiden
bereits erwähnten Punkte ist auf das beständige

Leben in der Gnade zu verwenden.

Das Kind muss wissen, dass wir ohne die
Gnade nichts können, dass die Gnade Anfang
und Fortschritt und Ende alles Strebens zu Gott
ist. Es ist geradezu charakteristisch, wie
heutzutage sehr viele Schüler sich nicht mehr
vorstellen können, dass ein ungetaufter Mensch,
der zwar nach landläufigen Begriffen gut lebt,
nicht auf dem normalen Weg in den Himmel

eingeht. Der Sinn für die Notwendigkeit der
Gnade und der Erlösung ist vielfach geschwunden.

Wie ereifern sich doch junge Burschen,

wenn sie zum ersten Male hören, dass die

heiligmachende Gnade, die normalerweise durch

die Sakramente mitgeteilt wird, zur ewigen
Seligkeit notwendig seil Dass der Katholik sie
haben müsse, geben sie zu; aber ein

Andersgläubiger könne ebenso gut in den Himmel

kommen, wenn er nur recht lebe. Wir wollen

uns hier nicht auf eine lange Kontroverse
einlassen und die Dogmatik der Gnade darlegen;

worauf es hier ankommt, ist die Konstatierung
der Tatsache, dass der Sinn für die Notwendigkeit

der Gnade in vielen Kreisen verschwunden

ist. Man ist bereit, eine allgemein gültige
Verpflichtung der Sittlichkeit anzunehmen. Diese

könne aber ebenso gut buddhistisch oder epi-
kuräisch als christlich sein. Von der Gnade

einer besondern Berufung für die allein wahre

Lehre Christi und das Leben in der Gnade wird

nicht gar viel gesprochen. Darum erscheint die

katholische Religion vielen als eine Last Gottes

und nicht als eine Begnadigung im höchsten

Sinne. Vor allem Kinder aus jenen Kreisen, die

zwar noch katholisch sein, die aber

zugleich auch in kulturellen Dingen doch um keinen

Preis als rückständig gelten wollen, und

die darum überall eine Vereinigung beider

Standpunkte suchen, haben das Bewusstsein

von der Notwendigkeit und dem Glücke der

Gnade nur noch in geringem Masse. Und dabei

hat der Begriff der Kultur für solche Kreise

immer einen gewissen Akzent gegen das

Christentum; von der Herrlichkeit christlicher Kultur

hört man dabei wenig. Besser steht es in

dieser Beziehung wohl auf dem Lande, wo die

ganze Gemeinde noch in kafholiscnem Brauchtum

weiterlebt. Es gibt noch sehr viele
Gemeinden, in denen ein herrliches, übernatürliches

Leben blüht. Das kann man nie besser

erkennen als im Beichtstuhl und am Sterbebette.

Aus der Notwendigkeit der Betonung der

Uebernatur ergeben sich eine ganze Reihe

christlicher Lebensäusserungen, die für das as-

zetische Leben ausserordentlich wichtig sind.

Hierher gehören alle Uebungen des
Gebetes, des Sakramentempfanges,

der Teilnahme am hl.
Messopfer, der Liturgie und des ganzen

Kirchenjahres. — Ganz besonders

wichtig ist eine beständige Anleitung zum

andächtigen Beten. Sie geschieht nicht nur im

Beichtstuhl und im Religionsunterricht, sondern

vor allem auch im häuslichen Kreise. Wo die

Hausandachten gut gepflegt und beständig ver-
innerlicht werden, lernt das Kind von selbst

andächtig beten. Sehr wertvoll ist es, wenn die

Kinder allmählich zu einer kindertümlichen

Form der Betrachtung hingeführt werden können.

Das geschieht vor allem dadurch, dass

man die Kinder lehrt, wie sie bei Besuchungen

des Allerheiligsten innig mit dem göttlichen

Kinderfreunde reden können. Man bete auch

im Gottesdienst eher etwas weniger, dafür aber

mit der ganzen Gemeinde etwas andächtiger.

Ein schöner Gottesdienst und ein schöner Ge-

606



sang helfen mächtig mit. — Der

Sakramentenempfang wird im allgemeinen hierzulande

sehr gut vorbereitet und eifrig gepflegt.
Besonders sei aber hier auf die Möglichkeiten
hingewiesen, die im hl. Beichtsakramenfe für

eine gute Gewissensbildung und einen gefreuen

Gewissensgehorsam geboten sind. Die
Möglichkeiten einer Einwirkung auf das aszetische

Leben der jungen Leute sind hier ausserordentlich

gross. Man vergesse aber dabei nicht, dass

das hl. Sakrament der Busse in erster Linie doch

das Sakrament der Sündenvergebung ist und

nicht nur aszetischen Bestrebungen zu dienen

hat. Man lasse daher den Kindern auch freie

Wahl des Beichtvaters, wenn man dabei auch

die Bedeutung einer eigentlichen Seelenführung

betonen darf. Man macht aber zuweilen

die Beobachtung, dass die seelisch gesunden

Kinder recht gut ohne eine solche besondere

Seelenführung durchkommen, während
angekränkelte Leute eifrig nach einem Seelenführer

suchen; damit soll aber ja nichts gegen eine

kluge und eifrige Seelenführung gesagt sein.

Ganz besonders wichtig ist eine tiefe und

beständig wieder einsetzendeEinführung in d i e

hl. Messe. Man zeige den jungen Leuten,

dass hier Christus sich opfert, dass er seinem

Vater dankt, ihn lobt und bittet und ihm die

einzig entsprechende Sühne leistet. Und man

leite die Kinder an, sich mit Christus zu vereinigen

und in und durch Christus sich auch so

dem Vater zu opfern. Die liturgische Bewegung

blieb gelegentlich etwas zu sehr im Aeussern, im

Erklären derZeremonien und der geschichtlichen

Entwicklung der hl.Messe stecken; den Sinn des

Messopfers aber verstand man nicht ganz

immer dem kindlichen Geiste so beizubringen,

wie es wünschbar gewesen wäre. Wir sind

davon überzeugt, dass wir es hier mit dem schwierigsten

Punkte des ganzen Religionsunterrichtes

zu tun haben. Auch hier scheint uns der

Katechismus nicht ganz das zu bieten, was ein guter

und fortschrittlicher Jugendunterricht verlangen

muss. Die Dogmatik des Katechismus ist selbst¬

verständlich richtig; aber sie bewegt sich zu

sehr in fachwissenschaftlich-dogmatischer Sprache

und findet vor allem den psychologischen

Ansatzpunkt im kindlichen Herzen nicht. Da nun

aber der Katechismus ein Schul- und

Unterrichtsbuch für Kinder und Jugendliche sein will,
so muss er unbedingt auf die seelische Verfassung

seiner Leser Rücksicht nehmen. Sicher

aber ist, dass wir für das aszetische Leben der

jungen Leute sehr viel erreicht haben, wenn
wir das Verständnis für die hl. Messe wecken

und fördern können. Und dass das möglich
ist, beweist die Praxis. Die Messe muss zum

Mittelpunkt des ganzen religiösen und aszetischen

Lebens werden, wenn wir nicht auf

Nebengeleise kommen wollen; denn die Aszese

der Kinder ist viel zu enge mit dem religiösen
Leben der Kinder verknüpft, als dass eine

Vernachlässigung dieser Forderung nicht zum

grössten Schaden werden müsste. Und es

scheint uns, dass dieser Grundsatz nicht nur für

die Kinderaszese gelte, sondern auch für die

Aszese und Frömmigkeit der Erwachsenen und

der Kleriker.

Mit der Pflege der hl. Messe muss auch eine

Einführung in das übrige liturgische Leben und

in das Kirchenjahr einhergehen. Darüber ist ja

schon so viel gesprochen und geschrieben

worden, dass wir hier nichts mehr zu sagen
brauchen. Ganz klar aber ist es, dass jegliche

Heiligung und Erlösung, und damit jeglicher
Fortschritt von der Liturgie, zu der ja die hl.

Messe auch gehört, ausgeht. Ohne Liturgie gibt
es keine Heiligung und keinen Fortschritt. Darum

muss sie unbedingt zum aszetischen Leben

gehören; ja dieses muss aus der Liturgie
herauswachsen und von ihr geprägt werden. Wir
dürfen auch hier wie beim Religionsunterricht

von einem liturgischen Prinzip reden. Eine

Aszese, die neben der Liturgie einherging, ohne

sich von ihr formen und prägen zu lassen,

müsste recht bald unfruchtbar werden. F. B.

(Schluss folg).)

607


	Aszese der Kinder und Jugendlichen

