
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 18: Aufsatzunterricht

Artikel: Pestalozzi und die Religion

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hindern. Ganz sicher ist, dass eine schlichte,
aber warme Erzählung das religiöse Erlebnis

viel eher hervorruft als schriftliche Arbeiten.
Gerade das Zeichnen setzt vielfach das eigentliche

Erlebnis voraus; erst aus dem Erlebnis

kann die künstlerische Gestaltung hervorgehen.
Die rein schriftliche Bearbeitung ist kaum

imstande, in einem Kinde ein echtes religiöses
Erlebnis hervorzurufen. Hingegen kann die

Zeichnung des Religionslehrers an der Wandtafel

das Erlebnis bedeutend fördern und

erleichtern.

Wir müssen auch kritisch beobachten, ob im
Kinde nicht eher nur ein ästhetisches Erlebnis

geweckt wird, als ein eigentlich religiöses. Die

Begeisterung und der Eifer, mit denen das Kind
seine schriftlichen Arbeiten verrichtet, sind noch

kein Beweis dafür, dass das Kind auch wirklich

religiös erfassf ist. Es kann auch Freude haben

an der blossen Arbeit des Zeichnens und
Schreibens. Raffael hat die schönsten Madonnen

gemalt; dass er deswegen auch entsprechend

religiös gewesen sei, wird man kaum behaupten

wollen. Sicher kann aus dem eigentlich
religiösen Erlebnis auch das künstlerisch-ästhetische

hervorgehen; ob aber umgekehrt auch

so leicht aus dem ästhetischen Erlebnis das

religiöse hervorgeht, ist sehr fraglich. Es gilt
daher auch hier der Grundsatz, dass schriftliche

Arbeiten im Religionsunterrichte so weit
verrichtet werden müssen, wie sie das eigentlich

religiöse Erlebnis fördern und wecken; wo sie

ihm aber im Wege stehen, sind sie zu meiden.

Heute werden alle methodischen Strömungen
reklamehaft propagiert; daher muss der

Religionslehrer nicht nur über eine solide
wissenschaftliche Grundlage in kafechetischen Dingen
verfügen, um alle diese Strömungen sachlich

und gerecht beurteilen zu können, wenn er in

seiner Praxis nicht Irrwege gehen will, sondern

er muss auch sein eigenes didaktisches

Vorgehen kritisch überprüfen und sich allezeit
darüber Rechenschaft geben; was sich in der
profanen Didaktik bewährt, ist noch lange nicht

immer gut für den Religionsunterricht; und was

sich im Religionsunterrichte seif Jahrhunderten

bewährt hat, soll nicht so schnell durch
unbewährte Neuerungen verdrängt werden. Damit

möchten wir aber keinesweges einem faulen

Reaktionarismus in katechetischen Fragen das

Wort reden und alle Fortschritte und Neuerungen

zum voraus abweisen; wir meinen nur, dass

der Religionslehrer heute ohne eine solide

Theorie und ohne ein beständiges kritisches

Prüfen seiner eigenen Arbeit nicht mehr

auskommt. Fortschrift ist nur, was wirklich dem

Zwecke dient und zum Ziele führt, nicht aber,

was bloss neu ist und keine Sicherheit bietet,

dass es zum Ziele führt; nur um seiner Neuheit

willen darf etwas noch lange nicht als

Fortschritt bewertet werden.

Franz Bürkli.

Pestalozzi und die Religion*
Es wird wohl heute keinen Pestalozzi-Kenner

mehr geben, der zu wiederholen wagte, was

man schon dann und wann behauptet hatte:

dass der Go ff Pestalozzis kein persönlicher

Gott sei, und dass darum seine Religion und

Religiosität nicht Religion und Religiosität im

eigentlichen Sinne gewesen sei. Pestalozzi glaubte

an einen persönlichen Gott. Er hält es geradezu

für unmöglich, dass es religionslose
Menschen geben könne. „Glaube an Gott, du bist

der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben

* Siehe Nr. 17.

wie der Sinn vom Guten und Bösen." Aber
dieses Gottesbewusstsein sei dem Menschen

mehr instinktmässig, gefühlsmässig angeboren.
Vernunftbeweise für die Existenz Gottes und
damit zusammenhängende religiöse Dinge gibt
es für Pestalozzi nicht. Den „Gott des Gehirns"

erklärt er für „Hirngespinst". „Ich erkenne keinen

Gott als den Gott meines Herzens."

In dieser mehr instinkt- und gefühlsmässigen

Einstellung zu Gott, zu religiösen Dingen
überhaupt, liegt ein Erklärungsgrad für die
Tatsache, dass die Religiosität Pestalozzis starken

461



Schwankungen unterworfen ist. „Ich ging",
gesteht er selber, „zwischen Gefühlen, die mich

zur Religion hinzogen, und Urteilen, die mich

davon wegführten, den toten Weg meines
Zeitalters." Pestalozzi war tief religiös in der
Periode der „Abendstunde" (1780), machte aber

nachher, nach der schweren wirtschaftlichen

Krise, eine schwere religiöse Krise durch, um
dann später wieder zur Religiosität der „Abendstunde"

zurückzukehren. In seinem Institute zu

Burgdorf muss, wenn wir seinem Schüler und

spätem Mitarbeiter Ramsauer glauben dürfen,
eine tiefe Religiosität geherrscht haben:

„Pestalozzis Morgen- und Abendgebete hatten eine

Innigkeit und Kraft, dass sie jeden Teilnehmer unwillkürlich

hinrissen; er betete so innig, las und erklärte die
Gellertschen Lieder, ermahnte die Zöglinge jeden
einzelnen zum Selbstbeten und sah darauf, dass in den
Schlafsälen jeden Abend von einigen Zöglingen die
Gebete laut gesprochen wurden. Solche Ermahnungen
kamen in Iferfen immer seltener vor, und das Lautbeten
hörte ganz auf, wie so vieles Gemütliche."

Auch der Luzerner Fridolin Kaufmann, der

vom luzernischen Erziehungsrate nach Burgdorf

gesandt worden war, damit er dort die Methode
Pestalozzi erlerne, berichtet an seinen Freund,

Erziehungsrat Eduard Pfyffer, unter anderem,
dass Pestalozzi seine Zöglinge „mit einem

inbrünstigen Gebete" zum Schlafe vorbereite und

fährt dann fort:
„Du solltest einmal bey diesem erbaulichen Schauspiele

zugegen seyn und die Kraft des Gebefhes dieses

Mannes, und den Emst, mit welchem die Knaben

ihm nachsprechen, mitanhören. Ja, mein Teurer! wenn
Du der hartnäckigste Gottesleugner wärest, Du würdest

Dein Herz nicht meistern, voll Inbrunst würdest Du zu

dem Verleugneten mitbethen."

Machte Pestalozzis Religion auch Schwankungen

durch, war sie ihm eine Zeitlang auch

nicht mehr Gottesdienst im eigentlichen Sinne

des Wortes — das wenigstens blieb sie ihm

auch in den schwersten Stunden seiner Krise:

unerlässliches Mittel, den Menschen, wenigstens
den Durchschnittsmenschen, sittlich gut zu erhalten,

das Tierische in ihm zu bändigen.

Mit diesem Schwanken in seinen religiösen

Anschauungen mag es auch zusammenhängen,

dass Pestalozzi in der für alle Erzie¬

hung so wichtigen, eigentlich grundlegenden

Frage nach der Natur des Zöglings nicht

immer gleich dachte und lehrte. Zu Beginn seines

pädagogischen Wirkens stand er noch ganz
nahe bei J. J. Rousseaus Auffassung: der Mensch

sei von Natur aus gut, stehe also nicht unter
den Folgen der vom Christentum gelehrten
Erbsünde; man solle ihn darum nur naturgemäss
sich entwickeln lassen, er werde dann schon

recht herauskommen; alles Schlimme im
Menschen komme nur von aussen, von schlimmen

Erziehungseinflüssen her. Aehnlich behauptet
Pestalozzi: „Der Mensch ist gut und will das

Gute Und wenn er böse ist, so hat man ihm

sicher den Weg verrammelt, auf dem er gut
sein wollte." — Später allerdings, nachdem

er selber vom Schicksal so schwer geschüttelt

worden war und von seinen Mitmenschen
in so sündhafter Weise im Stiche gelassen worden

zu sein vermeinte, schreibt er (im 4. Teil

von „L. u. G.") anders, die Lehre des Christentums

von den Folgen der Erbsünde fast noch

überbietend:

„Der Mensch ist von Natur, wenn er, sich selbst

überlassen, wild aufwächst, träg, unwissend, unvorsichtig,

unbedachtsam, leichtsinnig, leichtgläubig, furchtsam

und ohne Grenzen gierig und wird dann noch durch

die Gefahren, die seiner Schwäche, und die Hindernisse,

die seiner Gierigkeit aufstossen, krumm, verschlagen,

heimtückisch, missfrauisch, gewaltsam, verwegen,
rachgierig, grausam ." Und weiter: „Das Recht seiner

Natur ist sein Bedürfnis, der Grund seines Rechtes

ist sein Gelüst, die Grenzen seiner Ansprüche sind

seine Trägheit und die Unmöglichkeit, weiteres zu
erlangen."

Man muss sich jetzt fragen: zu welcher dieser

grundverschiedenen Auffassungen des einen

Meisters, des „Erziehers der Menschheit", soll

sich der Jünger Pestalozzis bekennen?

Diese Veränderlichkeit des Standpunktes in

den verschiedenen Abschnitten seines Lebens

und Wirkens ist wohl mit ein Grund, warum
Pestalozzi bei Vertretern verschiedener

Weltanschauungen und verschiedener Interesserichtungen

eines so grossen Ansehens sich erfreut.

Wer immer nämlich das grosse Anliegen
Pestalozzis zu seinem eigenen macht: dem Volke

aus seinem Elend herauszuhelfen — ob er dann

462



positiv-christlich oder freigläubig ist und gar
die Menschheit vom „Geiste der Pfaffheit"

(auch ein Pestalozzi-Wort) glaubt befreien zu

müssen; ob er das Heil von der Reform der

Familie oder von einer gewissenhafteren

Gesetzgebung oder von einer tüchtigem Schulstube

erwartet — jeder von diesen findet im
Schrifttum Pestalozzis ein paar kräftige Sprüche,

die für seinen Standpunkt zeugen, mit
denen er also Staat machen kann.

Schon diese Tatsache, dass Pestalozzi zu
verschiedenen Zeiten in grundlegenden Fragen

der Erziehung eine verschiedene Auffassung

vertritt, macht ihm zum Berufe: „Erzieher der

Menschheit" zu sein, ungeeignet.

Pestalozzis Christentum?

In der von Augustin Keller verfassten

Inschrift heisst eine Zeile: „Mensch, Christ,

Bürger."

War Pesfalozzi ein Christ? Zum voraus sei

zugestanden: Pesfalozzi lebte durchaus im Sinne

der Lehren des christlichen Sittengesefzes,

und auch seine Pädagogik ist an diesen Lehren

orientiert. In diesem Sinne darf man Pestalozzi

einen Christen nennen. Und wenn der

Zürcher Pfarrer Lavafer bekennt, er habe

niemanden getroffen, „in dem der Geist des

Erlösers so völlig in Gesinnung, Wort und Tat

verherrlicht sei wie in Pestalozzi" und „Christus

habe zu seinen Lebzeiten keinen bessern

Jünger gehabt", so mag dieses Lob in bezug
auf die sittliche Strenge Pestalozzischer

Lebensweise zutreffen. Der Ausdruck „Geist
des Erlösers" allerdings bedarf einer nahern

Untersuchung. Erlöser nämlich im alten christlichen

Sinne des Wortes ist Christus für

Pestalozzi nicht. Und wenn er von Christus selber

noch so schön schreibt, dass er „die
Religion in ihrer höchsten persönlichen

Ausprägung" darstelle, so ist ihm bei diesem Worte

Christus doch nur der höchste Typus Mensch,

Und wenn Pestalozzi von der Lehre Jesu

Christi, also vom Christentum, sagt, sie sei „die
reinste und edelste aller Lehren", sie sei „das

einzige Mittel, unsere Natur im Innersten ihres

Wesens ihrer wahren Veredlung näher zu

bringen", so ist damit doch nur die natürliche

Erhebung der menschlichen Natur gemeint.* An

Christus als Erlöser der Menschheit von der

Sünde, und darum als Gottessohn, glaubt
Pestalozzi nicht. Er fühlt einmal das Bedürfnis,
sich gegen den Vorwurf seines Nichtchhsten-

tums zu wehren. „Man hat mir Schuld gegeben,

ich verleugne Christum. Aber ich

verleugne ihn nicht. Ich habe rnchts gegen das

Christentum. Meine Elementarmethode und

ihre Lehrmittel, denke ich, wird das Christentum

gebrauchen können. Uebrigens steht von der

Dreieinigkeit nichts in der Bibel." Die
Selbstverteidigung ist, wie man sieht, sehr schwach

ausgefallen.

Diese Einstellung zu Christus und zum
Christentum macht es begreiflich, dass Pestalozzi

auch keine Kirche braucht (zum Zwecke der

Bewahrung und Vermittlung der von Christus

der Welt geschenkten Werte und Kräfte), und

dass er darum auch auf den „Konfessionen"
nichts hält. Dass darum deren Lehren für ihn

blosse „Meinungen", bloss Zankapfelfragen"
sind, unter denen der Geist des Christentums

Schaden leide. Die klassische Stelle aus „L. u.

G.", die von allen Vertretern eines „christlichen"

Indifferentismus immer wieder angerufen

wird, sei auch hier zitiert:
„Ich habe keinen Teil an allem Streit der Menschen

über ihre Meinungen (gemeint sind die Lehren der

Kirchen); aber das, was sie fromm und brav und bieder

machen, und was Gluck in ihr Haus bringen kann,

das, meine ich, sei ausser allem Streit, uns allen und

fur uns alle in unsere Herzen gelegt."

Und weiter ist es begreiflich, dass Pestalozzi

mit den Geistlichen, die eben die Richtigkeit

ihrer „Meinungen" beweisen oder zu

beweisen suchen, nicht viel anzufangen weiss.

Zwar schreibt er in der ersten Auflage von

„L. u. G." das schöne Wort, „dass alle Zucht-

* So schreibt er in seinem berühmten Briefe an

Nicolovius vom 1. Okt. 1793: .Von me.nen Schicksalen

also gefuhrt, halte ich das Christentum f ü r

nichts anderes, als für die reinste und edelste

Modifikation der Lehre von der Erhebung des Geistes

über das Fleisch ."

463



häuser, Findelhäuser, Festungspläne und Hoch-

gerichte zum Hausglücke der Nationen nicht so

viel beitragen wie das stille Wirken eines

einzigen Pfarrers." Aber später tritt der Lehrer

— Glüphi mit Namen — immer selbstherrlicher

an d.e Stelle nicht nur der Mutter Gertrud,
sondern auch des Pfarrers. Pfarrer Ernst lässt

schliesslich im Religionsunterricht nicht nur alle

„Zankapfelfragen" (wir wissen, was damit
gemeint ist) weg, sondern er bekommt sogar eine

eigentliche Abneigung gegen das Predigen.

Begreiflich auch, dass Pestalozzi auf dem Re-

ligions-Unferr/chfe nicht viel hält. Nicht nur aus

psychologisch-methodischen Erwägungen heraus

nicht, sondern auch nicht wegen seiner

grundsätzlichen Einstellung zur Religion. Im

Religionsunterricht spricht ja der Versfand das

erste, wenn auch nicht das entscheidende Wort;
bei Pestalozzi aber hat in religiösen Dingen
das Herz das erste und das letzte Wort.

Das heisst aber nicht, dass Pestalozzi Gegner
der religiösen Erziehung wäre. Im Gegenteil!
Der junge Mensch soll — auch nach Pestalozzi

— religiös erzogen werden. Aber nicht durch

Unterricht, sondern durch die ihn überall

umgebende religiöse Luft und das ihm vorgelebte
Tatchristentum. So kann ein Pestalozzi-Kenner,

L. Cordier, mit Recht sagen: „Pestalozzi tritt
mit aller Entschiedenheit gegen den Religionsunterricht

und für die religiöse Erziehung ein."
Pestalozzis Weltanschauung oder Religion?

Die Akten darüber sind noch nicht geschlossen.

Leider fehlt zu dieser Frage von katholischer

Seite eine zuverlässige, wissenschaftliche Studie.

Dem Schreibenden leuchtet am ehesten ein,

was der protestantische Pfarrer Heinrich

Hofmann in seinem kürzlich erschienenen Buche:

„Die Religion im Leben und Denken

Pestalozzis" Verlag Herbert Lang & Cie., Bern 1944)

sagt: „Die Stellung Pestalozzis in der

Religionsgeschichte scheint mir die zu sein, dass er eine

lebendige Christlichkeit mit Momenten der

Aufklärung und des Idealismus der Goethezeit
verband." Und so wird zutreffen, was ein anderer

Pestalozzi-Kenner über die Religion Pestalozzis

sagt: „Wahre Religion, Religion wie sie

Pestalozzi auffasste, steht hoch über allem Dogma
und aller Kirche. So ist es zu begreifen, dass

Pestalozzi in seinen spätem Jahren Gegner der
Kirche wurde, aber dennoch ein eifriger und

tiefer Christ (wir wissen, wie dieses Wort zu

verstehen ist) blieb. Religion ist Pestalozzi das,

was Goethe die Ehrfurcht nennt vor dem, was

über uns, in uns, und unter uns ist." L. R.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Seelenkunde im Dienst der Lebenskunde
Die Aufforderung zu diesem Artikel nahm ich

dankbar an. Denn er dient einem Anliegen, das

mich und viele Einsichtige unter uns schon

lange quält. Wir müssen uns um das heranreifende

Jungmädchen zwischen 12 und 16 Jahren

mehr kümmern im Sinn einer erleuchteten und

ganz klaren Lebenskunde (lies nicht: aufklärend!).

Es ist auffallend, wie primitive Völker

dieser Zeit die grösste Aufmerksamkeit schenken,

während bei Kulturvölkern trotz einer Flut

psychologischer und pädagogischer Schriften

der junge Mensch in diesem Alter sehr oft sich

selbst und dem Milieu der Strasse überlassen

bleibt. Mag man auch Gegengründe ins Feld

führen können, so haben doch unsere Institutionen,

die sich besonders um diese Altersstufe

kümmern wollen, ihre volle Berechtigung und

verdienen unsere ganze Unterstützung.

(Jugendgruppen, Blauring, kath. Mädchenschutzverband).

Die Lebenskunde soll von grosser Zielklarheit,

von tiefem Verstehen und von einer überzeugenden

Wärme für die Wahrheit getragen sein.

Dazu leistet nun die Seelenkunde einen

464


	Pestalozzi und die Religion

