Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 18: Aufsatzunterricht

Artikel: Pestalozzi und die Religion

Autor: L.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hindern. Ganz sicher ist, dass eine schlichte,
aber warme Erzdhlung das religiose Erlebnis
viel eher hervorruft als schriftliche Arbeiten.
Gerade das Zeichnen setzt vielfach das eigent-
liche Erlebnis voraus; erst aus dem Erlebnis
kann die kunstlerische Gestaltung hervorgehen.
Die rein schriftliche Bearbeitung ist kaum im-
stande, in einem Kinde ein echtes religioses
Erlebnis hervorzurufen. Hingegen kann die
Zeichnung des Religionslehrers an der Wand-
fafel das Erlebnis bedeutend fordern und er-
leichtern.

Wir mussen auch kritisch beobachten, ob im
Kinde nicht eher nur ein &sthetisches Erlebnis
geweckt wird, als ein eigentlich religicses. Die
Begeisterung und der Eifer, mit denen das Kind
seine schriftlichen Arbeiten verrichtet, sind noch
kein Beweis dafir, dass das Kind auch wirklich
religios erfasst ist. Es kann auch Freude haben
an der blossen Arbeit des Zeichnens und
Schreibens. Raffael hat die schonsten Madonnen
gemalt; dass er deswegen auch entsprechend
religids gewesen sei, wird man kaum behaup-
fen wollen. Sicher kann aus dem eigentlich
religiosen Erlebnis auch das kiinstlerisch-asthe-
tische hervorgehen; ob aber umgekehrt auch
so leicht aus dem a&sthetischen Erlebnis das
religiose hervorgeht, ist sehr fraglich. Es gilt
daher auch hier der Grundsatz, dass schriftliche
Arbeiten im Religionsunterrichte so weit ver-
richtet werden miissen, wie sie das eigentlich

Pestalozzi und die Religion

Es wird wohl heute keinen Pestalozzi-Kenner
mehr geben, der zu wiederholen wagte, was
man schon dann und wann behaupfet hatte:
dass der Goft Pestalozzis kein personlicher
Gott sei, und dass darum seine Religion und Re-
ligiositat nicht Religion und Religiositat im ei-
gentlichen Sinne gewesen sei. Pestalozzi glaub-
te an einen personlichen Gott, Er hilt es gera-
dezu fir unmoglich, dass es religionslose Men-
schen geben konne. ,,Glaube an Goft, du bist
der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben

* Siehe Nr. 17.

religiose Erlebnis férdern und wecken; wo sie
ihm aber im Wege stehen, sind sie zu meiden.

Heute werden alle methodischen Stromungen
reklamehaft propagiert; daher muss der Reli-
gionslehrer nicht nur Uber eine solide wissen-
schaftliche Grundlage in katechetischen Dingen
verfigen, um alle diese Stromungen sachlich
und gerecht beurteilen zu kénnen, wenn er in
seiner Praxis nicht Irrwege gehen will, sondemn
er muss auch sein eigenes didaktisches Vor-
gehen kritisch Uberpriifen und sich allezeit dar-
Uber Rechenschaft geben; was sich in der pro-
fanen Didaktik bewahrt, ist noch lange nicht
immer gut fir den Religionsunterricht; und was
sich im Religionsunterrichte seit Jahrhunderten
bewahrt hat, soll nicht so schnell durch unbe-
wahrte Neuerungen verdréngt werden. Damit
mochten wir aber keinesweges einem faulen
Reaktionarismus in katechetischen Fragen das
Wort reden und alle Forschritte und Neuerun-
gen zum voraus abweisen; wir meinen nur, dass
der Religionslehrer heute ohne eine solide
Theorie und ohne ein bestandiges kritisches
Prifen seiner eigenen Arbeit nicht mehr aus-
kommt. Fortschritt ist nur, was wirklich dem
Zwecke dient und zum Ziele fihrt, nicht aber,
was bloss neu ist und keine Sicherheit bistet,
dass es zum Ziele fihrt; nur um seiner Neuheit
willen darf etwas noch lange nicht als Fort-
schritt bewertet werden.

Franz Brkli.

wie der Sinn vom Gufen und Bosen.” Aber
dieses Goftesbewusstsein sei dem Menschen
mehr instinktmassig, gefiuhlsmassig angeboren.
Vernunftbeweise fir die Existenz Gottes und
damit zusammenhangende religiose Dinge gibt
es fur Pestalozzi nicht. Den ,,Gott des Gehirns"’
erklart er fir ,,Hirngespinst'’. |, Ich erkenne kei-
nen Gott als den Gott meines Herzens."”

In dieser mehr instinki- und gefihlsmassigen
Einstellung zu Gott, zu religiosen Dingen uber-
haupt, liegt ein Erklarungsgrad fiir die Tat-
sache, dass die Religiositat Pestalozzis starken

461



Schwankungen unterworfen ist. ,,Ich ging'’, ge-
steht er selber, ,,zwischen Gefthlen, die mich
zur Religion hinzogen, und Urteilen, die mich
davon wegfuhrten, den toten Weg meines Zeit-
alters.” Pestalozzi war tief religios in der Pe-
riode der , Abendstunde’ (1780), machte aber
nachher, nach der schweren wirtschaftlichen
Krise, eine schwere religiose Krise durch, um
dann spéater wieder zur Religiositat der ,,Abend-
stunde” zurilickzukehren. In seinem Institute zu
Burgdorf muss, wenn wir seinem Schiler und
spatern Mitarbeiter Ramsauer glauben diirfen,
eine tiefe Religiositat geherrscht haben:

. Pestalozzis Morgen- und Abendgebete hatten eine
Innigkeit und Kraft, dass
kirlich hinrissen; er betete so innig, las und erklarte die
Gellertschen Lieder, ermahnte die Zéglinge jeden ein-
zelnen zum Selbstbeten und sah darauf, dass in den
Schlafsdlen jeden Abend von einigen Zdglingen die
Gebete laut gesprochen wurden. Solche Ermahnungen
kamen in lferten immer seltener vor, und das Lautbeten

sie jeden Teilnehmer unwill-

hérte ganz auf, wie so vieles Gemiitliche."

Auch der Luzermer Fridolin Kaufmann, der
vom luzernischen Erziehungsrate nach Burgdorf
gesandt worden war, damit er dort die Methode
Pestalozzi erlerne, berichtet an seinen Freund,
Erziehungsrat Eduard Pfyffer, unter anderem,
dass Pestalozzi seine Zoglinge ,,mit einem in-
briinstigen Gebete” zum Schlafe vorbereite und
fahrt dann fort:

,,Du solltest einmal bey diesem erbaulichen Schau-
spiele zugegen seyn und die Kraft des Gebethes die-
ses Mannes, und den Emst, mit welchem die Knaben
ihm nachsprechen, mitanhdren. Ja, mein Teurer! wenn
Du der hartndckigste Gottesleugner wérest, Du wiirdest
Dein Herz nicht meistern, voll Inbrunst wiirdest Du zu
dem Verldugneten mitbethen.”

Machte Pestalozzis Religion auch Schwan-
kungen durch, war sie ihm eine Zeitlang auch
nicht mehr Gotesdienst im eigentlichen Sinne
des Wortes — das wenigstens blieb sie ihm
auch in den schwersten Stunden seiner Krise:
unerlassliches Mittel, den Menschen, wenigstens
den Durchschnittsmenschen, sittlich gut zu erhal-
ten, das Tierische in ihm zu béndigen.

Mit diesem Schwanken in seinen religi6-
sen Anschauungen mag es auch zusammen-
hangen, dass Pestfalozzi in der fir alle Erzie-

462

hung so wichtigen, eigentlich grundlegenden
Frage nach der Natur des Zéglings nicht im-
mer gleich dachte und lehrfe. Zu Beginn seines
padagogischen Wirkens stand er noch ganz
nahe bei J. J. Rousseaus Auffassung: der Mensch
sei von Natur aus gut, stehe also nicht unter
den Folgen der vom Christentum gelehrten Erb-
suinde; man solle ihn darum nur naturgemass
sich entwickeln lassen, er werde dann schon
recht herauskommen; alles Schlimme im Men-
schen komme nur von aussen, von schlimmen
Erzichungseinflissen her. Aehnlich behauptet
Pestalozzi: ,,Der Mensch ist gut und will das
Gute . .. Und wenn er bése ist, so hat man ihm
sicher den Weg verrammelt, auf dem er gut
sein wollte.”” — Spater allerdings, nach-
dem er selber vom Schicksal so schwer geschiit-
telt worden war und von seinen Mitmenschen
in so stindhafter Weise im Stiche gelassen wor-
den zu sein vermeinte, schreibt er (im 4. Teil
von L. u. G.") anders, die Lehre des Christen-
tums von den Folgen der Erbsiinde fast noch
Uberbietend:

.Der Mensch ist von Natur, wenn er, sich selbst
Uberlassen, wild aufwichst, trdg, unwissend, unvorsich-
tig, unbedachtsam, leichisinnig, leichtgldubig, furchtsam
und ohne Grenzen gierig und wird dann noch durch
die Gefshren, die seiner Schwadhe, und die Hinder-
nisse, die seiner Gierigkeit aufstossen, krumm, verschla-
gen, heimtiickisch, misstrauisch, gewallsam, verwegen,
rachgierig, grausam . . ." Und weiter: ,Das Recht sei-
ner Natur ist sein Bedirfnis, der Grund seines Rechies
ist sein Gelist, die Grenzen seiner Anspriiche sind
seine Tragheit und die Unmdglichkeit, weiteres zu er-
langen."

Man muss sich jetzt fragen: zu welcher die-
ser grundverschiedenen Auffassungen des einen
Meisters, des ,,Erziehers der Menschheit”, soll
sich der Jiinger Pestalozzis bekennen?

Diese Verénderlichkeit des Standpunktes in
den verschiedenen Abschnitten seines Lebens
und Wirkens ist wohl mit ein Grund, warum
Pestalozzi bei Vertretern verschiedener Welt-
anschauungen und verschiedener Interesserich-
tungen eines so grossen Ansehens sich erfreut.
Wer immer namlich das grosse Anliegen Pe-
stalozzis zu seinem eigenen macht: dem Volke
aus seinem Elend herauszuhelfen — ob er dann



positiv-christlich oder freiglaubig ist und gar
die Menschheit vom ,,Geiste der Pfaffheit'’
(auch ein Pestalozzi-Wort) glaubt befreien zu
mussen; ob er das Heil von der Reform der
Familie oder von einer gewissenhafteren Ge-
setzgebung oder von einer tlichtigern Schul-
stube erwartet — jeder von diesen findet im
Schrifttum Pestalozzis ein paar kraftige Spru-
che, die fiir seinen Standpunkt zeugen, mit de-
~ nen er also Staat machen kann.

Schon diese Tatsache, dass Pestalozzi zu ver-
schiedenen Zeiten in grundlegenden Fragen
der Erziehung eine verschiedene Auffassung
vertritt, macht ihm zum Berufe: , Erzieher der
Menschheit” zu sein, ungeeignet.

Pestalozzis Christenfum?

In der von Augustin Keller verfassten In-
schrift heisst eine Zeile: ,,Mensch, Christ,
Birger."

War Pestalozzi ein Christ? Zum voraus sei
zugestanden: Pestalozzi lebte durchaus im Sin-
ne der Lehren des christlichen Sittengesetzes,
und auch seine Pidagogik ist an diesen Leh-
ren orientiert. In diesem Sinne darf man Pesta-
lozzi einen Christen nennen. Und wenn der
Zurcher Pfarrer Lavater habe
niemanden getroffen, ,,in dem der Geist des
Erlosers so vollig in Gesinnung, Wort und Tat
verherrlicht sei wie in Pestalozzi" und ,,Chri-
stus habe zu seinen Lebzeiten keinen bessern
Jinger gehabt"', so mag dieses Lob in bezug
auf die sittliche Strenge Pestalozzischer Le-
bensweise zutreffen. Der Ausdruck ,,Geist
des Erlosers” allerdings bedarf einer nahern
Untersuchung. Erl6ser namlich im alten christ-
lichen Sinne des Wortes ist Christus fur Pe-
stalozzi nicht. Und wenn er von Christus sel-
ber noch so schdn schreibt, dass er ,die
Religion in ihrer hochsten personlichen Aus-
pragung'’ darstelle, so ist ihm bei diesem Wor-
te Christus doch nur der hochste Typus Mensch.
Und wenn Pestalozzi von der Lehre Jesu
Christi, also vom Christentum, sagt, sie sei ,,die
reinste und edelste aller Lehren”, sie sei ,,das
einzige Mittel, unsere Natur im Innersten ihres

bekennt, er

Wesens ihrer wahren Veredlung naher zu brin-
gen”, so ist damit doch nur die natirliche
Erhebung der menschlichen Natur gemeint.” An
Christus als Erloser der Menschheit von der
Stnde, und darum als Gottessohn, glaubt Pe-
stalozzi nicht. Er fuhlt einmal das Bedurfnis,
sich gegen den Vorwurf seines Nichtchristen-
tums zu wehren. , Man hat mir Schuld gege-
ben, ich verleugne Christum, Aber ich ver-
leugne ihn nicht. Ich habe nichls gegen das
Christenfum. Meine Elementarmethode und
ihre Lehrmittel, denke ich, wird das Christentum
gebrauchen kénnen. Uebrigens steht von der
Dreieinigkeit nichts in der Bibel."” Die Selbst-
verteidigung ist, wie man sieht, sehr schwach
ausgefallen.

Diese Einstellung zu Christus und zum Chri-
stentum macht es begreiflich, dass Pestalozzi
auch keine K i r ch e braucht (zum Zwecke der
Bewahrung und Vermittlung der von Christus
der Welt geschenkten Werte und Krafte), und
dass er darum auch auf den ,,Konfessionen"
nichts halt. Dass darum deren Lehren fiir ihn
blosse ,,Meinungen”, bloss Zankapfelfragen”
sind, unter denen der Geist des Christentums
Schaden leide. Die klassische Stelle aus ,,L. u.
G.", die von allen Vertretern eines ,,christli-
chen" Indifferentismus immer wieder angerufen
wird, sei auch hier zitiert:

,Ich habe keinen Teil an allem Sireit der Menschen
ber ihre Meinungen (gemeint sind die Lehren der
Kirchen); aber das, was sie fromm und brav und bie-
der machen, und was Gliick in ihr Haus bringen kann,
das, meine ich, sei ausser allem Streit, uns allen und
fir uns alle in unsere Herzen gelegt.”

Und weiter ist es begreiflich, dass Pestalozzi
mit den Geistlichen, die eben die Richtig-
keit ihrer ,Meinungen'’ beweisen oder zu
beweisen suchen, nicht viel anzufangen weiss.
Zwar schreibt er in der ersten Auflage von
L. u. G." das schone Wort, ,,dass alle Zucht-

* So schreibt er in seinem berlhmten Briefe an
Nicolovius vom 1. Ckt. 1793: ,,...Von meinen Schick-
salen also gefiihrt, halte ich das Christentum fir
nichts anderes, als fir die reinste und edelste
Modifikation der Lehre von der Erhebung des Geistes
Uber das Fleisch..."”

463



hauser, Findelhéuser, Festungspléne und Hoch-
gerichte zum Hausgliicke der Nationen nicht so
viel beitragen wie das stille Wirken eines ein-
zigen Pfarrers.”” Aber spater tritt der Lehrer
— CGliphi mit Namen — immer selbstherrli-
cher an die Stelle nicht nur der Mutter Gertrud,
sondern auch des Pfarrers. Pfarrer Ernst lasst
schliesslich im Religionsunterricht nicht nur alle
nZankapfelfragen" (wir wissen, was damit ge-
meint ist) weg, sondern er bekommt sogar eine
eigentliche Abneigung gegen das Predigen.

Begreiflich auch, dass Pestalozzi aut dem Re-
ligions-Unterrichte nicht viel halt. Nicht nur aus
psychologisch-methodischen Erwagungen her-
aus nicht, sondern auch nicht wegen seiner
grundsatzlichen Einstellung zur Religion. Im
Religionsunterricht spricht ja der Verstand das
erste, wenn auch nicht das entscheidende Wort;
bei Pestalozzi aber hat in religiésen Dingen
das Herz das erste und das letzte Wort.

Das heisst aber nicht, dass Pestalozzi Gegner
der religiosen Erziehung wére. Im Gegenteil!
Der junge Mensch soll — auch nach Pestalozzi
— religids erzogen werden. Aber nicht durch
Unterricht, sondern durch die ihn uberall um-
gebende religiose Luft und das ihm vorgelebte
Tatchristentum. So kann ein Pestalozzi-Kenner,

L. Cordier, mit Recht sagen: ,Pestalozzi tritt
mit aller Entschiedenheit gegen den Religions-
unterricht und fiir die religiose Erziehung ein."
Pestalozzis Weltanschauung oder Religion?
Die Akten dariiber sind noch nicht geschlossen.
Leider fehlt zu dieser Frage von katholischer
Seite eine zuverlassige, wissenschaftliche Studie.
Dem Schreibenden leuchtet am ehesten ein,
was der protestantische Pfarrer Heinrich Hof-
mann in seinem kiirzlich erschienenen Buche:
.Die Religion im Leben und Denken Pesta-
lozzis" Verlag Herbert Lang & Cie., Bern 1944)
sagt: ,,Die Stellung Pestalozzis in der Religions-
geschichfe scheint mir die zu sein, dass er eine
lebendige Christlichkeit mit Momenten der Auf-
kldrung und des Idealismus der Goethezeit ver-
band." Und so wird zutreffen, was ein anderer
Pestalozzi-Kenner liber die Religion Pestalozzis
sagt: ,,Wahre (!) Religion, Religion wie sie Pe-
stalozzi auffasste, steht hoch lUber allem Dogma
und aller Kirche. So ist es zu begreifen, dass
Pestalozzi in seinen spétern Jahren Gegner der
Kirche wurde, aber dennoch ein eifriger und
tiefer Christ (wir wissen, wie dieses Wort zu
verstehen ist) blieb. Religion ist Pestalozzi das,
was Goethe die Ehrfurcht nennt vor dem, was
iber uns, in uns, und unter uns ist.” L. R.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Seelenkunde im Dienst der Lebenskunde

Die Aufforderung zu diesem Artikel nahm ich
dankbar an. Denn er dient einem Anliegen, das
mich und viele Einsichtige unter uns schon
lange qualt. Wir mussen uns um das heranrei-
fende Jungméadchen zwischen 12 und 16 Jahren
mehr kiimmern im Sinn einer erleuchteten und
ganz klaren Lebenskunde (lies nicht: aufkla-
rend!). Es ist auffallend, wie primitive Volker
dieser Zeit die grosste Aufmerksamkeit schen-
ken, wahrend bei Kulturvolkern trotz einer Flut
psychologischer und padagogischer Schriften
der junge Mensch in diesem Alter sehr oft sich

464

selbst und dem Milieu der Strasse Uberlassen
bleibt. Mag man auch Gegengrinde ins Feld
fuhren konnen, so haben doch unsere Institutio-
nen, die sich besonders um diese Altersstufe
kimmern wollen, ihre volle Berechtigung und
verdienen unsere ganze Unferstitzung. (Ju-
gendgruppen, Blauring, kath. Méadchenschutz-
verband).

Die Lebenskunde soll von grosser Zielklarheit,
von tiefem Verstehen und von einer Uiberzeu-
genden Warme fiir die Wahrheit getragen sein.
Dazu leistet nundie Seelenkunde einen



	Pestalozzi und die Religion

