
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 18: Aufsatzunterricht

Artikel: Schriftliche Arbeiten im Religionsunterrichte

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zur Beicht. Die Mutter hat gesagt: Jetzt fällt die
Musik zusammen. Der Vater hat gesagt: Es wäre
schade.

Sternenwirts Paul hat das Bein gebrochen, beim
Ski fahren. Es ist das linke Bein. Jetzt kann er
nicht in die Schule gehen. Er hat gesagt: Der Vater
kann jetzt die Ski verscheiten. Der Max und der
Werni Römer haben ihn auf dem Schlitten
heimgeführt.

Viele herzliche Grüsse von

Vinzenz Oberholzer, 3. Klasse.

Die beiden wiedergegebenen Briefe erfüllen
die Forderungen, die man billigerweise an die
Briefe von Elementarschülern stellen kann. Sie

sind echt kindlich, schlichf, ohne Phrasen und

anderswie angelernten Sätzen. Der Mädchen¬

brief (2. Kl.) verrät auf natürliche Weise das

Heimweh nach dem weggezogenen Seelsorger;

er weist noch einige Fehler in der Wortstellung
auf und ist ohne den guten Zusammenhang
des Knabenbriefes, der sich in drei Abschnitten

genau an die besprochene Disposition hält.
Vielleicht wird der liebwerte Leser mir

entgegenhalten, das Beispiel sei für ihn unbrauchbar,

da er nicht wüsste, wohin einen Abschiedsbrief

schreiben lassen. Mag sein. Aber immer
wieder gibt es Feste wie Weihnachten, Neujahr

usw., an denen man vielen Leuten keine

grössere Freude machen kann als mit sorgfältig
geschriebenen und schön gezierten
Kinderbriefen.

Max Gross.

Religionsunterricht

Schriftliche Arbeiten im Religionsunterrichte

Dass auch der Religionsunterricht von den

neuern methodischen Strömungen immer mehr

ergriffen wird, kann man sehr deutlich an der

Tatsache erkennen, dass heute auch in der

religiösen Unterweisung viel mehr geschrieben
und gezeichnet wird als früher. Noch vor zwei
und drei Jahrzehnten waren schriftliche Prüfungen

oder Aufsätze im Religionsunterrichte eine

unbekannte Sache; heute werden sie von Jahr

zu Jahr gebräuchlicher. Wer heute ein Examen

besucht, bemerkt unter den vorgelegten Arbeiten

zuweilen auch Hefte, die mit religiösen

Texten, Bildern und Zeichnungen angefüllt sind.

Lehrer und Katecheten pflegen diese Arbeiten

mit demselben Eifer wie die Kinder. Wer

immer solche Arbeiten zu sehen bekommt, ist

darüber erfreut und erbaut. Es wird behauptet,

man könne auf diese Art auch Schüler für die

Religion interessieren, die dem Religionsunterrichte

sonst interesselos beigewohnt hätten; man

könne die Schüler, die den Katechismus oder

die Bibel nicht lernen wollen, doch zwingen,

sich wenigstens auf diese Art mit religiösen

Dingen zu beschäftigen. Das Interesse für die

Religion werde daher so geweckt und vertieft.

Es ist daher sicher angebracht, sich einmal

die Frage vorzulegen, ob schriftliche Arbeiten

im Religionsunterrichte berechtigt und wo ihre

Grenzen seien.

Wir können im Religionsunterrichte fünf
verschiedene Arten schriftlicher Arbeiten
unterscheiden:

1. Die sdhriftlichen Prüfungen. Sie wollen
feststellen, ob der Schüler seine Aufgabe auch

richtig gelernt habe. Sie erstrecken sich auf die
wörtliche Widergabe eines Textes, der
auswendig gelernt werden musste (Katechismusfragen

und -antworten, Gebete, Bibeltexte).
Solche schriftliche Prüfungen sind auf der
Unterstufe der Volksschule keineswegs

angebracht; die obern Klassen der Primarschulen

(von der fünften an aufwärts) oder die
entsprechenden Klassen der Sekundär- und
Realschulen dürfen sie sich gelegentlich und in nicht

zu grossem Umfange gesfatten. Es ist sogar

457



zuweilen sehr angebracht, sich das Vaterunser

oder das Glaubensbekenntnis schreiben zu
lassen. Man wird dabei bemerken, dass nicht nur
Schüler der Volksschulstufe entweder diese
Gebete gar nicht können, oder sie so unverstanden

gelernt haben, dass sie unbedingt nochmals

Satz für Satz und Wort für Wort
angeschaut und erklärt werden müssen. Wie wird
da z. B. der Name Pontius Pilatus geschrieben!
Oder wie schreiben die Kinder den Satz: „Von
dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen

und die Toten!" Ja selbst auf den höhern

Stufen des Gymnasiums und der Realschule

kann man zuweilen belehrt werden, wie wichtig
eine solche schriftliche Kontrolle ist. Ebenso

müssen die zehn Gebote Gottes, die Gebote
der Kirche, die täglichen Gebete, der Rosenkranz

schriftlich abgefragt werden. Man
bedenke aber dabei immer, dass es viel schwieriger

ist, einen auswendig gelernten Text zu
schreiben als herzusagen. Daher muss man den

Schülern auch genügend Zeit lassen und die

Aufgabe sehr gut dosieren.

2. Kleine Aufsätze. In den höhern Klassen

der Sekundärschule und den entsprechenden
Klassen anderer Schulen darf man gelegentlich
auch ein kleines Aufsätzchen über religiöse
Fragen schreiben lassen. Wenn es zugleich als

Prüfung gilt, so nimmt es die freiere Form der
einfachen Beantwortung einer gestellten Frage

an. Die Frage oder das Thema müssen sehr

präzis und eindeutig gestellt werden, sonst

schreibt der Schüler daran vorbei und
beantwortet nicht die gestellte Frage. Solche Aufsätzchen

geben dem Lehrer schon eher einen kleinen

Blick in das Innenleben des Schülers. Es

besteht aber die grosse Gefahr, dass das Kind

nur einige Phrasen hinschreibt, die es irgendwo
aufgeschnappt hat. Daher sei man mit

Schlussfolgerungen sehr vorsichtig. Für die
Primarschulstufe eignen sich solche Arbeiten kaum.

3. Zu den schriftlichen Arbeiten gehören auch

die Uebersichten und die graphischen Darstellungen,

die der Katechet an die Wandtafel
geschrieben hat. Vielleicht will er, dass die Schüler

sie in ein Heft abschreiben. Sie sind kaum

geeignet, in Prüfungen verlangt zu werden; sie

dienen vielmehr der Klärung des Wissens. So

schreibt man z. B. im Ersfbeichtunterricht die
zehn Gebote Gottes, den Beichtspiegel und die
5 oder 6 B der Beichte an die Wandtafel; die
Kinder lernen sie in gemeinsamem Chorsprechen

auswendig; wenn alle miteinander die
Sache auswendig können, werden die Kinder

einzeln geprüft. Erst wenn sie diese Uebersichten

auswendig können, werden sie zur Beichte

zugelassen. Aehnliche Uebersichten können im

Katechismusunterricht über einzelne Gegenstände

oder über ganze Abschnitte gemacht
werden. Sie sind sehr geeignet, das Gelernte

zu vertiefen und zu klären. Ebenso kann im

Bibelunterrichfe der Hergang eines Ereignisses

stufenweise an die Tafel geschrieben und von
den Kindern in ein Heft abgeschrieben werden.

Kinder, die gut zeichnen, dürfen die einzelnen

Abschnitte illustrieren. — Wie man sieht,

handelt es sich hier um eine andere Art schriftlicher

Arbeiten, als bei den Prüfungen und

Aufsätzchen. Während die letzten mehr der

Feststellung des gelernten Wissens dienen wollen,

dient diese Art mehr der Klärung, Festigung

und Vertiefung des Wissens.

4. Zu den schriftlichen Arbeiten und
Beschäftigungen des Religionsunterrichtes können wir
auch das Zeichnen rechnen. Wir unterscheiden

hier zwei Unterabteilungen; auf der einen Seite

handelt es sich um die künstlerischen

Zeichnungen und Darstellungen, z. B. um das Zeichnen

von Personen oder Gegenständen usw.;
die andere Art ist die Zeichnung von Symbolen.
So einleuchtend, klärend und erfreuend die
künstlerischen Zeichnungen wirken, so verdunkelnd

und erschwerend können zuweilen die

Symbolzeichnungen sein. Nur wenn sie ganz
klar und selbstverständlich sind, haben sie

didaktischen Wert; wenn aber die Zeichnung
des Symbols selbst wieder eine lange Erklärung
braucht, bis sie verstanden werden kann, dann

ist sie abzulehnen, weil sie den Unterrichtsvorgang

zu sehr kompliziert. Das Zeichnen im

Religionsunterrichte will vor allem die
unanschaulichen und unbekannten Dinge dem

458



kindlichen Geiste nahe bringen, anschaulich

machen und erklären. Wenn daher der
Religionslehrer selbst ein guter Zeichner ist, so hat

er einen gewaltigen Vorteil vor andern. Man
kann oft mit wenig Strichen etwas dem Kinde
klar machen, das sonst einer langen Erklärung
bedürfte. — Die Frage, ob nun auch die Kinder
oder nur der Religionslehrer zeichnen sollen,
werden wir noch beantworten.

5. Endlich kann noch zu den schriftlichen
Arbeiten des Religionsunterrichtes die Kombination

von Zeichnungen und Texten gerechnet
werden. Die Vereinigung der beiden kann die
Kraft der einzelnen Faktoren steigern. Gerade
diese Art der schriftlichen Beschäftigung der
Kinder im Religionsunterrichte hat in den letzten
Jahren bedeutend an Beliebtheit gewonnen. In

vielen Klassen führen heute die Kinder selbst

schon auf der Unterstufe eigentliche Hefte, in

die sie ihre Zeichnungen eintragen; und zu

jeder Zeichnung schreiben sie einen kleinen

Text. Wenn das geschmackvoll und vielleicht

sogar farbig geschieht, so wird die Freude des

Unterrichtes bedeutend gesteigert. Auch der
Katechet wird dadurch ermuntert, weil er dann

von jeder Stunde ein positives Ergebnis mit
nach Hause trägt und den Erfolg seiner Arbeit
sichtbar vor Augen stellen kann.

II.

Woher kommt aber die Wandlung in der

Auffassung von der Bedeutung der schriftlichen

Arbeiten im Religionsunterrichte? Beruht sie auf

einer Erkenntnis, die diese Aenderung
rechtfertigt, oder liegt ihr bloss ein äusseres

Nachahmen der Methodik der Profanfächer

zugrunde?

Schon während des ersten Weltkrieges
brachen verschiedene pädagogische Maximen des

Liberalismus und des Materialismus zusammen.
Das Bildungsverfahren beruhte in modernen

Kreisen vielfach auf keinen weltanschaulichen

Fundamenten mehr. Bildung bedeutete nicht

mehr Aufbau der menschlichen Werfwelt und

Persönlichkeit, sondern man suchte sie nur mehr

in der äussern formalen Uebung der menschlichen

Kräfte. Das führte zu einer Vertiefung

des Arbeitsunterrichtes, der sich vorher nur mit
der manuellen Beschäftigung der Kinder

abgegeben hatte. Nun suchte man auch die

Ausbildung der geistigen Kräfte des jungen
Menschen auf den spontanen Betätigungswillen der

Kinder zurückzuführen; die Kräfte mussten

geübt, geweckt und ausgebildet werden; an
welchem Stoff das geschah, war ziemlich gleichgültig,

vorausgesetzt, dass er dieser Ausbildung

einigermassen diente. So entstand die moderne

Arbeitsschule, deren höchster Grundsatz das

Arbeitsprinzip war. Eine Didaktik, wie sie der

Religionsunterricht geübt hatte, war nun das

Rückständigste, was man sich denken konnte,
denn er liess die Kinder ruhig zuhören und
aufnehmen. Man hafte das Wort: ,,Der Glaube

kommt vom Hören", ganz einseitig ausgelegt,
weil man unter Hören nur das blosse eigentliche

Hören mit dem Ohr verstehen wollte,

Zwei Welten standen sich gegenüber, die

dogmatische Auffassung des Christentums, die

erklärte, der Lehrer habe zu reden, der Schüler

zu hören, und die neue Schule, .die auch gar
nichts im Unterrichte duldete, was der Schüler

nicht selbst erarbeitet hatte. Der Kampf
wurde heftig und lange. Heute nun, da wir

wieder vor neuen Umwälzungen stehen —
denn der zweite Weltkrieg wird auch an der

Schule nicht spurlos vorbeigehen —, scheint

er ausgetragen zu sein; die Dogmatik hat vor
der modernen Methodik zu einem grossen Teil

kapituliert.

Es scheint uns daher gar nicht unnütz zu sein,

die Frage einmal etwas zu untersuchen und den

Lesern einige Gesichtspunkte zum Nachdenken

über diesen Gegenstand zu unterbreiten.

Die katholische Bildungsarbeit beruht auf der
katholischen Weltanschauung und Offenbarung.
Wir wollen daher nicht nur die Kräfte des Kindes

üben, sondern wir wollen dem Kinde auch

geistige Substanz vermitteln. Sein Geistesleben

soll auferbaut werden, in seinem Geiste soll

eine Wertwelt erstehen, die die übernatürlichen

und die natürlichen Werte in harmonischer

Ordnung umfasst. Der Religionsunterricht hat

daher als erste Aufgabe die Mitteilung, Klärung,

45?



Vermehrung und Befestigung des religiösen
Wissens. Die formale Bildung der Geisfes- und

Gemiitskräfte geht dann durch diese
Wissensvermittlung ohne weiteres vor sich; man glaubt
ihr dabei keine besondere Aufmerksamkeit
schenken zu müssen. So denken wenigstens die
meisten Religionslehrer und auch die meisten

theoretischen Katechefiker. Man fragt sich nur,
auf welche Weise die Wissensvermittlung besser

vor sich gehe, ob auf die Weise der Alten,
die erklärten und redeten und das Kind zuhören

liessen, oder auf die Weise der Jungen, die die

Spontaneität des Kindes auch benützen wollen
und daher das Arbeitsprinzip mehr beobachten.

Und wenn das letzte geschieht, so geschieht es

nur darum, weil man glaubt, damit das Kind

besser erfassen und interessieren zu können.

Die methodischen Gegensätze der alten

dogmatischen Schule und der neuen Arbeitsschule

haben die Kinder oft die alte Unterrichtsweise

als veraltet und minderwertig einschätzen

lassen; und als man in der Schule die Erfolge
der Profanfächer, vor allem die des Geschichtsunterrichtes

bemerkte, begann man diese neue
Methode nachzuahmen. Um die theoretischen

Grundlagen hat man sich in der Praxis wenig
gekümmert. Wenn das Kind interessiert am

Unterrichte teilnahm, war man damit zufrieden

und glaubte, die erzielten Erfolge würden die

angewendete Methode als gut erweisen. Und

so begann man zu schreiben und zu zeichnen.

Hätte man sich dabei überlegt, dass dieser

Methode eigentlich ein rein formalistisches und

inhaltlich leeres Bildungsideal zugrunde liegt,
hätte man die Methode auf den ersten Blick

als ketzerisch und falsch und für den Religionsunterricht

unangebracht abgelehnt. Die

theoretische Ahnungslosigkeit aber liess sie als gut
erscheinen.

Nun ist aber die Methode der Arbeitsschule

nicht ketzerisch und falsch. Wenn auch eine
unchristliche Weltanschauung ihr zu Gevatter

stand, so entspricht sie doch der menschlichen

Natur, die von Gott selbst geschaffen und mit
der Spontaneität ausgerüstet wurde. Falsch

würde die Methode der Arbeitsschule erst,

wenn sie nur dem leeren Bildungsformalismus
dienen könnte und dem gehaltvollen Aufbau

einer wahren Wertstruktur im kindlichen Geiste
im Wege stünde. Das tut sie aber nicht, wenn
der Lehrer wirklich auf die Erwerbung eines

soliden Wissens ausgeht. Und hier liegt der

Prüfstein, an dem der ganze neuzeitliche Unterricht

gemessen werden muss. Im
Religionsunterrichte ist das Arbeitsprinzip so weit
anzuwenden, wie es uns hilft, den Kindern das

verlangte Wissen klar und bestimmt und zuverlässig

mitzuteilen. Steht es aber diesem Ziele
im Wege und dient es einem leeren

Bildungsformalismus, so ist es abzulehnen. Schriftliche

Arbeiten und Zeichnungen usw. sind daher

dann am Platze, wenn sie mithelfen, das Wissen

zu fördern, zu mehren, zu klären oder zu

befestigen. Je nach der Unterrichfssituation sollen

diese Arbeiten vom Lehrer an der Wandtafel

oder von den Schülern in ihren Heften

besorgt werden. Wenn aber diese schriftlichen

Arbeiten dem Ziele, also dem Erwerb und der

Befestigung des Wissens im Wege stünden,

oder wenn sie gegen ein anderes Unterrichtsprinzip

Verstössen (wir werden im folgenden
noch davon sprechen), dann sind sie zu
unterlassen. Der Religionslehrer darf sich daher nicht

kritiklos einer Modeströmung überlassen, sondern

er muss zielbewusst jene Mittel anwenden,

die ihn zum Ziele führen.

Die katholische Theologie und damit auch

der Religionsunterricht sind doktrinären Charakters.

Wie Christus lehrte, so wollen auch sie

die unverfälschte Offenbarung Gottes mitteilen.
Aber sie begnügen sich nicht mit diesem

Doktrinarismus. Ihr letztes Ziel ist die Formung des

Menschen, die Lebensgestaltung aus dem
Christentum heraus. Darum begnügt sich der
Religionslehrer nicht mit der blossen Wissensmitteilung;

er will auch erziehen. Das erreicht er

vor allem durch die Erlebnisgestaltung, die im

kindlichen Geiste die christliche Wertordnung
aufbauen und gestalten soll.

Wir müssen uns daher fragen, ob die schriftlichen

Arbeiten im Religionsunterrichte zur Er-

lebnisgestalfung mithelfen, oder ob sie sie eher

460



hindern. Ganz sicher ist, dass eine schlichte,
aber warme Erzählung das religiöse Erlebnis

viel eher hervorruft als schriftliche Arbeiten.
Gerade das Zeichnen setzt vielfach das eigentliche

Erlebnis voraus; erst aus dem Erlebnis

kann die künstlerische Gestaltung hervorgehen.
Die rein schriftliche Bearbeitung ist kaum

imstande, in einem Kinde ein echtes religiöses
Erlebnis hervorzurufen. Hingegen kann die

Zeichnung des Religionslehrers an der Wandtafel

das Erlebnis bedeutend fördern und

erleichtern.

Wir müssen auch kritisch beobachten, ob im
Kinde nicht eher nur ein ästhetisches Erlebnis

geweckt wird, als ein eigentlich religiöses. Die

Begeisterung und der Eifer, mit denen das Kind
seine schriftlichen Arbeiten verrichtet, sind noch

kein Beweis dafür, dass das Kind auch wirklich

religiös erfassf ist. Es kann auch Freude haben

an der blossen Arbeit des Zeichnens und
Schreibens. Raffael hat die schönsten Madonnen

gemalt; dass er deswegen auch entsprechend

religiös gewesen sei, wird man kaum behaupten

wollen. Sicher kann aus dem eigentlich
religiösen Erlebnis auch das künstlerisch-ästhetische

hervorgehen; ob aber umgekehrt auch

so leicht aus dem ästhetischen Erlebnis das

religiöse hervorgeht, ist sehr fraglich. Es gilt
daher auch hier der Grundsatz, dass schriftliche

Arbeiten im Religionsunterrichte so weit
verrichtet werden müssen, wie sie das eigentlich

religiöse Erlebnis fördern und wecken; wo sie

ihm aber im Wege stehen, sind sie zu meiden.

Heute werden alle methodischen Strömungen
reklamehaft propagiert; daher muss der

Religionslehrer nicht nur über eine solide
wissenschaftliche Grundlage in kafechetischen Dingen
verfügen, um alle diese Strömungen sachlich

und gerecht beurteilen zu können, wenn er in

seiner Praxis nicht Irrwege gehen will, sondern

er muss auch sein eigenes didaktisches

Vorgehen kritisch überprüfen und sich allezeit
darüber Rechenschaft geben; was sich in der
profanen Didaktik bewährt, ist noch lange nicht

immer gut für den Religionsunterricht; und was

sich im Religionsunterrichte seif Jahrhunderten

bewährt hat, soll nicht so schnell durch
unbewährte Neuerungen verdrängt werden. Damit

möchten wir aber keinesweges einem faulen

Reaktionarismus in katechetischen Fragen das

Wort reden und alle Fortschritte und Neuerungen

zum voraus abweisen; wir meinen nur, dass

der Religionslehrer heute ohne eine solide

Theorie und ohne ein beständiges kritisches

Prüfen seiner eigenen Arbeit nicht mehr

auskommt. Fortschrift ist nur, was wirklich dem

Zwecke dient und zum Ziele führt, nicht aber,

was bloss neu ist und keine Sicherheit bietet,

dass es zum Ziele führt; nur um seiner Neuheit

willen darf etwas noch lange nicht als

Fortschritt bewertet werden.

Franz Bürkli.

Pestalozzi und die Religion*
Es wird wohl heute keinen Pestalozzi-Kenner

mehr geben, der zu wiederholen wagte, was

man schon dann und wann behauptet hatte:

dass der Go ff Pestalozzis kein persönlicher

Gott sei, und dass darum seine Religion und

Religiosität nicht Religion und Religiosität im

eigentlichen Sinne gewesen sei. Pestalozzi glaubte

an einen persönlichen Gott. Er hält es geradezu

für unmöglich, dass es religionslose
Menschen geben könne. „Glaube an Gott, du bist

der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben

* Siehe Nr. 17.

wie der Sinn vom Guten und Bösen." Aber
dieses Gottesbewusstsein sei dem Menschen

mehr instinktmässig, gefühlsmässig angeboren.
Vernunftbeweise für die Existenz Gottes und
damit zusammenhängende religiöse Dinge gibt
es für Pestalozzi nicht. Den „Gott des Gehirns"

erklärt er für „Hirngespinst". „Ich erkenne keinen

Gott als den Gott meines Herzens."

In dieser mehr instinkt- und gefühlsmässigen

Einstellung zu Gott, zu religiösen Dingen
überhaupt, liegt ein Erklärungsgrad für die
Tatsache, dass die Religiosität Pestalozzis starken

461


	Schriftliche Arbeiten im Religionsunterrichte

