
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 17

Artikel: Gehört Pestalozzi auch uns?

Autor: Dilger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sehr dem Psychologen, dem Methodiker und

dem Volksfreund als solchem gilt, als vielmehr
der Weltanschauung, die Pestalozzi vertritt, und

für deren Ausbreitung in der ganzen Welt er

so viel beigetragen hat, wie wenig andere.

Aber diese Tatsachen, so bedauerlich sie sind

und so sehr sie schmerzen müssen, dürfen uns

doch nicht blind machen für das Grosse, das

Ueberzeitliche an Pestalozzis Werk und Persönlichkeit.

Als Bahnbrecher für die Methodik der

einzelnen Unterrichtsfächer, als Anreger für eine

psychologisch besser orientierte Pädagogik ist er
in die „Geschichte der Pädagogik" eingegangen.

Diesem Pestalozzi räumen auch wir
Katholiken in unsern pädagogischen und methodischen

Lehrbüchern einen ehrenvollen Platz ein.

Die entschiedene Ablehnung wesentlicher

Grundsätze Pestalozzischer Weltanschauung und

Pädagogik darf uns auch nicht blind machen

für die übrigen reichen Anregungen, die
Pestalozzi den Bestrebungen für bessere Volksbil-

Gehört Pestalozzi auch uns?

Wenn der Ruhm nichts anderes ist als die

Anhäufung von Missverständnissen, die sich um

einen Namen bilden, dann darf Pestalozzi

ruhig zu den berühmtesten Schweizern gezählt

werden. — Wer hat ihn nicht alles in Anspruch

genommen? Man riss sich um ihn, wie die
jonischen Städte um Homer.

Wem gehört Pestalozzi?

Von Haus aus Protestant, muss er sich trotz

Lavaters Freundschaft offenbar unter dem Ein-

fluss Bodmers und der übrigen Zürcher

Rationalisten frühzeitig vom orthodoxen Glauben

im Sinne der protestantischen Gemeinde

losgesagt haben. Auf jeden Fall empfanden die

reformierten Pfarrer, soweit sie nicht
aufgeklärtem Humanismus huldigten, Pestalozzi nicht

als den Ihren und befehdeten die neue Erziehung

von Yverdon heftig als glaubenslos und

unchristlich. — War das Verblendung? Besteht

die Retractatio, welche der Protestantismus

dung gegeben hat. So manches gute Werk im

Dienste des Kindes und zum Wohle des Volkes

in der ganzen Welt (wenn es vorerst auch

bloss dem irdischen Wohle galt) wäre nicht getan

worden ohne die Anregungen, die von den

„Versuchen" Pestalozzis auf dem Neuhof, in

Burgdorf und Iferten, mehr noch von einem

träfen und hinreissenden Pestalozziwort und

ganz besonders von Pestalozzis einzigartiger
Persönlichkeit ausgegangen sind.

Ein letztes noch.

Wir Katholiken wollen demütig genug sein,

zu gestehen, dass auch unsere Pädagogik,

sogar unsere Religionspädagogik, von Pestalozzi

und seiner Psychologie und Methodik vieles
gelernt hat und in Zukunft noch mehr von ihm zu
lernen — bereit sein sollte.

In diesem Sinne — aber mit allen Vorbehalten

grundsätzlicher Art — feiern auch wir
Katholiken den 200. Geburtstag Pestalozzis mit.

L. R.

kürzlich vorgenommen, zu Recht? (Würzburger:
Der Angefochtene.) War Pestalozzi Protestant?

Wenn Protestantismus Christentum ist, das an

eine persönliche Offenbarung Gottes in Christus

glaubt, dann war er sicher nicht Protestant,

weil überhaupt nicht Christ im eigentlichen
Sinn. — Christentum bedeutet ihm bloss Glaube

an die Vaterschaft Gottes, der sich in Werken

der Liebe kundtut. „Der Glaube an Gott
ist vertrauender Kindersinn der Menschheit

gegen den Vatersinn der Gottheit." (Abendstunde
eines Einsiedlers.)

Dieser Glaube stammt bei Pestalozzi nicht

aus einer Botschaft von oben, von einem
transzendenten, persönlichen Gott, sondern aus dem
innersten Wesen des Menschen und gründet
sich auf Genuss und Erfahrung. — „Glaube an

dich selbst, Mensch, glaube an den innern Sinn

deines Wesens, so glaubst du an Gott und

Unsterblichkeit." (daselbst). Dementsprechend ist

die Funktion Christi eine rein menschliche, wenngleich

auch höchst beispielhafte: „Der Mann

433



Gottes, der mit Leiden und Sterben der Menschheit

das allgemein verlorene Gefühl des

Kindersinnes gegen Gott wieder hergestellt, ist

der Erlöser der Welt, er ist der geopferte Priester

des Herrn, er ist Mittler zwischen Gott und

der gottverlassenen Menschheit."

Man spürt, wie Pestalozzi sich müht, in

Formeln des Neuen Testamentes, in Ausdrücken der

Kirche zu reden. So sehr er gegen jedes
konfessionelle Christentum eingestellt war, weil es

ihm zu stark mit unchristlichen Machttendenzen

verquickt schien, so erkannte er früh, dass das

Volk nur in Konfessionen sich die Religion
erhalten kann. Deshalb die Neigung( in der Sprache

der Konfession zu reden, was gegen Ende

des Lebens stark zunimmt. Aber bis zur letzten

Rede an sein Haus bleibt er prinzipiell bei seiner

Auffassung, dass Christentum nichts anderes

ist als die Tendenz: „durch innere Entwicklung

der reinsten Gefühle der Liebe zur
Herrschaft der Vernunft über die Sinne zu gelangen."

(Meine Nachforschungen über den Gang
der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechtes.) — Im Gegensatz zu Kant aber

leitet er das Religiöse nicht von der praktischen

Vernunft her, sondern vom rein tierischen

Wohlwollen, das das erwachende Kind gegen seine

Erzeuger empfindet. Im erwachsenen Menschen

jedoch bildet sich das Göttliche des sinnlichen

Triebes um in eine freiwillige Erhebung der

Person über das Triebhaft-Animalische, Der
klassische Text hiezu lautet: „Nenne es Abtötung,

nenne es Wiedergeburt, dieses kühne Wagestück

deiner Natur, diesen salto mortale ausser

dich selbst, insofern du nur sinnliche Natur bist.

Es ist die höchste Anstrengung deines ganzen
Wesens, den Geist herrschen zu machen über

das Fleisch, eine in meiner Natur lebende, bessere

Kraft, die selbst mein tierisches Wesen
entflammt gegen mich selbst und meine Hand

aufhebt zu einem unbegreiflichen Kampf." — Als

Gnade oder Uebernatur darf diese Kraft keineswegs

angesprochen werden, sagt Pestalozzi doch

in der gleichen Schrift: „Diese Kraft ist im Innersten

meiner Natur selbständig; ihr Wesen ist

auf keine Weise eine Folge irgend einer andern

Kraft meiner Natur. Sie ist, weil ich bin und ich

bin, weil sie ist." — Und deutlicher für die

Autonomie des Menschen im Religiösen könnte

er sich nicht aussprechen als im folgenden:

„Göttlich ist die Religion einem jeden
Menschen nur insoweit, als sie in ihm selbst ein

Werk seiner selbst ist."

Hat sich Pestalozzi damit klar von der

Offenbarung eines redenden Gottes distanziert, das

Christentum als eine Schöpfung des menschlichen

Innern vorgestellt, so mutet es merkwürdig

an, wenn protestantische Frömmigkeit ihn als

einen Erzieher aus protestantischem Geist
bezeichnet. — Hat man vergessen, dass er als

erster Zürcher in jungen Jahren schon den Pastoren

seiner Vaterstadt erklärte, ihr Religionsunterricht

tauge so viel wie niohts, da er sich auf

blosse Polemik den Katholiken gegenüber
beschränke? — Aeusserlich gesehen stand er den

Katholiken zum mindesten so nahe wie seinen

ehemaligen Glaubensbrüdern. — Von Stans

aus schreibt er nach Zürich: „Freund, kannst

Du's glauben, die grösste Herzlichkeit für mein

Werk fand ich bei den Kapuzinern und
Klosterfrauen." — Niederer, der von deutschem
Idealismus aufgeklärte protestantischeTheologe,

gewann zwar grossen Einfluss auf den philosophisch

ungelenken Mann des Herzens, bis es

aber zum Bruch kam und Pestalozzi sich von
dem ihm so artfremden Appenzeller trennte. —
Dagegen ist die Tatsache sehr wenig bekannt,
dass der Zürcher drauf und dran war, sein ganzes
Institut von Yverdon in die Hände des katholischen

Pfarrers Nabholz zu legen. — Schliesslich

war es der katholische Vorarlberger
Schmidt, sein Lieblinsschüler, der im Kampf mit

Niederer Pestalozzis Vertrauen gewann und

dem der grosse Mann seinen ganzen
schriftstellerischen Nachlass anvertraute,

Keineswegs wollen wir damit den grössten

Erzieher der neueren Zeit zum Unsern machen.

Pestalozzi hat bei allem Wohlwollen, das er

Katholiken entgegenbrachte, mit dem Katholizismus

im eigentlichen Sinne nichts zu tun.

434



1st er nun deswegen einfach bei den

Aufgeklärten, den Rationalisten oder Idealisten des

18. Jahrhunderts unterzubringen? Die katholische

Kritik hat ihn im allgemeinen bis anhin ohne

weiteres unter diese Kategorien eingereiht, und

ihn wesentlich deswegen, aber auch aus

Animosität gegen protestantisch-humanistische Ver-

himmelung abgelehnt und gerne totgeschwiegen.

— Hier wäre Verschiedenes besser zu

differenzieren.

So viel Berührungspunkte Pestalozzi mit

Rousseau, Kant und Fichte hat, so weicht er in

bedeutenden Punkten doch von diesen Zeitgenossen

ab. Das ist schon in gründlichen Studien

sichergestellt worden. Man beachte die Arbeiten

von Wernle: Pestalozzi und die Religion,

Tübingen 1927; Fr. Delekat: J. H. Pestalozzi,

Leipzig 1928; und besonders der sorgfältige
Untersuch von E. Spranger: Pestalozzis

Nachforschungen, Berlin 1935. — Immerhin wird der

grosse Zürcher#auch hier zu dem gemacht, was

diese Analytiker selber sind, zu einem reinen

Humanisten und zwar sozialer Anlage und

religiöser Begabung.

Ist Pestalozzi einer der Ihren? Darf ihn jeder
Freidenker, jeder Freimaurer in Anspruch

nehmen. Darf jedes Kinderdorf seinen Namen

tragen, das nur von Aerzten „von gesunder
Ideologie" betreut werden soll? — Wer Pestalozzis

Werke unvoreingenommen liest, muss eine solche

Inanspruchnahme merkwürdig finden. Man

wünschte nur, dass diese Herren wenigstens
einen einzigen Tag mit ihrem Helden
zusammenleben müssten. Was würden sie für betretene

Gesichter machen! Denn Pestalozzi betete,

ja er war direkt ein Mann des Gebetes. Wer

„Lienhard und Gertrud" liest, erstaunt immer

wieder von neuem über den geradezu
katholischen Gebetsgeist des Buches. So beten

heute nur noch Bretonen und Schwarzwälderinnen.

Dieser Mann, den der religiöse Liberalismus

ständig im Munde führt, war tief überzeugt von
der fürbittenden Kraft des Gebetes: „Gertrud

war fromm und glaubte an Gott und ehe sie

redete, betete sie still für ihren Mann und für

ihre Kinder und ihr Herz war sichtbarlich hei¬

terer." „Glaube mir, Lienert, Gott hilft dem
Armen im Verborgenen und gibt ihm Stärke

und Verstand, zu tragen, zu leiden und

auszuhalten, dass es fast unglaublich scheint."
Gertrud lässt jeden Abend ihre Kinder beten

für ihre Wohltäter. Reue über die Tagessünden
und guter Vorsatz fehlen dabei nie. — Wie
eine katholische Rechtfertigungslehre nehmen

sich die Worte des Pfarrers an den meineidigen
Wüest aus: „Wenn Gott einen Menschen dahin

gebradht hat, dass er aufrichtig Busse tut und im

Ernst nach der Verzeihung seiner Sünden seufzt,

so hat er ihm den Weg zur Verzeihung und zur
Erhaltung aller geistlicher Gnaden schon

gezeigt."

Und was Pestalozzi da geschrieben hat,

wurde von ihm auch in die Tat umgesetzt. —
Freilich wünschte er keinen Religionsunterricht
in der Schule (eine Einrichtung übrigens, die

erst mit der Reformation aufkam), weil er jedes
Fach als Gottesdienst auffasste und ihm eine

religiöse Note geben wollte. Die Religion sollte

weniger gelehrt als vielmehr gelebt werden in

Schule und Freizeit. Indessen hat er mit
Vorliebe die abendliche Andacht gepflegt in Burgdorf

und Yverdon. — Die Reden an sein Haus

sind teilweise von einer solchen Christlichkeit

durchdränkt, von solcher Gebetsmystik erfüllt,
dass sich unwillkürlich Briefe des Apostels Paulus

zum Vergleich aufdrängen. Gewisse Stücke

davon gehören zu den innigsten religiösen Texten

der deutschen Sprache. —
Und nun vergleiche man Pestalozzi mit den

Rationalisten, mit denen man ihn in den gleichen
Topf zu werfen beliebt! — Haben Goethe,

Schiller, Humboldt, Rousseau je gebetet? Hat

sich Kant nicht lustig gemacht über die Idioten,
die sich mit sich selber unterhalten? Und die

heutigen aufgeklärten Pädagogen? Müsste der

Mann aus Zürich seinen Anbetern und Verehrern

nicht jene Worte entgegenhalten, die er
einst über glaubenslose Eltern gesprochen:

„Aber dass ihr Herz den lieben Gott etwas

angehe, davon hatten sie keine Ahnung." Spüren
denn diese Freidenker nicht, wie weit sie innerlich

von ihrem Helden entfernt sind? Sie wissen

435



es wohl, aber sie „verzeihen" Pestalozzi gross-
mütig diese „zeitbedingte Gebundenheit an

kirchliche Formen".

Nun, hier trennen sich unsere Wege. Wir fas-

sen Pestalozzi nicht auf, wie er sich nach dem
Wunsch der Freidenker im 20. Jahrhundert
gebärden würde, wir nehmen den Mann ernst und

glauben, dass all sein Tun und Reden, zumal in

den letzten religiösen Haltungen bestimmt war
von seiner innersten, wesentlichsten Mitte.

So können wir denn auf die Frage: Wem
gehört Pestalozzi? nicht antworten: Behaltet ihn,

wir desinteressieren uns; er sei und bleibe der

Pädagog des Rationalismus, des blossen

Humanismus, der Freidenkerei! — Wir nehmen ihn

auch n/chf für uns in Anspruch. Lassen wir ihn

aber stehen, dort wo er steht! Sein Verstand

gehört der Aufklärung, aber sein Herz ist christlich,

wie nur je ein Schweizerherz christlich

gewesen ist. Als Mann des Gebetes, der Frömmigkeit,

als Erzieher mit ausgeprägt katholischer

Moral darf er mit grösserer Berechtigung von

uns verehrt und gefeiert werden als von irgend-

wem.
Nun ist es bei uns freilich Sitte, an Pestalozzi

schweigend vorbeizugehen. „Wer nicht für

mich ist, ist wider mich." Man liebt diesen Satz

mehr als den andern: Wer nicht gegen mich

ist, ist für mich." — Der Herr lässt aber die
Sonne seines Lichtes liebevoll über alle aufgehen.

Und Pestalozzi ist kein geringer Funke zuteil

geworden

Worin sehen wir das auch für uns Gültige
und Grosse seiner Erscheinung?

Wenn ein gläubiger Christ redlich Gottes

Gebote zu erfüllen suaht, ist das beachtenswert;

wenn er Hab und Gut verlässt, um dem Rat der

Vollkommenheit zu folgen, mag das heroisch

sein. Was aber, wenn einer ohnedieSicherungen
der Offenbarung aus hingebendem Herzen
allein seine bürgerliche Existenz aufs Spiel setzt,

um mit den Armen arm zu sein? — „Ohne

wichtige, sehr bedenkliche Unternehmungen

wird mein Leben nicht vorbeigehen. Ich werde

meine ersten Entschlüsse, mich ganz dem
Vaterland zu widmen, nicht vergessen. Ich werde

nie aus Menschenfurcht nicht reden, wenn der

Vorteil meines Vaterlandes mich reden heisst."

„Wenn ich einst auf dem Lande bin und einen

Sohn eines Mitbürgers sehe, der eine grosse
Seele verspricht und kein Brot hat, so führe ich

ihn an meinen Herd und bilde ihn zum Bürger."

— Diese Worte, die der junge Pestalozzi an

seine Braut schreibt, hat er wahr gemacht. —
Eine ansehnliche Statthalterstelle bei Rapperswil

schlägt er aus, einfacher Bauer will er werden.

Erwirbt den Neuhof bei Brugg und gerührt vom
Los der Verdingkinder, setzt er deren ein paar
Dutzend an seinen Tisch und opfert sein

Familienleben dem Umgang dieser Verwahrlosten.

Zwar geht alles in die Brüche. Denn im Gegensatz

zu Giovanni Bosco sind ihm die praktischen

Dinge verschlossen. Von Buchhaltung, von
wirtschaftlicher Kalkulation, vorg geschäftlichen

Umgang mit Dingen und Menschen, versteht er

in tragischer Weise nichts. Aber dass ihn das

nicht erledigt, dass er Frau und Kind verlassen

kann, um die verwaiste Stanserjugend zu

betreuen, dass er nach Burgdorf und Yverdon geht,

sind Beweise eines übergrossen adeligen
Herzens. — Man bedenke, er war nicht geschützt
durch eine kirchliche oder staatliche Gemeinschafft,

allein stand er da in seinem heroischen

Verzicht auf Ruhe, Bequemlichkeit und Lebens-

genuss. — Wir sind nicht blind für seine

Schwächen und Menschlichkeiten. Er konnte

leidenschaftlich aufbrausen, wenn er sich in seinen

besten Absichten missverstanden sah,

mochte stampfend und augenrollend aus einer

Konferenz seiner intimsten Mitarbeiter laufen,

war bald ein Opfer tiefer Depression, bald von
der Erhabenheit seines Werkes voll erfüllt, aber

immer wieder zeigte er eine christliche Haltung

von rührender Eindringlichkeit. — Es tut gut

zur Kontrastierung seinen berühmtesten

Zeitgenossen, Goethe, neben ihn zu stellen. Kann

man sich den Olympier von Weimar in bitterer

Zerknirschung über seine Fehler und Sünden

vorstellen? Pestalozzi kann schmetternd die

436



den Schuldiensf ausersehene junge Männer und

bereits im Amte stehende Lehrer zu Pestalozzi

,,in die Lehre" schickten. Im Jahre 1809 gab es

in seinem Institute (bei 150 Zöglingen im Alter

von 7—18 Jahren) etwa 40 solcher Gäste.

Wohl nie hat ein Lehrer-Erzieher schon zu

Lebzeiten derart Schule gemacht, einen so
weltweiten Einfluss ausgeübt wie Pestalozzi. Und

wenn das Ansehen des Institutes mit der Zeit

auch zurückging und Pestalozzi auch diesen

seinen letzten „Versuch" nach nicht ganz 20

Jahren Bestand wieder aufgeben musste, im

eben geschilderten Sinne blieb er in Iferten

doch — „Erzieher der Menschheit".

Man versteht das Wort: Pestalozzi —
„Erzieher der Menschheit" oft in einem andern,

weitern, im umfassenden Sinne. Pestalozzi

sei der Erzieher der Menschheit. In erster

Linie der Schu/erzieher. Aber nicht nur
der Schulerzieher, er sei der Erzieher der

Menschheit schlechthin. Vorbild und Lehrmeister

(„Weg und Wahrheit"!) für alle Gebiete,

auf denen erzogen wird: für die körperliche,
die intellektuelle, die sittliche, die religiöse

Erziehung. Was immer Vater und Mutter dem

Kinde an Erziehung schuldig seien und wie sie

ihm diese Erziehung zu vermitteln haben: das

sollen sie bei Pestalozzi lernen. Was immer

dem Staat an Erziehungsrechten und -pflichten

zukomme, habe der Staatsmann bei Pestalozzi

zu erfragen. Pestalozzis ganze Pädagogik habe

für die ganze — wenn auch religiös und

konfessionell noch so vielfältige — Menschheit

Geltung. Wer immer als Erzieher es mit seiner

Familie, seinen Kindern, seiner Mitwelt und

seiner Nachwelt gut meine, der Pfarrer nicht

ausgenommen, der solle zu Pestalozzi in die

Schule.

Wenn ich das sage, so mache ich — um mit

St. Paulus zu reden — keine Luftstreiche. Das

Wort von Pestalozzi als „Erzieher der Menschheit"

wurde und wird wirklich auch in diesem

Sinne gebraucht. Nicht nur schon zu seinen

Lebzeiten, und nicht nur zur Zeit Augustin Kellers,

sondern auch noch in unseren Tagen.

„Er starb und lebt heut' mehr denn da er

lebte", heisst es in einem Gedicht aus dem
Jahre 1933. Und im Jahre 1944 erliess die

„Schweizerische Gemeinnützige Gesellschaft"

einen Aufruf zur würdigen Feier des Pestalozzi-
Jubiläums am 12. Januar 1946 und das ganze
Jubeljahr hindurch, dem ich folgende Gedanken
entnehme:

„Pestalozzi vertritt mit seiner Persönlichkeit,
Aufgabe und Sendung genau das, was not fuf und kommen

muss: eine neue soziale Gerechtigkeit, eine
eindringliche Besinnung auf die Bedeutung der Wohnstube',

eine neu zu verwirklichende Idee der
Menschenbildung und eine Gemeinschaft des Vater-,
Bruder- und Kindessinnes, die nicht immer von neuem mif
Füssen getreten werden darf."

„In allen Gegenden der Schweiz werden Kurse für

Elternschulung beider Geschlechter organisiert. Damit
soll auf Pesfalozzischer Grundlage das Ehe- und
Familienleben gestärkt werden."

Zu Pestalozzi also müssen wir gehen, um für

die Welt das zu finden, was ihr not tut!

Die neue soziale Gerechtigkeit soll auf
Pestalozzischer Weltanschauung aufgebaut werden!

Menschenbildung — im Sinne und Geiste
Pestalozzis!

Vater-Bruder-Kindessinn nach Pestalozzis

Religion!

Elternschulung nach Pestalozzischer

Weltanschauung I

Reform und Stärkung des Ehe- und Familienlebens

auf Pestalozzischer Grundlage!

Das ist schon allerhand.

Nun, wir wollen dem gehobenen Stil eines

Aufrufes Rechnung tragen und auch diese Worte
nicht auf die Goldwaage legen. Aber es muss

denn doch gesagt werden, dass in allen diesen

Dingen für uns Christen nicht Pestalozzi

unser Lehrmeister, „Erzieher der Menschheit"

ist, sondern Jesus Christus. Wie sagt nur
St. Paulus im ersten Korintherbriefe: „Ein
anderes Fundament kann niemand legen, als

das gelegt ist: Jesus Christus". Und Christus

selber lehrt seine Jünger: „Ihr sollt euch nicht

Meister nennen, denn einer ist euer Meister.

429



Ihr sollt euch auch nicht Lehrer nennen, denn

einer ist euer Lehrer: Christus".
Nebenbei bemerkt: Aus lauter Begeisterung

für den Gedanken, dass Pestalozzi der Erzieher

der Menschheit sei, kommt man gelegentlich

so weit von der Wirklichkeit ab, dass man
als Pestalozzi-Weisheit, als Pestalozzi-Ethik
hinstellt, was schon in der Bibel niedergelegt ist:
als Lehre Jesu Christi selber oder seines besten

Schülers, des hl, Paulus, oder was gar schon im
Alten Testament steht. In einem sonst sehr tüchtigen

neuem Pestalozzibuche, geschrieben von
einem angesehenen schweizerischen Pädagogiker,

lese ich z. B. über die Liebe:

„Wie redet doch Pestalozzi selbst von ihr (nämlich

von der Liebe): ,Die Liebe ist langmütig und

freundlich; die Liebe eifert nicht, die Liebe treibt
nicht Mutwillen, sie blähet sich nicht. Sie stellet sich

nicht unbärdig; sie suchet nicht das Ihre; sie lässt

sich nicht erbittern, sie trachtet nicht nach Schaden.

Sie freuet sich nicht der Ungerechtigkeit, sie freut
sich aber der Wahrheit. Sie verträgt alles, sie glaubt
alles; sie hofft alles; sie duldet alles. Freunde!
Brüder! Tut Gutes denen, die euch hassen; segnet die,
die euch verfluchen. Sammelt feurige Kohlen auf das

Haupt Eurer Feinde! Lasset die Sonne nicht
untergehen über euerm Zorne.' "

Oder hatte Pestalozzi selber, als er diese

Worte schrieb, gemeint, sie seien eigene
Erfindung?

Und noch eine weitere wichtige Bemerkung

— um ja nicht missverstanden zu werden! Wir
wollen uns freuen, wenn weite Kreise, die die
Hl, Schrift vielleicht nicht lesen und vielleicht
in keine Predigt gehen, um hier an der Quelle

die Grundlehren des Christentums kennen zu

lernen und, von ihnen angerührt, sie dann im

eigenen Leben zu verwirklichen, sie auch in die

Welt hinaus und in die Seelen der Kinder

hineintragen: wir wollen uns freuen, wenn auch

diese Menschen durch Pestalozzis Schriften,

wenn vielleicht auch nicht ganz wort- oder

sinngetreu, damit bekannt werden. Mancher

würde vielleicht ganz verlottern, wenn er

nicht wenigstens an Pestalozzi einen Halt

hätte. Aber wir wollen uns dabei doch des

gewaltigen Unterschiedes bewusst bleiben
zwischen sittlichen Folgerungen, die der Mensch

Pestalozzi mit bloss menschlicher Autorität
predigt, und der Wirkkraft der sittlichen Gebote,
die der Gottmensch Jesus Christus mit
göttlicher Autorität verkündet. In einem deutschen

Bühnenstücke steht die Frage: „Braucht es denn

einen Gott, um kein Schuft zu sein?" Kardinal

Faulhaber in München antwortet darauf: „Ja!
Wir brauchen erstens Gottes Offenbarung,

um das sittlich Gute auch sicher zu
erkennen. Wir brauchen zweitens Gottes

Autorität, um das Gute auch unter schwersten

Opfern und schwierigsten Umständen pflichtgetreu

zu wollen. Wir brauchen drittens Gottes

Gnade, um das Gute auch tatsächlich zu tun."

„Erzieher der Menschheit"! Dass wir Katholiken

mit diesem kühnen Worte, im letzten Sinne

aufgefasst, nicht einverstanden sein können,
bedürfte eigentlich nach dem, was wir schon

bis dahin gehört haben, keines Beweises.

Es gibt keine menschliche Berufstätigkeit,

wo das Weltanschauliche eine so entscheidende

Rolle spielt wie das Erziehen.

Das Gesetz ,,Erziehe weltanschaulich!"

gehört, wie die andern: „Erziehe individuell!",
„Erziehe allseitig!", „Erziehe rechtzeitig!" zu

den Grundgesetzen aller Pädagogik.

Es gibt ein weiteres allgemeines Erziehungsgesetz:

Ueber die Weltanschauung, zu der das

Kind erzogen werden soll, entscheiden die

Eltern. Wenn es in unserer Bundesverfassung im

Art. 49 heisst: „Ueber die religiöse Erziehung
der Kinder bis zum erfüllten 16. Altersjahre

verfügt der Inhaber der elterlichen oder
vormundschaftlichen Gewalt", so ist das nicht

bloss eine Bestimmung des besonders klugen
und wohlberatenen schweizerischen Grundgesetzes,

es gehört zum ehernen Bestände der

Verfassungen aller — Kulturstaaten der Welt.

Wenn sich darum einer um den Auftrag
bewirbt, Kinder katholischer Eltern zu erziehen,

dann muss er sich — naturgemäss — nicht nur

darüber ausweisen, dass er die erforderlichen

profanen Kenntnisse und Fertigkeiten besitzt,

ein Edelmensch und ein vorzüglicher Methodiker

ist, sondern auch, und zwar ganz besonders,

430



darüber, an was für ein Credo er glaubt, welches

Credo ihm Herzenssache ist. Nur wenn

er — mit seinen übrigen guten Ausweisen —
das gleiche Credo betet wie die Eltern und es

freudig betet, werden ihm die katholischen

Eltern ihr Kind unbedenklich und freudig zur

Erziehung und zum Unterricht anvertrauen.

Wir Katholiken beten nun ein anderes Credo
als Pestalozzi.

Wir glauben nicht nur — mit dem Gefühle,

wie Pestalozzi —, dass es einen Gott gibt,
sondern auch an die Lehre des vatikanischen

Konzils, „dass der Mensch mit dem natürlichen

Licht der Vernunft aus den erschaffenen Dingen
Gott mit Sicherheit erkennen — und, wie PiusX.

beifügt, auch beweisen — könne."

Wir glauben ferner — im Unterschied zu

Pestalozzi — daran, dass es „der Weisheit und

Güte Gottes gefallen habe, sich selber und

seine ewigen Ratschlüsse auch noch auf übernatürliche

Weise zu offenbaren" — damit wir auf

diese Weise Gott und seine Eigenschaften, den

Menschen in seiner Natur und seinem Ziele und

die Mittel, dieses Ziel zu erreichen und es auf

möglichst vollkommene Weise zu erreichen, mit

grösserer Sicherheit und vollkommener erkennen

können.

Wir glauben nicht nur — mit Pestalozzi —
an Christus als den edelsten aller Menschen,

die je über unsern Stern gegangen; uns ist —
im Gegensatz zu Pestalozzi — Christus der

wesensgleiche Sohn Gottes, der in unsere Welt

gekommen ist — in erster Linie, um uns zu

erlösen, von der Erbschuld und der persönlichen

Schuld zu erlösen, uns also das verlorene

übernatürliche Leben wieder zu geben, dann

auch, um uns religiöser Lehrer, der religiöse
Lehrer, und, auf dem Wege zum Heil, Führer,

Hirte, Vorbild, der Führer, das Vorbild zu sein.

Im Sinne seines eigenen Wortes: „Ich bin der

Weg, die Wahrheit und das Leben."

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

— daran, dass dieser Christus eine Kirche

gestiftet hat „mit hierarchischer und monarchischer

Verfassung, zum Zwecke der Bewahrung und

Vermittlung der in sie gelegten Werte und

Kräfte". Wir glauben, dass Christus dieser

Kirche — dem corpus Christi mysticum, dem

fortlebenden Christus — die drei Aemter:
Hirten-, Lehr- und Priesteramt anvertraut hat, und

dass darum der Priester nie durch den Lehrer

ersetzt werden darf und kann.

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

—, dass es sich bei dem, was die Kirche

— kraft des ihr verliehenen göttlichen Beistandes

— der Menschheit feierlich verkündet, nicht

um „Meinungen" oder gar um blosse

„Zankapfelfragen" handelt, sondern um im Gewissen

verpflichtende unfehlbare Wahrheit. „Gehet hinaus

in alle Welt, taufet sie, und lehret sie alles

halten, was ich euch geboten habe."

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

— daran, dass alle Menschen unter schwerer

Sünde verpflichtet sind, dieser Kirche beizutreten,

sobald sie hinlänglich Gelegenheit hatten,

diese Kirche als die Stiftung Jesu Christi

kennen zu lernen. Und wir glauben — mit dem

athanasianischen Glaubensbekenntnis —, dass,

wer schwer schuldbar diesen Glauben nicht rein

und unversehrt bewahrt, nicht selig werden

könne.

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

—, dass es heilige Pflicht des Katholiken

ist, seine Kinder in dieser heiligen, katholischen

und apostolischen Religion zu erziehen: in der
Familie zuerst, und dass es heilige Pflicht des

Katholiken ist, dafür zu wirken, dass auch die

Schulerziehung für katholische Kinder mit der

Religion des katholischen Elternhauses

übereinstimmt.

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

—, dass die Kinder nicht nur allgemein

religiös „erzogen" werden sollen, sondern dass

zu einer gründlichen religiösen Erziehung auch

der religiöse Unterricht gehört. Und wir glauben

daran, dass diesem religiösen Unterricht

vermöge seiner Würde in der Schulsfube der

vornehmste Platz gehört, noch mehr: dass der

Religionsunterricht seiner Natur nach das

Zentralfach zu sein hat, dem sich die andern Fächer

zu konformieren haben, und dass der ganze
Schultag — um mit Papst Leo XIII. zu sprechen

431



— vom Geiste des Religionsunterrichtes
gesegnet werden sollte.

Wir glauben — im Gegensatz zu Pestalozzi

— daran, dass der katholische Religionsunterricht,

wovon der Sittenunterricht ein Teil

ist, nach Stoff und Methode der Autorität der
Kirche — des Bischofs und seines Vertreters:
des Pfarrers — untersteht.

Und endlich glauben wir daran, dass der

„Edelmensch", nach dem Pestalozzis Pädagogik
doch so eindringlich und immer wieder ruft,
nicht schon durch die Entwicklung seiner natürlichen

Kräfte geschaffen werde, sondern erst

durch Eingiessung der Uebernatur, also durch

die heiligmachende Gnade, und dass dieses

übernatürliche Edelmenschentum nur
erhalten bleibe durch die — helfende Gnade

Gottes, und dass darum zur Erziehung zum
wahren Edelmenschentum auch die übernatürlichen

Erziehungsmittel, die Gnadenmittel,
gehören.

In so vielen und so wesentlichen Punkten

also unterscheidet sich die katholische
Weltanschauung von der Weltanschauung Pestalozzis;
in so vielen und so wesentlichen Punkten

unterscheidet sich darum auch die katholische
Pädagogik von der Pädagogik im Geiste Pestalozzis.

„Erzieher der Menschheit"? Aus unsern

Ausführungen folgt, dass Pestalozzi unser — der

Katholiken — Erzieher, Erzieher im Vollsinne
des Wortes, nicht sein kann.

Was wir eben sagten, sei nicht unser letztes

Wort.

4. Und nun

Aus der entschiedenen Ablehnung wesentlicher

weltanschaulicher Grundsätze Pestalozzis

folgt nicht, dass wir über Pestalozzi selber hart

urteilen dürfen. Das ist auf unserer Seite schon

dann und wann geschehen, und kommt —
leider — noch heute gelegentlich vor.

Pestalozzi war ein Kind seiner Zeit. Ach, das

sind wir ja alle mehr oder weniger und nehmen

darum — vielfach unbewusst — feil an den

Vorzügen und an den Schwächen unserer Zeit.

Darum wird das Gute, das wir sind und tun, uns

nur zum Teil gutgeschrieben. Darum auch sind

wir für so viel Mangelhaftes in unserm Sein

und Tun nur zum Teil verantwortlich. War
Pestalozzi auch in früher Jugend im Geiste des

positiven Christentums erzogen worden: wir
wissen ja nicht, wie tief ihm diese Erziehung

ging, gehen konnte, und wir wissen nicht, was

alles auf ihn eingewirkt hat, dass er mit der Zeit

zu einem „Christentum" ohne göttlichen Stifter,

darum ohne Dogma und ohne Kirche, sich

entwickelte. Aber das wissen wir: dass er persönlich

ein Edelmensch war. Und das wissen oder

glauben wir: wenn Pestalozzi guten Glaubens

und guten Willens war — und welcher Sterbliche

hätte ein Recht, ihm diesen guten Glauben

und diesen guten Willen abzusprechen —; und

wenn er das viele Gute, das er getan oder

wenigstens gewollt, und das viele Schwere,

das er erlitten, aus seinem Gottesglauben heraus,

aus Achtung vor dem Willen Gottes tat

und litt — und wer dürfte sich vermessen,
ihm weniger edle Motive zu unterschieben!

—, dann wird er nicht nur von vielen
Menschen auf Erden als einer ihrer ganz Grossen

gefeiert; dann gehört er auch vor Gott zu den

Grossen. Dann stehe ich nicht an, ihm im

Himmel einen Platz einzuräumen — ganz nahe

bei den von der Kirche heilig gesprochenen

grossen katholischen Pädagogen, neben einem

hl. Josef von Calasanz, einem hl. J. B. de la

Salle, einem hl. Don Bosco.

Und noch etwas. Wir müssen wesentliche

Grundsätze Pestalozzischer Weltanschauung
und Pestalozzischer Pädagogik unerbittlich
ablehnen. Wir müssen es aus der Sorge für das

irdische und das ewige Wohl der Menschheit

heraus tief beklagen, dass, unter Auswirkung
Pestalozzischer Weltanschauung und Pestalozzischer

Pädagogik, in Familie und Schule, in Staat

und Gesellschaft, ach, in der ganzen Welt, viel,
sehr viel positives Christentum verloren gegangen

oder verkümmert ist. Wir haben ferner

Grund anzunehmen, dass ein grosser Teil der

Begeisterung für Pestalozzi in der Welt — auch

anlässlich von Pestalozzi-Jubiläen — nicht so

432



Türe ins Schloss werfen, im Gang einem Kinde

begegnen und berührt von seiner Unschuld

umkehren und seine Mitarbeiter kniefällig um

Verzeihung bitten für seine Heftigkeiten. — Nie hat

er Menschen persönlich angegriffen, aber se'ne

Selbstkritik ist oft vernichtend.

So erscheint uns Pestalozzi als heroischer

Mensch und Christ der Tat (etwa im Sinne der

Oxfordbewegung), der in unserer Heimat starke

religiös-sittliche Kräfte gepflegt und geweckt

hat. Er glaubte nicht, wir sagen es nochmals.

Aber ein Mann von solcher Güte und Demut,

ein solch inniger Beter kann nicht mala fide

gewesen sein. — Stellen wir uns nur vor, was er

für die Familie in religiöser und erzieherischer

Hinsicht getan hat! Nie verherrlichte ein Schweizer

vor ihm und nach ihm dermassen den

Hausstand. Von ihm leitet er alle Kultur her, ihn selbst

aber sieht er nur erhalten in der Beziehung zu

Gott: „Wenn wir in diesem Leben etwas

mehr lieben würden als Gott, wenn wir

uns nicht darum liebten, damit wir desto

mehr Gutes tun könnten, so würde der

Todesgedanke Schrecken für uns haben.

(An die Braut.) „Der Mann, der im

Anblick des Weibes nicht den Engel des Herrn

verehrt, dessen Hand ihn zur Anbetung des

Allmächtigen führt, findet nicht Friede beim

Aufgang der Sonne und nicht bei ihrem

Niedergange."

Dementsprechend ist für Pestalozzi Erziehung

nur eine Nachahmung des Familienverhältnisses.

Jede Bildung losgelöst von der Familienatmosphäre

ist ihm verderbliches Wissen des

Fleisches, eine Schädigung der Seele.

Damit sind wir bei seiner pädagogischen

Leistung angelangt und fragen uns: Hat er auch

als Erzieher für uns massgebende Bedeutung?

Oder ist er längst überholt, lässt er sich leicht

ersetzen durch andere Grössen?

Kann uns seine Methode noch verpflichten?

Dass für ihn nur religiöse Erziehung im Sinne

eines praktischen Christentums allein in Frage

kam, mag jedermann klar sein. Der göttliche

Keim im Menschen muss geweckt werden. Das

ist die Basis. — Die Methode, wie nun dieses

Ziel durch Darbietung bestimmter Bildungsgüter

erreicht wird, ist in Einzelheiten längst überholt.

Die Grundlinien aber, die Pestalozzi aufgestellt

hat, blieben bis heute epochal; sie werden nur

verfeinert, nie überholt werden können, weil sie

einer tiefen Intuition abgewonnen sind. Da sie

wohl allgemein bekannt sind, deuten wir sie nur

kurz an.

Das erste Prinzip fasst Pestalozzi unter dem

Begriff „Anschauung" zusammen, der aber weit

mehr bedeutet, als die Moderne damit

auszudrücken beliebt. Das Kind soll nicht intellektua-

listisch-formal belehrt werden, sondern immer

und überall zur Realerfahrung der Dinge kommen.

Z. B. in der Religion durch erlebbare

Liebe! Als zweites fordert er systematische

Arbeitsschule. Nicht Anlernen von Wissen,
sondern Anregung der spontanen Mitarbeit des

Kindes. Dabei sind die Kräfte des jungen
Menschen gleichmässig auszubilden, Kopf, Herz und

Hand müssen als eine harmonische Trias in gleicher

Stärke gepflegt werden.

Das sind Grundforderungen, an denen keine

lebendige Schule vorübergehen kann. Sie quellen

aus einer ganz neuen Einstellung zum jungen

Menschen. Pestalozzi ist der erste, der

den sozial-religiösen Eros zum Kinde gelehrt

und gelebt hat, der das Kind in den Mittelpunkt
stellte und die Bildungsgüter psychologisch

ihm anzupassen suchte. Ist Rousseau der

theoretisch-literarische, so ist Pestalozzi der

pädagogisch-praktische Entdecker des Kindes. Er orientiert

sich nicht mehr am Anspruch des verbildeten

Erwachsenen, sondern er orientiert sich

an der jugendlichen Natur selbst, die er für so

gross und heilig hält, dass ihm für sie kein

Opfer des Lebens zu gering ist. — Gewisse

Sprüche, die von dieser Haltung abfallen, hat er

wohl in verbitterten Stunden seiner Feder

anvertraut: „Wer immer etwas mit den Menschen

ausrichten oder sie zu etwas machen will, der

muss ihre Bosheit bemeistern, ihre Falschheit

verfolgen und ihnen auf ihren krummen Wegen
den Angstschweiss austreiben." „Die Liebe ist

437



zum Auferziehen der Menschen nichts nutz, als

nur hinter und neben der Furcht."
Pestalozzi ist der Schweizer von grösster

Weltwirkung geworden. Er wäre stolz gewesen,
wenn er seinen Landsleuten, näherhin den Bauern,

etwas bedeutet hätte. Heute aber orientieren

sich China, Japan und Amerika an ihm.
Es wäre zum Schluss nur noch die bescheidene

Frage zu stellen: Was gilt der Prophet
praktisch in seinem Vaterlande, das von seinem
Ruhme lebt?

Setzen wir als Antwort jene Worte her, die
der Wettinger Seminardirekfor Arthur Frey in

seiner Rede in Solothurn am 27. Mai 1943

gesprochen hat: ,,Könnte er (Pestalozzi) einen
Blick in die pädagogische Gegenwart hinein

tun, er müsste die schmerzlichste Enttäuschung
erleben. Vielleicht würde sein Auge zunächst

aufleuchten, wenn er sähe, wie heute seine
Ideen in den Unterklassen der Volksschule wieder

zu einer Geltung und Wirkung kommen,
die ihnen jahrzehntelang verloren gegangen
war. Aber je weiter er auf der Stufenfolge
unserer Unterrichtsanstalten aufwärtsstiege, um so

mehr müsste sich sein Blick verdüstern und sein

Endurteil wäre: So war es nicht gemeint! Nein,
das war es nicht, was mir Herz und Geist
erfüllte und bedrängte. Ida dachte an Menschen-

Ein Besuch im J. J. Rousseau
Nomen est omen. Ob wir es wollen oder nicht,

schon der Titel drängt uns zur Stellungnahme. Wer
den Namen „Rousseau" hört, fühlt eine leise

Bewunderung oder kühle Ablehnung in sich aufsteigen.

Vor einem Rousseau-Institut steht man mit
gespannter Erwartung oder skeptischer Vorsicht —
je nach dem weltanschaulichen Standpunkt.

Es kann aber auch Erwartung und Vorsicht etwa

zu gleichen Teilen gemischt sein. Wenigstens mir

erging es so, als ich mit einer Gruppe von
Studenten der Universität Freiburg in der Vorhalle
des alten Palais Wilson der Dinge harrte, die da

kommen sollten.

Am Eingang der Bibliothek begrüsste uns M.
Pedro Rossello, directeur adjoint du

Bureau international d'Education. (In Genf nennt sich

bildung, an eine alle guten Kräfte gleichmässig
erfassende Entwicklung des Einzelwesens zu
einem edleren Dasein und Mittun in der Gemeinschaft.

Ihr aber denkt beinahe nur an die
Ausbildung eines einzelnen seelischen Vermögens,
des Intellekts, ja, noch enger: an die methodisch

ausgeklügelte Vermittlung eines Wissens
und Könnens, dessen Stoff ihr mit reichlicher
Willkür ausgewählt habt." —

Wirklich, was von Christus oft gesagt wird,
man habe ihn dogmatisiert, um seine Forderungen

sabotieren zu können, das ist hier wahr
geworden. — Von unseren profanierten, jeder re-

t ligiösen Mitte beraubten Mittelschulen würde
sich Pestalozzi mit Schaudern abwenden. Aber
auch dort, wo man sich rühmt, Christentum als

isoliertes Religionsfach zu pflegen, ist man an-
dernfeils einer amorphen, intellektualistischen

Lernschule, einer perversen Hirnkultur verfallen,

vor der uns der grosse Zürcher just retten
wollte. — Nicht der jugendliche Mensch und
seine Bedürfnisse, nicht die Liebe und Freude

an seelischen Gütern, nicht die Eigenart des

Individuums sind unsere Orientierungspunkte,
sondern die „Bildungsansprüche" einer aus
jeder menschlichen Mitte gefallenen Universität.

Willisau. Dr. Franz Dilger.

-Institut in Genf
ja jedes Bureau „international"!) Er überblickte die
bunte Sfudentenschar aus dem schweizerischen
Rom (es waren verschiedene geistliche Fräcke und

ehrwürdige Schleier darunter) und erfasste sogleich
die Situation.

„Meine Damen und Herren! Der Titel Rousseau-

Institut hat seine positive und seine negative Seife.

Die Verehrer des Genfer Pädagogen denken dabei

sofort: .Rousseau! Aha, etwas ganz Besonderes!'

Seine Gegner aber: .Rousseau? Nichts für
uns!' In Wirklichkeit trägt das Institut diesen

Namen nicht als weltanschauliche Flagge. Es heisst

einfach so, weil Claparede, ein Arzt und Experi-
mentalpsychologe, sein Laboratorium im Jahre

1912 — dem 200. Geburtstag des Genfer

Pädagogen — gründete. Es ist überhaupt heute kein

438


	Gehört Pestalozzi auch uns?

