
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 17

Artikel: Pestalozzi

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 1. JANUAR 1 946 32. JAHRGANG + Nr. 17

Nach einer Zeichnung des Livlan-
ders G. A. Hippius v.J. 1S18.

(Aus: Die Stimme Pestalozzis,
Urs Graf Verlag.)

Pestal OZZI (12. Januar 1746 bis 17. Februar 1827)

Vor einigen Jahren pilgerten ungarische Lehrer

in die Schweiz, ins „klassische Land der

Erziehung", wie unsere Heimat seit Pestalozzi

und Pere Girard im Auslande vielfach genannt

wird. Am Grabe Pestalozzis beim Schulhaus zu

Birr, in der Nähe von Brugg, sprach Koloman

Kutas also zu seinen Kollegen:

„. Lass uns, o Goft, zu der Seele des Toten sprechen,

der bei Dir ruht: Von Dir, längst geschiedener

Geist, sagen wir nicht, dass Du ein grosses Herz hattest

•—• Du selbst warst ein grosses Herz. Du warst das Herz,

welches seinen innern Reichtum andern hingegeben hat

Fürsten kamen zu Dir, weil Du König warst kraft

Deines unerschöpflichen innern Reichtums. Du bist das

Herz gewesen, das Herz Deines Landes, Deines

Zeitalters, der Erziehung.

Wir sagen nicht, Du hattest Liebe, weil Du die Liebe
selbst wärest Wir sagen nicht, Du habest wunderbare

Träume gehabt — Dein ganzes Leben war ein

fortwährendes schönes Träumen

Wir sagen nicht, Du habest einen hohen Geist
gehabt, weil Du selbst ein erhabener Geist warst.

Du grösster Reformator der Erziehung, Du erhabener

Toter, Du gehörst zu den Edelsten unseres
Kulturlebens, weil Du die Liebe, das Herz, der grosse Träumer,

der erhabene Geist warst.

O Gott der Liebe, der Du über allem Vergänglichen
stehist, lass uns in diesem hohen Augenblicke fühlen,

421



dass der Tod hier erbleicht, Vergänglichkeit ihre Kraft

verliert, dass es nur eine Realität gibt, die der Liebe

Nicht wahr, so feierlich hat noch nie ein

Katholik einen Heiligen seiner Kirche angeredet;

in solchen Tönen wurde überhaupt kaum

je ein Grosser dieser Erde besungen. So sprechen

sonst nur die Theologen, wenn sie nach

einem menschlichen Ausdruck für die unendliche

Grösse Gottes ringen: Gott habe nicht
Liebe — sagen sie dann —, Gott sei die

Liebe; Gott sei nicht gerecht, Gott sei die
Gerechtigkeit usw.

Wir wollen mit dem ungarischen Verehrer
Pestalozzis nicht rechten, seine Worte nicht auf

die Goldwaage legen. Jetzt schon gar nicht,

wo eine ganze Welt sich rüstet, den 200.

Geburtstag des wohl am weitesten bekannten und

meistgenannten Schweizers in feierlicher Weise

zu begehen.

Auch wir Katholiken beugen uns in Ehrfucht

vor dem grossen Philantropen. Wenn
Pestalozzi in „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt"
einmal schreibt: „Seit meinen Jünglingsjahren
wallte mein Herz wie ein mächtiger Strom einzig

und allein nach dem Ziele, die Quellen des

Elends zu verstopfen, in die ich das Volk um
mich her versunken sah", so war das keine

Uebertreibung.—Auch wir huldigen dem

grossherzigen Bürger unseres Landes, der dem

Worte nie untreu wurde, das er in jugendlicher

Begeisterung an Anna Schulthess schrieb, um
deren Hand er damals warb: „In Absicht auf

den Ehestand muss ich Ihnen das sagen, meine

Teure, dass ich die Pflichten gegen meine
geliebte Gattin den Pflichten gegen mein Vaterland

für untergeordnet halte,und dass ich,

ungeachtet ich der zärtlichste Ehemann sein werde,

es dennoch für meine Pflicht halte, unerbittlich

gegen die Tränen me'nes Weibes zu sein, wenn

es jemals mich mit denselben von der geraden

Erfüllung meiner Bürgerpflicht, was auch immer

daraus entstehen möge, abhalten wollte." —
Auch wir erbauen uns am Edelmenschen, dessen

letztes Wort ein Wort des Verzeihens für

seine Feinde war, die, früher se'ne Freunde,

jetzt als Gegner ihm die letzten Lebenstage so

unsäglich schwer gemacht hatten: „Möge der

Friede, zu dem ich eingehe, auch meine Feinde

zum Frieden führen! Auf jeden Fall verzeihe ich

ihnen." — Auch wir bewundern in Pestalozzi

das psychologisch-pädagogische Genie, wie es

in solcher Ausprägung vielleicht einzig dasteht

in der Geschichte der Menschheit.

Und doch können wir den 12. Januar nicht

mitfeiern, ohne zu diesem und jenem, was über

Pestalozzi von seinen Verehrern schon gesagt
und geschrieben worden ist, und was
voraussichtlich in diesen Tagen erst recht über ihn

geredet und geschrieben werden wird, als Katholiken

unsere ernsten Vorbehalte zu machen. Das

wäre dann unser bescheidener, aber vielleicht
doch nicht ganz überflüssiger Beifrag zum
Pestalozzi-Jubiläum.

1. Pestalozzi — im Dienste des Volkes
Pestalozzi wurde, seinem Wunsche gemäss,

beim Schulhaus in Birr, in der Nähe seines

ersten pädagogischen Wirkens also, begraben.
Nur ein rauher Feldstein und ein Rosenstrauch

schmückten sein inschriftloses Grab. Er selber

hatte einmal, in einem Zustand tiefer Trauer,
geschrieben:

„Auf seinem Grab wird eine Rose blühen,
deren anblick äugen weinen machen wird,
die by seinem Leiden trochen geblieben."
Bei einem Neubau des Schulhauses baute

dann „der dankbare Aargau" die Giebelseite

des Schulhauses zu einem Denkmal für den

grossen Verstorbenen aus, und Augustin Keller,

der kantonale Erziehungsdirektor, verfasste den

Text dazu.

Lassen wir uns für unsere Betrachtung von
Augustin Keller zu den Stationen Pestalozzi-

schen Wirkens führen!

„Reffer der Armen auf dem Neuhof."

Das ist der erste Ehrentitel, den Augustin Keller

Pestalozzi gibt. Ob er ihn verdient?

Gewiss, auch wir wissen die Anregungen, die

von Pestalozzis Armenschule ausgingen und

noch heute fruchtbar sind, zu würdigen. Dass

die Gründung der Armenschule nicht aus rein

humanitären Beweggründen erfolgte, sondern

422



in erster Linie durch die damalige missliche

wirtschaftliche Lage Pestalozzis veranlasst wurde,
mindert deren Segen nicht, höchstens das

Verdienst Pestalozzis. Der erste pädagogische
Zweck der Anstalt heisst: Erziehung des Kindes

(des Armen) zur Arbeit! Das Kind des Armen
soll nicht — jetzt schon und später, als Bettler

oder gar Verbrecher erst recht — der Gesellschaft

zur Last fallen. Es soll in den Stand

gesetzt werden, durch seiner Hände Arbeit, wozu

es hier angehalten wird, sich selber menschenwürdig

durchs Leben zu bringen und so der

Gesellschaft sogar nützlich zu werden. „Das
beste Almosen", sagte Pestalozzi einmal, „ist
dasjenige, welches den, der es empfängt, in den

Stand setzt, nicht mehr betteln zu müssen."
Indem das Kind aber arbeitet, werden seine

körperlichen, geistigen und sittlichen Kräfte

entwickelt, wird es also — erzogen. Und das ist

der zweite Zweck des Pestalozzischen Versuches:

Erziehung durch Arbeit.

Dadurch wird freilich Pestalozzi noch nicht

zum „Retter der Armen" schlechthin — abgesehen

davon, dass man die beiden Zwecke

schon vor ihm kannte, sie allerdings psychologisch

weniger tief erfasst hatte. Er wird wohl

Helfer, Befreier, Erzieher einer Gruppe von
Kindern aus seiner Nachbarschaft. Er wird ferner

Anreger für andere zu ähnlichen Versuchen.

Und was er selber dabei lernt, befruchtet seinen

pädagogischen Instinkt und wirkt sich in seinem

weitern psychologisch-pädagogischen Denken

und Wagen wohltätig aus. Das alles sei freudig
anerkannt. Aber wenn der Ausspruch Kellers

so verstanden würde — und er wird wirklich

gelegentlich so ausgelegt —, als sei Pestalozzi

auf dem Neuhof der „Retter der Armen" im vollen

und ausschliesslichen Sinne des Wortes
geworden, dann müssen wir widersprechen. Der

„Retter der Armen" ist nicht am 12. Januar

1746 geboren worden, sondern am 25. Dezember

des Jahres 1 der christlichen Zeitrechnung.

„Prediger des Volkes in Lienhard und

Gertrud",

schreibt Augustin Keller weiter.

Vielleicht verdient Pestalozzi keinen Titel so

bedingungslos wie diesen. Niemand wird —
noch heute — diesen Roman, wenigstens den

ersten und vielleicht auch noch den zweiten Teil,

ohne tiefe Achtung vor dem Volksschriftsteller
und ohne reichen psychologischen und pädagogischen

Gewinn lesen. In „Lienhard und
Gertrud" ist Pestalozzi Psychologe und Pädagoge,

Soziologe und Volkswirtschafter, in der ersten
Hälfte auch erbaulicher Prediger, Prediger von
religiöser Tiefe und Wärme, und ergreifender

Epiker zugleich. „Lienhard und Gertrud" sei,

hat einer gesagt, das einzige Buch Pestalozzis,

das jeder berufliche Erzieher gelesen haben

müsse. Weil das Wesentliche, das Bleibende der

psychologisch - pädagogisch - methodischen

Weisheit Pestalozzis längst in das pädagogische
Schrifttum und in das pädagogische Wissen —
wenigstens in das Wissen! — der berufsmässigen

Erzieher eingegangen sei. Vielleicht! * Auf

jeden Fall hätte ein Lehrer, der für die Lektüre

* Der Schreibende möchte immerhin an neuerer
Pestalozzi-Literatur zum Studium empfehlen:

Heinrich Pestalozzi, Reden an mein Haus,

herausgegeben von Walter Muschg, Sammlung Klosterberg,

Verlag Benno Schwabe, Basel 1943.

Ausgewählte Briefe Pestalozzis, von Hans Stettbacher.

Verlag Benno Schwabe, Basel 1945.

H. Pestalozzi. Aphorismen. Ausgewählt von Adolf

Haller, Verlag Alfred Scherz, Bern.

Pestalozzi-Worte. Ausgewählt von J. J. Ess. Verlag
Rascher, Zürich, 1946.

Die Stimme Pestalozzis. Ausgewählt von Otto Müller.

Urs Graf Verlag, Ölten. 1941.

Pestalozzi im Lichte zweier Zeitgenossen: Henning
und Niederer. Von Dr. E. Dejung 1944. Verlag Rascher,

Zürich.

Eine gründliche Einführung in das Leben und Wirken
und in das Schrifttum Pestalozzis und über Pestalozzi,
mit einem Anhang: Zur Bibliographie — bietet: Walter
Guyer, Pestalozzi. Verlag Huber, Frauenfeld 1932.

„Die Religion im Leben und Denken Pestalozzis".
Von Heinrich Hoffmann, Verlag Herbert Lang, Bern,
1944.

Wer eine gute und zugleich billige Ausgabe der

wichtigsten Werke Pestalozzis wünscht, sei aufmerksam

gemacht auf ,,Heinrich Pestalozzis lebendiges Werk",
herausgegeben von Adolf Haller in vier Bänden. Verlag
Birkhäuser, Basel. 1945.

423



dieser einzigartigen Dorfgeschichte Interesse

und Zeit nicht aufbrächte, nicht das Recht, den

Namen Pestalozzis je im Munde zu führen. —
Nur schade, dass in den zwei weitern Teilen

des Werkes und bei der Umarbeitung der zwei

ersten Teile der religiöse Gehalt immer mehr

verwässerte und an die Stelle des Pfarrers

immer mehr der Lehrer trat!

„Zu Starts Vater der Waisen",

fährt die Inschrift fort.

Kein Abschnitt aus dem Leben Pestalozzis

ist uns allen so wohl bekannt, wie sein Wirken
in Stans. Wer sonst nichts von Pestalozzi weiss,

der kennt doch wenigstens das Bild, das ihn als

Erzieher, als Vater unter den Waisenkindern

von Stans darstellt. Hier sagt der Text Augustin

Kellers nicht zu viel, sondern zu wenig.
Pestalozzi war in Stans nicht nur „Vater der

Waisen"; er war ihnen viel mehr: er war ihnen

Freund, Lehrer, Mutter, er war ihnen oder wollte
ihnen einfach alles sein.

Um das Verdienst Pestalozzis zu schmälern,

weist man gelegentlich darauf hin, dass die

Berufung nach Stans durch die helvetische Behörde

ihm hoch willkommen, dass der Gang zu den

Waisen nach Stans ihm also nicht ein Opfer,
sondern eine eigentliche Erlösung war, Erlösung

von finanziellen und seelischen Nöten. Nachdem

seine Versuche im „Neuhof" ein so
rasches Ende genommen, habe er bekanntlich

Jahre lang um eine Anstellung eigentlich gebettelt,

zuerst im eigenen Lande und dann im
Ausland: in Oesterreich, darauf im Frankreich

der Revolution. Immer wieder ohne Erfolg —
trotzdem er sich, um eher unterzukommen, in

eine Unterart des Freimaurerordens hatte

aufnehmen lassen. Mag sein! Aber man übersieht

dabei, dass Pestalozzi bei allen Versuchen,

irgendwo Verwendung zu finden, mehr von

seinem Sendungsbewusstsein getrieben wurde als

von äussern Nöten, mehr vom Glauben, dass er

der Menschheit Grosses zu geben habe, vom

Drange, „die Quellen des Elends zu verstopfen",

in die er „das Volk rings um ihn her ver¬

sunken sah" oder versunken — glaubte. Und

es kommt doch nicht so sehr darauf an, wie er

nach Stans kam, sondern viel mehr darauf, wie

er seine Aufgabe in Stans auffasste und durchführte.

Niemand aber wird ohne tiefe Ergriffenheit

und Erbauung lesen, was Pestalozzi
darüber an seinen Freund Gessner schrieb und

sicher wahrheitsgetreu schrieb, nachdem ihm die
Anstalt nach kaum vier Monaten Wirksamkeit
darin wieder weggenommen worden war.

„Freund! Ich erwache abermals aus einem Traum,
sehe abermals mein Werk zernichfet und meine schwindende

Kraft unnutz verschwendet

„Dass mein Herz an meinen Kindern hange, dass

ihr Gluck mein Glück, ihre Freude meine Freude sei,

das sollten meine Kinder vom frühen Morgen bis zum

späten Abend in jedem Augenblick auf meiner Stirne

sehen und auf meinen Lippen ahnen. — Meine

Hilflosigkeit nötigte mich, meinen Kindern alles in allem

zu sein. Ich war vom Morgen bis zum Abend allein in

ihrer Mitte. Alles, was ihnen an Leib und Seele Gutes

geschah, ging durch meine Hand. Meine Hand lag in

ihrer Hand, mein Auge ruhte auf ihrem Auge, meine
Tränen flössen mit den ihren, mein Lächeln begleitete
das ihre Ihre Suppe war die meinige, ihr Trank

war der meinige Ich stand an ihrer Seife; ich

schlief in ihrer Mitte; ich war am Morgen der erste,

der aufstand, und am Abend der letzte, der zu Bette

ging. Ich betete und lernte noch im Bette mit ihnen,

bis sie einschliefen

Freilich, man weiss nicht, was schliesslich aus

dem Unternehmen geworden wäre, von dem

er sich so viel versprach; denn nach vier Monaten

schon musste Pestalozzi Stans wieder
verlassen. Also blieb Stans doch nur ein weiterer

„Versuch", wie ja schon die Armenschule auf

dem Neuhof blosser „Versuch" gewesen war.
Und der Versuch zu Stans, auch wenn er länger

gedauert hätte, wäre sicher auch aus dem

Grunde zum Scheitern verurteilt gewesen, weil

man, zwar durchaus im Geiste der Aufklärung
und der Helvetik, aber halt doch ganz imWider-

spruch zu elementarsten pädagogischen Gesetzen,

in eine ausschliesslich katholische Gegend,

zu ausschliesslich katholischen Kindern einen

protestantischen Erzieher, der sich übrigens
damals nicht mehr zum positiven Christentum

bekannte, geschickt hatte.

424



2. Pestalozzi — als Mann der Schule
Augustin Keller fährt weiter:

„In Burgdorf und Münchenbuchsee Gründer

der neuen Volksschule."

Mit diesem vierten Worte aus dem Keller'-
schen Texte beginnen wir ein neues Kapitel
unseres Jubiläums-Artikels. Warum? Weil in Burgdorf

der zweite Abschnitt im Wirken Pestalozzis

beginnt.

Hatte Pestalozzi sich bis dahin mehr mit

allgemein volkserzieherischen und gesetzgeberischen

Plänen und mit Familienpädagogik
abgegeben: „Retter der Armen", „Prediger des

Volkes", „Vater der Waisen", so wird er jetzt —
im Alter von 54 Jahren — Lehrer, Lehrer im

engem und eigentlichen Sinne des Wortes. In

den Mittelpunkt seiner Interessen, seiner theoretischen

und praktischen Tätigkeit tritt jetzt die
Schulstube als Volkserziehungsanstalt.

Freilich wird Pestalozzi seiner ersten Liebe,

seinem tiefsten pädagogischen Anliegen, „die
Quellen des Elends zu verstopfen", in die er das

Volk versunken glaubte, nicht untreu. Dienst

am Volke bleibt der Grundton seines Denkens,

Fühlens und Strebens bis an das Grab.

Man kommt wirklich aus dem Staunen nicht

heraus, wenn man erlebt, wie der nun wieder
stellenlos gewordene Pestalozzi — im Alter von

sage und schreibe 54 Jahren — sich jetzt
anschickt, Lehrer zu werden.

Aber wo sollte er die hohe Kunst, Schule zu

halten, erlernen? Nach seiner Auffassung, die

zum guten Teile der Wirklichkeit entsprach, gab

es weit und breit keine Anstalt, die ihm die für

den neuen Beruf ei forderliche Ausrüstung, so

wie er sie glaubte haben zu müssen, hätte

geben können. Gewiss gab es seit J. B. de la

Salle, H. August Franke und Ignaz Felbiger da

und dort Normalschulen. Auch im luzernischen

St. Urban, im dortigen Zisterzienserkloster, gab

es eine solche, die erste in der Schweiz. Aber

deren Geist und deren noch zu wenig psychologisch

begründete Methodik konnte Pestalozzi

nicht befriedigen. Und weit und breit gab es

keine Schulsfube, wo Pestalozzi einem andern

Lehrer das, was er brauchte, hätte „abschauen"
können. Wohl gab es da und dort schon brave
und tüchtige Lehrer — tüchtig nach damaliger
Auffassung —, aber die Art und Weise, wie
sie die Kinder unterrichteten, war noch nicht

die Methode, nach der Pestalozzi sehnsüchtig
Ausschau hielt.

Es ging nicht anders: Pestalozzi musste
Autodidakt werden. Und er wurde es — mit allen

Vorzügen und Mängeln eines solchen.

Darüber war man sich schon vor Pestalozzi

klar, dass man dem Kinde, das es im Leben zu

etwas bringen wollte, bestimmte — gemeinnützige

— Kenntnisse und Fertigkeiten
beibringen müsse. Auch das wusste man schon vor
Pestalozzi, dass man den jungen Lehrer nicht

ohne irgend eine methodische Vorbereitung auf

die Kinder loslassen dürfe, dass er also vorher sich

eine bestimmte Methode anzulernen oder einem

andern Lehrer abzuschauen habe. Und es waren

— auch in der Schweiz — schon einige
„bewährte" Methoden im Schwange, von denen

die „St. Urbaner Normal" sicher nicht die
mindeste, aber wahrscheinlich die beste war.

Aber alle bisherigen Methoden waren doch
mehr „von oben herab" ersonnen, noch nicht

aus gründlicher Kenntnis der Kinderseele

herausgewachsen.

Wohl hatte schon i. J. 1762 J. J. Rousseau in

seinem „Emil" den Ruf erhoben: Ihr alle, die ihr

zu erziehen und zu unterrichten habt, fangt doch

einmal damit an, zuerst das Kind zu studieren.

Denn offenbar, ihr kennt es noch ganz und gar
nicht. Ihr sucht immer den Mann im Kinde,

behandelt das Kind immer als einen kleinen

Erwachsenen. Man muss doch im Kinde, wenn

man etwas Rechtes aus ihm machen will, zuerst

das Kind sehen, es Kind sein lassen, es als Kind

behandeln.

Das war nun das Neue, das Grosse, das

Pestalozzi für die Erziehung, besonders für den

Unterricht in der Schulstube — wenigstens

suchte: es der Kinderseele selber abzulauschen,

wie sie tätig ist: wie sie aufnimmt und verar-

425



beitet, wie sie fühlt, was sie will; was sie gern
hat und was sie noch nicht gern hat; wozu sie

fähig ist. Um dann, auf der Grundlage derart

gewonnener psychologischer Einsichten, den

Unterricht aufzubauen, die Methode für den

erfolgreichen Unterricht in den einzelnen
Schulfächern zu erfinden. Mit Hilfe einer solchen

Methode, glaubt Pestalozzi, würde man dann dem
Kinde nicht bloss halb verstandene und darum

unfruchtbare Kenntnisse vermitteln; man würde
ihm damit zu klaren — innern — Anschauungen,

das heisst zu klaren Begriffen und Urfeilen

— verhellen. Im Worte verhelfen kommt zum
Ausdruck, dass die Hauptarbeit im Lernprozess

dem Schüler zukomme; der Lehrer — wie
überhaupt der Erzieher — habe dem zu unterrichtenden

und zu erziehenden Kinde bloss

Handlangerdienste zu leisten. Die bisherige Methode
führe zum „Lirilariwesen", worunter Pestalozzi

alles das versteht, was „den Kindern so eine

Art gibt, mit dem Maul ein Weites und Breites

über eine Sache zu machen", hinter der für sie

aber nichts stecke.

Und noch etwas Wichtiges, worauf es Pestalozzi

besonders — vielleicht zu ausschliesslich

— ankommt: Hauptzweck alles Unterrichtens

seien nicht Kenntnisse. Der „Gang der Natur"

erzeuge eben „unendliche Bedürfnisse". Diese

aber werde der Mensch nur meistern durch

„entwickelte Kräfte"; mit blossen Kenntnissen

könne man im Leben „keinen Hund hinter dem

Ofen hervorlocken".

Eine derart begründete Methode sucht —
und findet — Pestalozzi nun in Burgdorf, wo

er, auf Empfehlung seines Freundes, des Ministers

Stapfer, zuerst an zwei Volksschulen lehren

und lernen darf, um dann bald ins Schloss

überzusiedeln, wo er ein Institut gründet, das

zugleich Lehrerbildungsanstalt wird. So und in

diesem Sinne wird Pestalozzi in kürzester Zeit

— denn nach fünf Jahren wird ihm von einer

anders gesinnten Berner Regierung das Schloss

wieder entzogen — wirklich zum „Begründer
der neuen Volksschule", als den ihn Augustin

Keller preist.

Ich kann mir nicht versagen, einige
Grundgesetze solcher Psychologie und Methodik in

Pestalozzischer Prägung hier anzuführen:

„Mensch, achte kein menschliches Urteil für reif,
das dir nicht als das Resultat einer in allen Teilen
vollendeten Anschauung des zu beurteilenden Gegenstandes

ins Auge tritt!"
„Suche nicht stets mehr zu wissen, bis du von dem,

was du weisst, durch bestimmten, deutlichen Ausdruck

dir selber und andern Rechenschaft geben kannst!"

„Man führt die Menschen vom Irrtum nicht ab,
indem man den Worten ihrer Torheit widerspricht (d. h.

sie einfach widerlegt), sondern indem man den Geist
der Torheit in ihnen auslöscht" (d. h. ihnen zur Fähigkeit

verhilft, selber zu klaren Urteilen zu kommen).

„Langsam selber zu Erfahrungen kommen, ist besser,
als schnell Wahrheiten, die andere Leute einsehen,
durch das Auswendiglernen ins Gedächtnis bringen
und, mit Worten gesättigt, den freien, aufmerksamen

und forschenden Beobachtungsgeisf seines eigenen
Kopfes zu verlieren."

„Die Art des Vorgehens soll nicht so sein, dass man

viel zum Kinde spricht, sondern so, dass man in ein

Gespräch mit dem Kinde eintritt. Man soll nicht lange
Reden an das Kind halten, es soll vielmehr dazu

gebracht werden, sich selber über den Gegenstand
auszusprechen."

In solcher Weisheit liegt das Wesentliche,
das Beste der Methodik Pestalozzis, nicht in den

einzelnen Anweisungen, die er für die methodische

Behandlung der einzelnen Schulfächer

gibt. Jene Wahrheiten haben allgemeine, zeitlose

Geltung, während eine spätere Methodik
über Einzelheiten Pestalozzischer Anweisungen
längst zur Tagesordnung geschritten ist.

„Gründer der neuen Volksschule"? In diesem

Sinne: ja! Wobei wir aber nicht vergessen dürfen,

dass alle diese Grundsätze — weil sie ja

so natürlich sind — schon vor Pestalozzi

gelegentlich ausgesprochen worden waren, ganz
besonders vom grössten psychologisch-methodischen

Vorläufer Pestalozzis, von J. J. Rousseau.

Aber in dieser Eindringlichkeit, Einprägsamkeit,

Unermüdlichkeit und Mässigung
dargestellt und vorgetragen, sind sie das Werk
Pestalozzis.

Wir müssen das Verdienst, das Aug, Keller

Pestalozzi zuspricht, noch einmal einschränken.

Pestalozzi hat — wie auch sein grosser Zeitge-

426



nosse aus Fryburg, Pere Girard, — die Methode
überschätzt.

„Ich glaube", schreibt er einmal, „es sei nicht

daran zu denken, im Volksunterricht einen Fortschritt

zu machen, solange nicht Unterrichtsformen gefunden
sind, die den Lehrer zum blossen mechanischen Werkzeug

einer Methode machen", und „dass ein Schulbuch

nur insofern gut ist, als es ein ununterrichteter
Schulmeister ebenso gut als ein unterrichteter
gebrauchen kann."

Pestalozzi hat die Methode überschätzt. Und

wenn man — zu seiner teilweisen Entlastung —
sagt, er habe eben noch keine wertvollen,
tüchtigen, geistig regen Lehrer zur Verfügung
gehabt, er wäre darum genötigt gewesen,
vorläufig zu einer bessern Methode Zuflucht zu
nehmen, so ist das doch nur eine teilweise
Entlastung.

Wenn man die Methode, also die Technik

des Unterrichtens und Erziehens, überschätzt,

überschätzt man meistens auch die Schule und

ihre Möglichkeiten. Weil ja nur in der Schule

nach einer bestimmten Methode erzogen und

unterrichtet wird. Und man unterschätzt dann

dafür das Leben, die Umwelt des Kindes. Man

unterschätzt dann vielfach auch die Bedeutung

der ererbten Anlagen des Kindes. Man
unterschätzt dann ferner die unermessliche Bedeutung

des Elternhauses für die Weckung und

Entwicklung aller Anlagen des Kindes, die übrigens

Pestalozzi wohl bekannt ist, und die er

gelegentlich in höchsten Tönen besingt.* Ueber-

schätzung der Methode und damit der Schule

führt dann leicht auch zur Unterschätzung der

Erziehungstätigkeit der Kirche. Mit der Ueber-

schätzung der Methode ist auch eine

Unterschätzung der Persönlichkeit des Lehrers gegeben.

Interessant: Trotz der Unterschätzung der

Persönlichkeit des Lehrers durch Pestalozzi, die

mit der Ueberschätzung der Methode gegeben

ist, hat der Lehrer seit Pestalozzi und durch

Pestalozzi gewaltig an Ansehen gewonnen.
Schon darum, weil die Welt in Pestalozzi einen

* Es sei hier nur an das eine fiefe Wort erinnert:

„Ersatz der häuslichen Erziehung können die Schulen

ewig nie werden; als Zugabe und Lückenbüsser

derselben können sie der Welt dienen."

Lehrer von edelster Prägung und von überragender

Bedeutung kennen und schätzen lernte;
dann aber auch darum, weil eben er, der Lehrer,

der Lehrer allein, die wunderwirkende Methode

gelernt hat und zu gebrauchen weiss.

Ueberschätzung der Methode! Das war schon

immer so, seit man nach einer bestimmten

Methode zu unterrichten und zu erziehen anfing,
also seit man im Unterrichten und Erziehen

sich nicht mehr bloss auf den gesunden
Menschenverstand verliess. Es war schon so bei

Ratke, dem grossen Schulreformer des 17.

Jahrhunderts. Es war wieder so bei Basedow, dem

grossen Schulreformer des 18. Jahrhunderts.

(Pädagogisch geschulte Leser wissen aus der

„Geschichte der Pädagogik" mehreres

darüber.) Es wurde wieder so beim grossen
Schulreformer zu Beginn des 19. Jahrhunderts,

beim Schweizer Heinrich Pestalozzi, dem

„Gründer der neuen Volksschule". So schreibt

er am 2. Februar 1800 aus einem Optimismus
und einer Methodengläubigkeif heraus, die
nicht mehr zu übertreffen sind, an seinen Freund

und Gönner Minister Stapfer, von dem er
moralische und finanzielle Unterstützung für seine

pädagogischen Unternehmungen erbittet, unter

anderm:
„Versuche, welche weder mir, noch irgend einem

Menschen, ohne das ganze Elend meines Lebens durchlaufen

zu haben, möglich gewesen wären, haben mich

in den Stand gesetzt, die Möglichkeit der Ausführung

einiger für die Menschheit wichtiger Erziehungsgrundsätze

praktisch beweisen und mich mit Bestimmtheit

äussern zu dürfen, eine Organisation des öffentlichen
Einflusses auf die Nationalausbildung vorschlagen zu
können, durch welche die Fundamente der Geisleskultur,

der Sittlichkeit und der Industrie in unserer Mitte
allgemein und in einem hohen Grade gestärkt werden
müssfen

Ich darf heute, ohne Gefahr, vor irgend jemand
schamrot zu werden, geradezu heraussagen: die
Methode, die ich anzubahnen suchen werde, wird Kinder

unter sieben Jahren im ganzen Umfang der menschlichen

Erkenntnisse weiter bringen, als jetzt die
glücklichsten im zwölften Jahre nicht sind

Ich stehe zu dem Wort: ich kann innert wenigen
Monaten heiter machen, dass der Sfaatseinfluss auf die
Fundamente der Geisfeskulfur, der Sittlichkeit und der
Industrie, ohne merkliche Erhöhung der zu diesem Zwecke

427



gewohnten Ausgaben, innert zwei Jahren mehr zu wirken

imstande ist, als man bis jetzt in einem Menschenalter

nicht von ihm erwartet

Und kurz darauf schreibf er seinem Freunde

Gessner, der öffentliche und allgemeine
„europäische Schu/wagen" müsse „nicht bloss

angezogen", er müsse vielmehr „umgekehrt und

auf eine ganz neue Strasse gebracht" werden
und naturlich sei er, Pestalozzi, es, dem das

Schicksal diese Aufgabe zugedacht habe.

Man darf nun Pestalozzi dieses ubergrosse

Sendungsbewusstsein nicht als Selbstüberhebung

auslegen, wie es schon so oft geschehen ist. Er

glaubt daran — wenigstens in seinen bessern,

seinen religiösen Zeiten glaubt er daran —,
dass seine Sache Gottes Sache und dass er selber

nur ein unzulängliches Werkzeug dieses

göttlichen Auftrages sei. Dieser Ueberzeugung,
dass alles Grosse, das durch ihn geschehen, Gott
zu verdanken und dass aller Misserfolg auf sein

persönliches Versagen zurückzuführen sei, gibt
er später in seinen „Reden an me n Haus"

ergreifenden Ausdruck. Wenn Adolf Diesterweg,

spater der bedeutendste und einflussreichste

Deuter Pestalozzischer Pädagogik, zu Beginn

seines pädagogischen Wirkens erklarte: die

Pestalozzianer hätten „in bewunderungswürdiger

Bescheidenheit die Geschichte der Pädagogik

erst bei sich selber angefangen" und „trotz
Mangel an Klarheit und Besonnenheit an

Ehrgeiz, Eitelkeit und Selbstgefälligkeit nichts zu
wünschen übrig gelassen", so wäre es sicher

unrecht, die letzten Vorwürfe auf Pestalozzi selber

anzuwenden.

„Gründer der neuen Volksschule!"? Ja, in

dem Sinne:

dass er, indem er den Unterricht zu „psy-
chologisieren" suchte, der allgemeinen Methodik
und der Methodik der einzelnen Unterrichtsfacher

reichste Anregungen gab;

dass er — wenn auch zu einseitig — das

formale Bildungsziel betonte, eine Forderung,
die dem nicht umzubringenden didaktischen

Materialismus gegenüber immer wieder angerufen

werden muss;

dass er — lange vor Hugo Gaudig — eine

grössere Aktivität, Produktivität und Spontaneität

des Schülers verlangte;
dass er an der Wende des 18. zum 19.

Jahrhundert, also zu Beginn des Zeitalters der

Demokratie, weiteste Volkskreise, vor allem Fürsten

und Obrigkeiten aller Art, auf die grosse
Bedeutung einer gründlichen Volksbildung durch

die Volksschule aufmerksam machte;

dass Hunderte von tüchtigen, unternehmungslustigen

Lehrern aus seinen Instituten hervorgingen

und etwas von der Liebe Pestalozzis

zum Kinde und zum Volke in die Welt hinaustrugen

und in ihre eigenen Schulstuben

mitnahmen;

dass sie dadurch dem Volke die Schule lieb

machten und dem Lehrer zu einem Ansehen

verhalfen, das er bis dahin nicht besessen hatte;
dass sie endlich — und damit kommen wir

zu einer für uns Katholiken schmerzlichen

Feststellung — auch den weltanschaulichen Geist

Pestalozzis mit sich in die Welt hinaus und

in ihre Schulstuben hineintrugen, und dass in

der Folge die Weltanschauung Pestalozzis

(wir werden im nächsten Kapitel mehr

darüber vernehmen) in vielen Ländern auf

staatlichen Befehl zur Weltanschauung der vom
Staate geleiteten Schule wurde.

Damit kommen wir zu einem letzten, fur

uns besonders wichtigen Anliegen, das uns

durch die Inschrift am Schulhause zu Birr

aufgegeben ist: ,,/n Herten Erzieher der Menschheit."

3. Pestalozzi — als „Erzieher der
Menschheit"

Das kann Verschiedenes heissen.

Pestalozzi wurde in Herten wirklich Erzieher

der Menschheit dadurch, dass seine Schriften

und damit seine Ideen in der ganzen pädagogisch

interessierten Welt bekannt wurden. Auch

dadurch, dass schulreformatorisch eingestellte
Staatsmänner aus aller Herren Ländern

entweder selber nach Herten pilgerten, um Pestalozzi

kennen zu lernen und sich von seinen

Gedanken befruchten zu lassen, oder dass sie für

428



sehr dem Psychologen, dem Methodiker und

dem Volksfreund als solchem gilt, als vielmehr
der Weltanschauung, die Pestalozzi vertritt, und

für deren Ausbreitung in der ganzen Welt er

so viel beigetragen hat, wie wenig andere.

Aber diese Tatsachen, so bedauerlich sie sind

und so sehr sie schmerzen müssen, dürfen uns

doch nicht blind machen für das Grosse, das

Ueberzeitliche an Pestalozzis Werk und Persönlichkeit.

Als Bahnbrecher für die Methodik der

einzelnen Unterrichtsfächer, als Anreger für eine

psychologisch besser orientierte Pädagogik ist er
in die „Geschichte der Pädagogik" eingegangen.

Diesem Pestalozzi räumen auch wir
Katholiken in unsern pädagogischen und methodischen

Lehrbüchern einen ehrenvollen Platz ein.

Die entschiedene Ablehnung wesentlicher

Grundsätze Pestalozzischer Weltanschauung und

Pädagogik darf uns auch nicht blind machen

für die übrigen reichen Anregungen, die
Pestalozzi den Bestrebungen für bessere Volksbil-

Gehört Pestalozzi auch uns?

Wenn der Ruhm nichts anderes ist als die

Anhäufung von Missverständnissen, die sich um

einen Namen bilden, dann darf Pestalozzi

ruhig zu den berühmtesten Schweizern gezählt

werden. — Wer hat ihn nicht alles in Anspruch

genommen? Man riss sich um ihn, wie die
jonischen Städte um Homer.

Wem gehört Pestalozzi?

Von Haus aus Protestant, muss er sich trotz

Lavaters Freundschaft offenbar unter dem Ein-

fluss Bodmers und der übrigen Zürcher

Rationalisten frühzeitig vom orthodoxen Glauben

im Sinne der protestantischen Gemeinde

losgesagt haben. Auf jeden Fall empfanden die

reformierten Pfarrer, soweit sie nicht
aufgeklärtem Humanismus huldigten, Pestalozzi nicht

als den Ihren und befehdeten die neue Erziehung

von Yverdon heftig als glaubenslos und

unchristlich. — War das Verblendung? Besteht

die Retractatio, welche der Protestantismus

dung gegeben hat. So manches gute Werk im

Dienste des Kindes und zum Wohle des Volkes

in der ganzen Welt (wenn es vorerst auch

bloss dem irdischen Wohle galt) wäre nicht getan

worden ohne die Anregungen, die von den

„Versuchen" Pestalozzis auf dem Neuhof, in

Burgdorf und Iferten, mehr noch von einem

träfen und hinreissenden Pestalozziwort und

ganz besonders von Pestalozzis einzigartiger
Persönlichkeit ausgegangen sind.

Ein letztes noch.

Wir Katholiken wollen demütig genug sein,

zu gestehen, dass auch unsere Pädagogik,

sogar unsere Religionspädagogik, von Pestalozzi

und seiner Psychologie und Methodik vieles
gelernt hat und in Zukunft noch mehr von ihm zu
lernen — bereit sein sollte.

In diesem Sinne — aber mit allen Vorbehalten

grundsätzlicher Art — feiern auch wir
Katholiken den 200. Geburtstag Pestalozzis mit.

L. R.

kürzlich vorgenommen, zu Recht? (Würzburger:
Der Angefochtene.) War Pestalozzi Protestant?

Wenn Protestantismus Christentum ist, das an

eine persönliche Offenbarung Gottes in Christus

glaubt, dann war er sicher nicht Protestant,

weil überhaupt nicht Christ im eigentlichen
Sinn. — Christentum bedeutet ihm bloss Glaube

an die Vaterschaft Gottes, der sich in Werken

der Liebe kundtut. „Der Glaube an Gott
ist vertrauender Kindersinn der Menschheit

gegen den Vatersinn der Gottheit." (Abendstunde
eines Einsiedlers.)

Dieser Glaube stammt bei Pestalozzi nicht

aus einer Botschaft von oben, von einem
transzendenten, persönlichen Gott, sondern aus dem
innersten Wesen des Menschen und gründet
sich auf Genuss und Erfahrung. — „Glaube an

dich selbst, Mensch, glaube an den innern Sinn

deines Wesens, so glaubst du an Gott und

Unsterblichkeit." (daselbst). Dementsprechend ist

die Funktion Christi eine rein menschliche, wenngleich

auch höchst beispielhafte: „Der Mann

433


	Pestalozzi

