
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 13

Artikel: Der Geschichtsunterricht im Dienste des gesellschaftlichen und
geistigen Wiederaufbaus

Autor: Wicki, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sich, wie Josef Nadier gezeigt hat, räumlich

gebundene, bleibende Strukturen erkennen.

Hieher gehören auch jene Zusammenhänge,
die man als Ablaufsgesetze bezeichnen

kann, etwa die Tendenz zu fortschreitender

Radikalisierung im Verlaufe von Revolutionen und

zum Umschlagen des revolutionären Chaos in

eine Diktatur, oder die Ausmündung der

Kriegskonjunktur in krisenhafte Erschütterungen des

wirtschaftlichen und politischen Systems. Wie
entschieden sich durch solche Parallelen auch

die Erkenntnis der Gegenwart fördern und die

Haltung ihr gegenüber beeinflussen lässt, das

beweisen etwa die schweizerischen Publikationen

der bedrängten letzten Jahre über die Zeit

vor und nach 1798, Ebenso legen dafür
zahlreiche historische Veröffentlichungen Zeugnis

ab, die zu verschiedenen Zeiten unter dem

Druck einer despotischen Zensur entstanden

sind; es sei nur an Werner Jaegers „Demosthenes"

(1939) oder an das neu erwachte Interesse

für Napoleon und seinen Gegenspieler

Talleyrand erinnert.

Solche Beispiele zeigen, wie die Stoffwahl

des Geschichtsforschers durch die jeweilige
Gegenwartslage mitbestimmt wird. Es lässt sich

daraus folgern, dass ein absolut festes

Stoffprogramm auch für den Geschichts Unterricht

nicht aufgestellt werden soll, nicht

aber, dass die Geschichte etwa zur Dienstmagd
der Gegenwartsinteressen, zum Arsenal für die

aktuellen Auseinandersetzungen herabgewürdigt

werden dürfte. Wenn e i n Auswahlprinzip
keine Gültigkeit haben darf, dann ist es die

Bevorzugung dessen, was dem persönlichen

Standpunkt, dem Parteiinteresse dienlich ist. In

der Beurteilung der Fakten darf eine in

ernster Selbstprüfung geläuterte Stellungnahme
sich abzeichnen — die Schüler erwarten von
uns mit Recht alles andere als absolute

Gesinnungsneutralität —, für Auswahl und Darstellung

des Stoffes hingegen ist die Ehrfurcht vor
der erkannten Wahrheit oberstes Leitprinzip.
Das gebietet mit der wissenschaftlichen zugleich
die pädagogische Verantwortung.

Glarus. Dr. Heinrich Meng.

Mittelschule

Der Geschichtsunterricht im Dienste des gesellschaftlichen und
geistigen Wiederaufbaus

„Die weife, wechselnde und unendlich

mannigfaltige Aufgabe der Geschichte ist, alles das

festzustellen, was eine Zeit von der Vergangenheit

der menschlichen Gesellschaft wissen

will V Jedes Volk hat ein persönliches Interesse

an seiner Geschichte, jede Generation

ringt darnach, den Sinn, den sie in der

Vergangenheit sucht, auf ihre Art zu fassen und

zu deuten, denn „Geschichte ist die geistige

Form, in der sich eine Kultur über ihre

Vergangenheit Rechenschaft gibt2".
Diese Wesensdeutung der Geschichte stellt

dem Geschichtsunterricht von Land zu Land

1 Huizinga, Im Bann der Geschichte,
2 1. c., 104.

26.

und von Generation zu Generation ganz
bestimmte, stets neue Aufgaben. Sie verlangt vom
Geschichtslehrer als wichtigste Eigenschaft die

Zeitaufgeschlossenheit, denn nur der modern

gehaltene Geschichtsunterricht kann seinem

innersten Wesen gemäss zu einer Schule des

Lebens werden. Freilich bedarf hier der alte

Spruch „historia vitae magistra" einer Klärung.

Die Geschichte will uns nicht ein Arsenal von
Lehren und Beispielen mit ins Leben geben.
Der kulturell interessierte Mensch treibt nicht

Geschichte um ihrer „Nützlichkeit" willen, als

ob sie technische Vollendung und richtige
Handgriffe lehre. Der Zweck der geschichtlichen

Betätigung besteht letzten Endes immer

303



im „Verstehen", und das Objekt dieses Ver-
stehens ist die Welt und ihr tausendfältiges
Leben in ihrer ewigen Bedeutung. „Wir
wollen", wie Jakob Burckhardt sagt, „durch Erfahrung

nicht sowohl klug (für ein andermal) als

weise (für immer) werden."

Können wir es somit unserer studierenden

Jugend übel nehmen, dass sie die Welt und das

Leben anders verstehen will, als- ihre Kameraden,

die nur zehn Jahre früher in den gleichen
Schulbänken sassen? — Das verflossene
Jahrzehnt hat das menschliche Leben vollständiger
verändert als irgend eine andere, viel längere
Periode der Weltgeschichte. Es ist, als ob der

Zeitenstrom, der bisher träge dahinzog, plötzlich

zum tosenden Wasserfall geworden wäre.

Der Rausch des liberalen Optimismus mit

seinem Glauben an die grenzenlosen Möglichkeiten

des Fortschrittes scheint ein für allemal

ausgeschlafen zu sein. Unsere wesentliche,
verweltlichte Zivilisation treibt vor dem Sturm der

Vernichtung daher wie ein Schiff ohne Mast
und Steuer. Es ist uns in sechs Kriegsjahren
wieder so recht eindringlich und anschaulich

zum Bewusstsein gekommen, dass auch das

Böse eine fortschreitende Macht ist. Ein neuer,
gewaltiger Feind steht uns zähnefletschend

gegenüber: das Neuheidentum, diese Entfesselung

der höllischen Gewalten und dunklen

Mächte, die tausend Jahre lang von der christlichen

Zivilisation in Fesseln gehalten und nun

losgelassen worden sind, um die Welt zu
erobern.

Unsere Nachkriegsjugend verlangt Rechenschaft.

Sie sieht die Notwendigkeit einer wahren

Wiederaufrichtung der abendländischen

Gesellschaftsordnung ein. Der moderne, zeit-

gemässe Geschichtsunterricht muss ihr die Mittel

und Wege dazu weisen. Erziehung zur
christlichen, abendländischen Kulturgemeinschaft

muss das allesbeherrschende Ziel
historischer Bildungsarbeit werden. Besinnung auf

das Wesen der abendländischen Kultur muss

wie ein Sauerteig den christlichen Geschichtsunterricht

durchsäuern. Philosophisches Vertiefen

der einzelnen historischen Tatsachen, Schau

der Zusammenhänge im politischen und kulturellen

Geschehen ist das grosse Postulat unserer
Zeit. Die Geschichte der einzelnen Völker und

Staaten bietet Stunde für Stunde immer wieder

Anhaltspunkte, um auf die wahren Grundlagen
des Abendlandes hinzuweisen. Vor allem müssen

wir unsere Schüler davon überzeugen, dass

nicht schrankenloser Individualismus, seichter

Deismus und imperialistischer Nationalismus

das Wesen unserer Kultur ausmachen. Der

Grundpfeiler der abendländischen Kultur ist das

christliche Ideal der persönlichen Freiheit.

Unsere unterhöhlte und vom Zusammensturz
bedrohte Kultur ist und bleibt ihrem Wesen nach

eine christliche, auch wenn die Welt ohne

Christentum leben will, das sie als die gefährlichste

Form der Drückebergerei und Flau-

macherei missachtet. Der Verlust der christlichen

Werte hat Europa das Bewusstsein der

Zusammengehörigkeit und geistigen Einheit geraubt
und ist die Hauptursache der umstürzlerischen

Bestrebungen in der modernen Zivilisation mit

ihrer Revolution der sinnlosen Zerstörung.

Die Geschichte als Dienst am gesellschaftlichen

und geistigen Wiederaufbau verlangt

vom Geschichtslehrer, dass er seinen Gang
durch die Entwicklung Europas auf zwei, drei

Grundideen hin orientiert, die zur geistigen
eisernen Ration unserer Schüler werden und

Denken und Handeln der Zukunft beherrschen

sollen. Da ist einmal die Idee der abendländischen

Kulturgemeinschaft: Das christliche

Mittelalter ist die Wiege und bleibt für alle Zeiten

das unveränderliche Vorbild wahrer abendländischer

Völkergemeinschaft, weil alles, was an

unseren Kulturwerten unveränderlich und ewig
ist, in seinen Wurzeln im Christentum verankert
ist. — Dann die Idee der christlichen
Glaubensbrüderschaft: Der tiefste Grund aller Spaltungen

innerhalb der europäischen Völker wurzelt

in der Auflösung der christlich-mittelalterlichen

Glaubenseinheit, oder wie vor kurzem der
General Mac Arthur den gleichen Gedanken in

seiner Ansprache an das amerikanische Volk

positiv ausgedrückt hat: „Der wahre Völkerfriede

ist ein theologisches Problem." — End-

304



lieh die Idee des religiösen Charakters aller
wahren Kultur: Die Auflösung der christlich-

mittelalterlichen Glaubenseinheit führte zur

Verweltlichung der abendländischen Kultur und

damit zum Todeskampf Europas selbst. —
Abendländische Kulturgemeinschaft, christliche

Glaubensbrüderschaft, geistig-religiöser
Charakter der Kultur: das sind die drei Grundpfeiler,
auf denen der echte Völkerfriede ruht.

Die abendländische
Kulturgemeinschaft. Das vorurteilslose
Studium des christlichen Mittelalters muss dem
Schüler ihr wahres Wesen zu lebendigem Be-

wusstsein bringen. Das gestaltende Prinzip der

europäischen Einheit kann einzig geistiger Art
sein. Das ganze Mittelalter hindurch haben sich

die Völker und Staaten Europas unter

gleichartigen Einflüssen entwickelt und teilen sich seither

in ein gemeinsames Vätererbe. In der
Schule des Christentums haben alle ihre erste

Erziehung genossen. Sie tragen heute noch den

Stempel der gemeinsamen Kinderstube, wenn
sie sich auch der früheren geistigen Einheit nur
noch halbwegs bewusst sind. Die Einheit Europas

steht für alle Zeiten festgewurzelt in der

Religion des Christentums. „Mit der Bekehrung

zuerst des römischen Imperiums und dann der

Barbaren, wurde eine Völkergemeinschaft

begründet, die an einer gemeinsamen geistigen,

von Zeitalter zu Zeitalter, von Volk zu Volk

übertragenen Ueberlieferung teilhatte, bis diese

ganz Europa umspannte3."

Geographie und Vorgeschichte helfen diese

Tatsache illustrieren. Ein aufmerksamer Blick auf

die Karte lehrt, dass Europa vom geographischen

Gesichtspunkte aus keine Einheit bildet,
sondern bloss die nordwestliche Verlängerung
der asiatischen Landmasse darstellt. Auch ist es

keine rassische Einheit, denn schon von den

vorgeschichtlichen Zeiten an war Europa ein

Schmelztiegel der Rassen und ein Treffpunkt
kultureller Ueberlieferungen ganz verschiedenen

3 Christopher Dawsori, Gericht über die Völker, 175.

Diesem neuesten Werk des grossen englischen Kultur-

und Geschichfsphilosophen sind die Hauptideen und

manche Formulierungen dieses Aufsatzes entnommen.

Ursprungs. Der europäische Kontinent ist das

Ergebnis der europäischen Kultur und nicht

umgekehrt. Das Wesen Europas war das Christentum,

und das Wesen des Christentums gipfelt
im Ideal der persönlichen Freiheit mit der Lehre

vom unendlichen Wert jeder einzelnen
Menschenseele.

Die neuere Geschichte ist stolz darauf, die

Menschheit mit dem Danaergeschenk des
liberalen Freiheitsbegriffes beglückt zu haben. Die

wahre, echte Freiheit ist jedoch kein schrankenloser

Individualismus im liberalen Sinn, sondern

die Frucht eines angestrengten Mühens um
soziale Zucht und Organisation. Diese echte

Freiheit war von jeher, und nicht erst seit der

Renaissance, die Triebfeder des westlichen Kul-
turfortschrittes. Die ganze Geschichte des

abendländischen Menschen stellt ein langes

Suchen nach dieser Freiheit dar. Im griechischen
Stadtstaat hatte sie ihre erste Verwirklichung
gefunden. Die Alte Welt ist in der Völker-

Wanderung untergegangen, ihre Seele aber hat

sie durch die Bekehrung zum Christentum zu

neuem Leben gerettet. Im westlichen Christentum

lebt die freiheitliche Ueberlieferung der

antiken Kultur in höherer, geläuterter Form bis

auf unsere Tage fort.

Auf die erste, griechische Epoche in der
Geschichte der Freiheit folgte die zweite, die
mittelalterlich-christliche, der Aufstieg der
christlichen Kultur und ihr Kampf mit dem

Römerreich, das die Ideale der Freiheit längst
verloren hatte und zu einem grossen Sklavenstaat

geworden war. Die dynamische Kraft der
christlichen Idee der persönlichen Freiheit
erfüllte die sterbende Zvilisation der Alten Welt
mit neuem Leben und gab dem lateinischen

Christentum die Macht, die nördlichen Barbaren

dem neuen Bau der westlichen Kultur einzuverleiben.

Damit wurde auch bei den germanischen

Völkern das Prinzip der Freiheit zum
Mittelpunkt der kulturellen Entwicklung. Nichts

schlägt der geschichtlichen Wahrheit und dem

Wesen der europäischen Kultur mehr ins

Gesicht, als wenn gerade in unseren Tagen Kirche

und Religion immer wieder als die grössten

305



Feinde der Freiheit und die besten Stützen
jeglichen Despotismus geschmäht werden4. „Westliche

Freiheit und westliche Demokratie wurzeln

in dem christlich-mittelalterlichen Gedanken,

dass die Menschen auch dem Staate

gegenüber Rechte besitzen und dass die
Gesellschaft nicht eine totalitäre politische Einheit,

sondern eine Gemeinschaft ist, aus einer

vielfältigen Verschiedenheit gesellschaftlicher

Organismen zusammengefügt, von denen ein

jeder ein autonomes Leben und seine eigenen
freien Einrichtungen besitzt5."

Der mittelalterliche Kulturtyp war durch

grosse Ungleichheiten in bezug auf die persönliche

Freiheit gekennzeichnet. Der Adelige, der

Bürger, der Bauer, ein jeder hatte seine eigene
Freiheit und seinen eigenen Zwang. Es gab
eine Menge Freiheiten und wenig Gleichheit,
während heute, zum grossen Unglück der

Menschheit, viel Gleichheit und wenig Freiheit

besteht. Nichts drückt schwerer auf das Gemüt
des modernen Bürgers als das Gefühl der
sozialen Ungleichheit. Solche Sorgen kannte der

mittelalterliche Mensch noch nicht. Durchdrungen

von der Idee der Berufung und beschwingt

vom Ideal des selbstlosen Dienens wusste ein

jeder, dass er im grossen Räderwerk der

menschlichen Gesellschaft eine gottgewollte,
unentbehrliche Aufgabe erfülle.

Zu diesem wahren Wesen europäischer
Kulturgemeinschaft muss die Welt sich wiederum

bekennen, wenn das Chaos einem dauerhaften

Frieden das Feld räumen soll. Das feste

Freundschaftsband der Uebereinstimmung in

Gesetzen, Sitten, Bräuchen und Lebensgewohnheiten

muss sich wieder um die Nationen

schlingen, denn es sind, wie Burke sagt,

„Verpflichtungen, die mit dem Herzen geschrieben
sind." Auf der geistigen Ebene der gleichen
christlichen Religion und gemeinsamer
kultureller Ueberlieferung müssen sich die Völker

Europas nach dem Vorbild des Mittelalters

wiederfinden.

4 Vgl. u. a. vor allem das neueste Werk Benedetto

Croces, Geschichte als Gedanke und Tat.

5 Dawson, Gericht über die Völker, S. 61.

Die christliche
Glaubensbrüderschaft. Wenn das Christentum

in der abendländischen Kulturgemeinschaft ein

so starkes Band der Einheit darstellt, wie kam

es denn, dass dieses gleiche Christentum seit

vier Jahrhunderten nicht mehr Sammelbecken

für die Einheit des Westens ist? Warum scheint

es gegenüber den Mächten, die Europa aus-
einanderreissen wollen, ohnmächtig zu sein?

Der Grund liegt darin, dass die Religion gespalten

und dadurch selbst eine trennende Macht

geworden ist. Dies ist der zweite
Grundgedanke, den der moderne Geschichtsunterricht

zu veranschaulichen und für das Leben

auszuwerten hat. Je mehr wir die verborgenen
Ursachen der europäischen Uneinigkeit ans

Licht bringen können, desto grösser wird die

Hoffnung auf eine geistige Versöhnung. „Diese

geistige Versöhnung ist so sehr die Grundlage
internationalen Friedens und internationaler

Ordnung, dass die Frage der Wiedervereinigung

der Christenheit eine weit engere
Beziehung zum Weltfrieden hat, als gemeinhin
anerkannt wird 6."

Dreifach ist der tiefe Graben, der sich

folgenschwer durch die ganze Christenheit
hindurchzieht. Da ist das Schisma zwischen der

östlichen und der westlichen Kirche, die Trennung

zwischen dem katholischen und dem
protestantischen Europa und endlich die inneren

Spaltungen im Protestantismus selber.

Die religiöse Trennung zwischen dem Osten

und dem Westen deckte sich jahrhundertelang
mit einer vollständigen kulturellen Absonderung
des östlichen vom westlichen Europa. Das

orthodoxe Christentum Russlands War bis auf

Peter den Grossen eine dem lateinischen

Westen verschlossene Welt. Für den gläubigen
Russen gab es vor dem 18. Jahrhundert noch

keinen christlichen Westen. Nach dem Fall von
Byzanz gab es für ihn nichts als Russland allein

mit Moskau, dem dritten Rom als Mittelpunkt.
Hier bildeten Staat und Kirche in ihrer

unbedingten Unterwerfung unter den russischen

Zaren eine totale Einheit. Nur auf der Grund-

6 Dawson, 1. c. S. 37.

306



läge dieser Jahrhunderte dauernden kulturellen

Abgeschlossenheit und politisch-religiösen
Einheit, aus denen heraus sich das russische Natio-
nalbewusstsein entwickelte, konnte sich unter

dem Einfluss der westeuropäischen Aufklärung
die totalitäre Idee des russischen Kommunismus

entwickeln, diese erste und vollständige Form

des neueren Absolutismus, der seinem innersten

Wesen nach der ganzen freiheitlichen

Kulturentwicklung des Abendlandes ins Gesicht

schlägt.

Grundlegend für den geistigen Wiederaufbau

ist sodann ein klares Verständnis und eine

weise Bewertung der grossen gesellschaftlichen

Folgen, welche die Trennung zwischen Luthertum

und Calvinismus für Europa nach sich

gezogen hat. Luther und Calvin haben trotz ihrer

grundlegenden theologischen Uebereinstim-

mung vollkommen verschiedene soziale

Haltungen hervorgebracht, die heute noch in

entgegengesetzten politischen Ueberlieferungen

verkörpert sind, und hier liegt die Wurzel des

geistigen Streites in der westlichen Zivilisation.

Zwei Grundzüge, die in sich ebensolche

Gegensätze darstellen wie des Reformators

impulsive Persönlichkeit selber, charakterisieren

Luthers politische Einstellung: Quietismus und

Neigung zur Gewalttätigkeit. ,,Diese lutherische

Ueberlieferung mit ihrer seltsamen Doppelnatur

— von duldendem Gemüt und

selbstverständlichem Hinnehmen der Gewaltherrschaft,

ist die bedeutendste Kraft in der Bildung des

deutschen Geistes und der deutschen sozialen

Haltung gewesen V Sie spiegelt sich im

deutschen Idealismus wider, sie liegt Hegels Ueber-

treibung des preussischen Staates als dem

erhabensten Ausdruck des absoluten deutschen

Geistes zugrunde, wir finden sie wieder im

Kult des Militarismus und der übermoralischen

Machtpolitik Bismarcks und in allerneuester Zeit
in der Anbetung von Macht und Gewalt, wie
sie im Zentrum des nationalsozialistischen

Mythus wucherte und ihre blutigen Früchte

trieb.

7 Dawson, 1. c. S. 43.

Grundverschieden von der Welt des Luthertums

ist die geistige Welt des Calvinismus,

verkörpert vor allem in den englischen und

amerikanischen Freikirchen. In ihr verankert

steht der Gedanke der westlichen Demokratie.

Der Calvinismus ist gleichzeitig aristokratisch

und demokratisch: aristokratisch durch seine

in der Prädestinationslehre wurzelnde Auffassung

von der Kirche als einer auserwählten

Minderheit von „Heiligen", demokratisch,
insofern jeder einzelne ohne Ansehen der Person

Gott unmittelbar verantwortlich ist. Im

Calvinismus bildete die Kirche eine Demokratie

von „Heiligen", und diese Vorstellung der

„Heiligengemeinschaft" wurde bald aus einem
kirchlichen Ideal zu einem Grundsatz der
revolutionären politischen Tat, der in einem
Jahrhundert religiöser Unduldsamkeit und
politischer Gewaltherrschaft einer neuen Zivilisation
die Wege bahnte. Diese Zivilisation beruhte

auf der Freiheit der Person und des Gewissens

als Rechten, die schlechterdings von Gott und

der Natur verliehen worden sind. Für dieses

Ideal christlicher Freiheit sind England und

Amerika auch in unseren Tagen wieder ins Feld

gezogen und haben einen heiligen Krieg
geführt gegen die Vergewaltigung der freien

Persönlichkeit durch den totalitären Staat.

Wenn wir die grossen Ereignisse der

Weltgeschichte in solchem Zusammenhange sehen,

wird es uns ohne weiteres klar, welch tiefe
Wahrheit im Ausspruch General Mac Arthurs

liegt, dass der dauerhafte Friede letzten Endes

ein theologisches Problem sei. Grundlage der

abendländischen Völkergemeinschaft ist die

mittelalterliche Glaubensbrüderschaft. — Dem

gegenwärtigen Zusammenbruch des europäischen

Lebens liegen Jahrhunderte religiöser

Uneinigkeit und religiösen Streites zugrunde.
Nur wenn sich alle Christen auf der Grundlage
der wesentlichen Prinzipien wiederfinden zum
Abwehrkampf gegen den gemeinsamen Feind

des neuen Heidentums, können sich auch die

getrennten Nationen im Geiste wiederfinden.
Hier kann der christliche Geschichtslehrer
schönste Erzieherarbeit leisten, wenn er bei

307



der Behandlung dieser Fragen nicht nur immer

Trennungsstriche zwischen den verschiedenen
Konfessionen zieht, sondern in vermehrtem
Masse die positiven Werte der gemeinsamen
christlichen Ueberzeugung, der gemeinsamen
religiösen Ueberlieferung, der gemeinsamen
Sakramente und Formen des Gottesdienstes

betont, die inmitten der Spaltung der christlichen

Welt bestehen blieben.

Der geistig-religiöse
Charakter der Kultur. Religion und Kultur
sind untrennbar miteinander verbunden. Diese

Wahrheit ist fast vollständig aus dem Bewusst-

sein des modernen Menschen geschwunden.
Aufgabe des nach dem Wesen der historischen

Erscheinungen forschenden Geschichtsunterrichtes

ist es, der jungen Generation auch in dieser

Frage wieder Klarheit zu verschaffen. Religion
ist nicht, wie die Rationalisfen der beiden letzten

Jahrhunderte glaubten, eine durch

Ausnützung der menschlichen Leichtgläubigkeit
entstandene Nebenerscheinung; sie liegt im

innersten Wesen des menschlichen Bewusst-

seins, im Wissen des Menschen um seine

Abhängigkeit von höheren Mächten und um seine

Verbindung mit der geistigen Welt. Sie ist das

Band zwischen Mensch und Gott, zwischen

menschlicher Gesellschaft und geistiger Welt
und trägt somit immer ein Doppelantlitz: ^ein
zeitliches und ein ewiges. Daher kann es keine

völlige Trennung zwischen Religion und Kultur

geben. Zwischen beiden lebt und wirkt ein

dynamisches Element der Spannung, das so

sehr die treibende Kraft im Wandlungsprozess
der westlichen Kultur darstellt, dass eine völlige
Verweltlichung der Kultur zugleich auch ihre

Entwicklung zu völligem Stillstand brächte.

Säkularisation ist heute die grosse kulturelle

Gefahr, und der Verlust der christlichen Einheit,

die Auflösung der Gemeinschaft, in der die

Völker des Westens ihr geistiges Bürgerrecht

gefunden hatten, ist die Hauptursache der

Verweltlichung der abendländischen Kultur. Bis zur
Reformation war die eine christliche Kirche die

Trägerin der abendländischen Kultureinheit

gewesen, und die Völker wurden nur dadurch zu

Teilhabern der westlichen Kultur, dass sie Glieder

der Kirche wurden. Durch die religiöse
Revolution des 16. Jahrhunderts wurde die
Einheit des Christentums zerbrochen und die

kulturelle Vorherrschaft der Kirche vernichtet.

Hier geschah der erste Schritt zur Verweltlichung

der Kultur, wenn dies auch nicht in der

Absicht der Führer der Bewegung lag. „Sie
glaubten im Gegenteil, für die Entweltlichung
der Kirche und die Wiederherstellung des

Christentums in seiner ursprünglichen Reinheit zu
arbeiten. Sie wurden nicht gewahr, dass der

Versuch, die Religion zu reinigen und von
ihrem kulturellen Beiwerk zu trennen, in der

Trennung der Kultur von der Religion und in

der wachsenden Verweltlichung von Leben

und Denken seinen Widerpart finden könnte8."
Luthers Denken vor allem hat der Säkularisation

der Kultur die Wege bereitet. Seine

Lehre vom totalen Gegensatz von Natur und

Gnade hat zum erstenmal Religion und Kultur

philosophisch getrennt. Nach ihm gehört die

Kultur zur Erde und das Evangelium zum Himmel,

und beide müssen so weit wie möglich
auseinander gehalten werden. Auf dem Boden

dieses lutherischen Dualismus konnte sich der

humanistische Gedanke vom Kommen einer

neuen, die Menschheit unter der Herrschaft der

Natur einigenden Ordnung weiter entwickeln

zur liberal-humanitären Kultur, die ein

Zwischenstadium zwischen der religiösen Einheit

des Christentums und einer gänzlich säkularisierten

Welt darstellt, wie sie der Bolschewismus

anstrebt.

Die liberale, bürgerliche Kultur suchte die
Gefahr der vollen Verweltlichung zu vermeiden,

indem sie auf dem Schutz der persönlichen

und damit der religiösen Freiheit
bestand. Doch die fortschreitende Mechanisierung

und in ihrem Gefolge die zunehmende

gesellschaftliche Organisation, verringerten den

Spielraum der Freiheit immer mehr, so dass

sich in den totalitären Staaten die Ueber-

wachung der Gesellschaft auf das gesamte
Leben und Gewissen erstreckt. Da diese Ueber-

81. c. S. 90.

308



wachung in utilitaristischem Sinne zu
politischen, wirtschaftlichen und militärischen Zwek-
ken ausgeübt wird, scheint die völlige Verweltlichung

der Kultur unvermeidlich. Selbst die

Religion wird im totalitären Staat als Mittel zu

politischen Zwecken missbraucht. Damit aber

verliert sie ihren geistigen Charakter und hört

auf, Religion im vollen Sinne des Wortes zu

sein.

Ist es möglich, dieser Entwicklung Einhalt zu
gebieten? „Das kann nur durch eine tiefgreifende

Umwandlung oder Umkehr geschehen,
die den menschlichen Geist noch einmal in

lebendige Verbindung mit dem Geiste Gottes

bringt8." Der grösste der Diktatoren, Napoleon,

sagte: „Es gibt zwei Mächte in der Welt:
das Schwert und den Geist. Auf die Dauer wird
das Schwert immer vom Geiste besiegt." Wir
Christen sind leicht geneigt, die geistige Waffe,
die Macht des Gedankens zu unterschätzen.

B1. c. S. 137.

Zu einer solchen geistigen Waffe im Dienste
des wahren gesellschaftlichen Wiederaufbaus

muss der neuzeitliche Geschichtsunterricht werden,

indem er durch ernste Besinnung auf die
christlichen Grundlagen des Abendlandes, dem

jungen Menschen wiederum die Ideale des

selbstlosen Dienens und der persönlichen
Verantwortung vor Augen stellt. Es scheint mir,
dass der Geschichtsunterricht ein Wesentliches

beizutragen hat zur „gänzlichen Wandlung des

Weltgrundgefühls" und zum „siebenfachen

Sieg des gläubigen über den planenden, des

religiösen über den rationalistischen, des

geschöpflichen über den schöpferischen
Menschen, des Geistesmenschen über den
Gewaltmenschen, des Brudermenschen über den

Herrenmenschen, des Seelenmenschen über den

Sachmenschen, des endzielbegeisterten über

den daseinsbesessenen Menschen 10".

Freiburg. Dr. Hans Wicki.

10 Christliche Kultur Nr. 36 vom 7. Sept. 1945.

Volksschule

Zum Geschichtsunterricht auf der Primarschulstufe

Einige herausfordernde Gedanken.

Selbstverständlich sollte es in den

Gesinnungsfächern nicht in erster Linie um das Wissen

gehen, sondern sie sind dazu angetan, die
Kinder in einer ganz bestimmten Linie zu

beeinflussen. Ausser dem Religionsunterricht

gehört zweifellos die Geschichte zu jenen
Disziplinen, die weit über dem Zweck, sich selbst

zu genügen, einem anderen, viel höheren Ziele

zu dienen haben. Leider sind wir uns dessen

nicht immer genügend bewusst. Man begnügt
sich mit dem Worfgeplapper und übersieht,
dass wir die Seele nicht dazu gebracht haben,

mitzuschwingen. In der letzten Zeit machen sich

gar Bewegungen geltend, die die Schule zwingen,

an der Oberfläche zu bleiben.—Weil sich

die Gefühle nicht messen lassen, beginnt man

den Wert des Gesinnungsunterrichtes nach rein

äusserlichen Merkmalen zu beurteilen. Die
Geschichte wurde gut erteilt, wenn die Schüler

am Examen von allen möglichen Schlachten zu
erzählen wissen und eine grosse Reihe von
Jahreszahlen herzusagen verstehen.
Bedenklicherweise sind unsere wiederum eingeführten
Rekrutenprüfungen geradezu dafür da, den
Geschichtsunterricht wiederum zu verflachen. Denn

gutunferrichtete Schüler müssen doch Auskunft

geben können! Ist dies wirklich der Sinn unseres

Faches? Ist es nicht unter Umständen möglich,

durch warme Geschichtsstunden die Kinder

derart zu beeinflussen, dass in ihnen die
Liebe zum Vaterlande aufzulodern beginnt,
selbst wenn nachher recht wenig an tatsächlichem

Wissen behalten bleibt? Gibt es nicht

309


	Der Geschichtsunterricht im Dienste des gesellschaftlichen und geistigen Wiederaufbaus

