
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 11

Artikel: Aszese durch den Religionsunterricht auf der Oberstufe der
Mittelschule

Autor: Rohrbasser, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gogik sei nichts anderes, als auf das Gebiet der

Erziehung angewendete Religionslehre.
Und was von der Pädagogik im allgemeinen

gilt: es gibt eine katholische, eine protestantische,

eine rationalistische oder rein natürliche
und eine atheistische Pädagogik — das gilt
auch von der Schul pädagogik. Es gibt auch

eine katholische, eine protestantische, eine
rationalistische und eine atheistische Schulpädagogik.

Es gibt so manche Schulpädagogik, als

es Religionen und Weltanschauungen gibt.
So verlangt z. B. die katholische Kirche und

mit ihr die katholische Schulpädagogik:
„Alle (katholischen) Kinder sind von Jugend

an so zu unterrichten, dass ihnen nicht nur nichts

beigebracht wird, was der katholischen Religion
und der Reinheit der Sitten widerspricht,
sondern dass der (katholische) Religionsunterricht

die erste Stelle
einnimm t." (Can. 1372.)

„Von Natur ist es der Eltern eigenes
Recht, ihre Kinder zu erziehen und zugleich
ihre Pflicht, dafür zu sorgen, dass Erziehung
und Unterricht mit dem Ziele

übereinstimmen, um dessen willen sie von
Gott Nachkommen erhalten haben." (Leo XIII.
Can. 1113.)

„Der Religionsunterricht der
(katholischen) Jugend ist in a 11 e n Schulen der
Autorität der Kirche unterstellt." (Can. 1381.)

„Es genügt nicht, dass die Jugend n u r i n

gewissen Stunden Religions¬

unterricht erhält. Der ganze
Unterricht soll vom Geiste christlicher
Frömmigkeit durchdrungen sein." (Leo XIII. Can.

1374.)
Das Schul ideal der katholischen Kirche

und der katholischen Pädagogik ist also die
konfessionelle Schule, die Schule also, wo Kinder

einer Konfession von einem Lehrer der

gleichen Konfession im Geiste dieser Konfession

erzogen und unterrichtet werden. Wobei
die Kirche und die katholische Pädagogik aber
wohl wissen, dass das Ideal nicht immer zu
erreichen ist, oft schon wegen der Bevölkerungsmischung

nicht. Darum bestimmt die Kirche im

nämlichen Canon 1374 des kirchlichen Gesetzbuches,

dass die Bischöfe zu entscheiden

haben, unter was für Bedingungen und unter

Anwendung welcher Vorsichtsmassregeln der
Besuch gemischter Schulen gestattet sei —
wobei die katholische Kirche und die katholische

Pädagogik wieder wohl wissen, dass auch

der Vertreter einer andern Religion oder
Weltanschauung die oben genannten, für das

menschliche Zusammenleben so unentbehrlichen

Tugenden üben kann und sie sogar
gelegentlich eifriger übt als der Katholik, und dass

man trotz Verschiedenheit der Religion oder der

Weltanschauung einander doch achten und
lieben kann, sogar die strenge Pflicht hat, sich zu

lieben. Schluss folgt.

Hitzkirch. Dr. L. Roggar.

Religionsunterricht

Aszese durch den Religionsunterricht auf der Oberstufe
der Mittelschule

„Christliche Aszese ist die Bemühung um die
christliche Vollkommenheit. Diese wiederum ist

die bestmögliche Erfüllung des göttlichen
Willens." (Lindworsky, Psychologie der Aszese,

S. 4.) „Haec enim est voluntas Dei: sanctificatio

vestra." (1. Thess. 4, 3.) Damit ist Ziel und

Zweck unseres Religionsunterrichtes umschrieben:

„Seid vollkommen, wie euer Vater im

Himmel vollkommen ist." (Mt. 5, 48.)
Alle Vermittlungen von religiösem Wissen

an unsere Schüler soll also letzten Endes die

Bildung des religiösen Gewissens im Auge

244



haben. Im Religionsunterricht darf es nicht nur

um Bereicherung der menschlichen Kenntnisse

und um Entfaltung des Verstandes gehen. Aber
auch eine Willensbildung auf bloss natürlicher

Grundlage zur Festigung des menschlichen

Charakters bleibt noch weit hinter der eigentlichen

Aufgabe des christlichen Religionsunterrichtes

zurück. Ohne die Erziehung zu einem

natürlichen adeligen Menschentum im geringsten

zu vernachlässigen, wird sich der Religionslehrer

stets bewusst sein, dass es sein besonders

ehrenvolles, aber auch verantwortungsvolles
Amt ist, seine Schüler und Schülerinnen

emporzuführen zum übernatürlichen Menschentum,
das aus der Gnadenkraft Gottes nach dem

Vorbild unseres Herrn und Meisters Jesus Christus

in der lebendigen Gemeinschaft Seiner

Kirche lebt.

Andererseits wäre es ebenso abwegig, wollte
die Anleitung der Jugend zur christlichen Aszese

durch den Religionsunterricht sich auf die

Kennzeichnung und Abwehr der drohenden Gefahren

beschränken oder doch das Hauptgewicht

verlegen. Die lähmende Furcht vor den inner-

und aussermenschlichen Gefährdungen und die

rein negative Bewahrung vor dem Verlust des

in der hl. Taufe empfangenen übernatürlichen

Lebens kann und darf nicht erstes und wichtigstes

Ziel unserer Bemühungen sein. Michael

Pfliegler sagt in „Heilige Bildung": „Die
Hemmungen des heiligen Lebens sind da, und die

Krankheit, ja der Tod droht. Aber nie darf uns

das veranlassen, die Reihenfolge unserer Sorge

umzustellen. Die erste Sorge bleibt die positive

Erhaltung und Vollendung des heiligen Lebens,

dann erst kommt die Abwehr seiner Gefahren."

(S. 143.) „Nur weil wir wissen, was Leben ist,

fürchten wir den Tod, nur deswegen wehren

wir ihn ab. Und nur deswegen verstehen wir
diese Abwehr. Aber die Pflege des
heiligen Lebens bleibt unsere erste Sorge."
(I. c. S. 145.)

Wenn somit weder ein rein natürliches Idealbild

vom Menschen noch eine bloss negative

Einstellung den Anforderungen der christlichen

Aszese genügen kann, so wird es für einen

aszetisch wirksamen und förderlichen Religionsunterricht

wesentliche Vorbedingung sein, dass

wir in den heranwachsenden Christen das B e -
wusstsein wecken von der Wirklichkeit,
Schönheit und Kostbarkeit des über-natürlichen

Lebens, das sie seit der Taufe keimhaft in sich

tragen und um dessen Pflege sie sich mühen

sollen. Es muss Hauptanliegen der Gnadenlehre,

aber ebenso sehr auch der Glaubens- und

Sittenlehre auf der Oberstufe sein, in den

körperlich und geistig heranreifenden Menschen

die Ueberzeugung zu wecken, zu klären und

zu festigen, dass sie als getaufte Menschen mehr

sind als ein bloss rein-seelisches Wesen, dass in

den Jahren ihrer Jugendzeit nicht nur ihr körperliches

und geistiges Leben quellen, knospen

und blühen will, sondern dass noch ein anderes,

zwar verborgenes, jedoch nicht weniger
wirkliches Leben in ihrer Seele der Entwicklung
und Entfaltung harrt: nämlich das göttliche

Leben der Gnade und des
Glaubens, das sie in ihrer zweiten Geburt,
der Taufe, von ihrer zweiten Mutter, der Kirche,

als freies Geschenk der göttlichen Vatergüte
bekommen haben. Schönste Frucht und reichster

Lohn aller Bemühungen des Religionslehrers

ist es, wenn es ihm gelingt, seine Schüler

zur Einsicht zu führen, dass sie nicht nur
menschliches, sondern göttliches Leben in sich

tragen, dass dieses heilige Leben über die
Rechte und Kräfte unserer Menschennatur

hinausgeht, also über-natürlich ist, eigentlich nur
der ungeschaffenen göttlichen Natur zukommt,

uns Geschöpfen aber von Gott aus unergründlicher

Liebe geschenkt wurde und uns zufliesst

durch die mütterliche Vermittlung der Kirche

aus dem geöffneten Erlöserherzen des

Gottmenschen Jesus Christus. „Ich bin gekommen,
damit sie das Leben haben, und damit sie es

in Ueberfülle haben." (Joh. 10, 10.) Mag der

Religionslehrer von Gnade und Gnadenmitteln,

von Sünde und Erlösung, von Gebot und Gebet,

von Abtötung und Vollkommenheit spre-

245



chen, stets sollte aus innerster persönlicher !ir-
griffenheif der laute Jube! oes Lieblingsjüng rs

mitklingen: „Seht, welche Liebe uns der V.rler

geschenkt hat, dass wir Kinder Gottes heissen

und sind!" (1. Joh. 3, 1.)

Gelingt es dem Religionslehrer, seine Schüler

mit dem gläubigen Bewusstsein vom zweiten,

die menschliche Natur übersteigenden
göttlichen Leben der heiligmachenden Gnade zu

erfüllen, so wird in ihren Herzen unter dem
Antrieb des Heiligen Geistes die staunende

Ehrfurcht erwachen vor dem Wunder der
Gotteskindschaft. Die dringende
Erkenntnis wird ihnen aufgehen, dass Gottes Gabe
dem Menschen eine Aufgabe stellt, die der hl.

Paulus in die Worte fasst: „Lasst uns also in

der Neuheit dieses Lebens wandeln!" (Rom. 6,

4.) Nun aber bedeutet Bewahrung, Entfaltung

und Formung des göttlichen Lebens im
Menschen nichts anderes, als „in der Erkenntnis des

Sohnes Gottes zur vollen Mannesreife, zum

AltersmassderFülleChristi" (Eph.

4, 14) heranwachsen. „Denn die Gott
vorhererkannt hat, hat er auch vorherbestimmt, dem
Bilde seines Sohnes gleichförmig zu werden",
sagt der Apostel (Rom. 8, 29). Und folglich ist

Christus, wie Pfliegler bemerkt, „nicht nur
einfachen der „Erstgeborene" des neuen Lebens,

Er ist in seinem Leben, seiner Lehre und seinem

Wirken das grosse Vorbild schöpferischer
Vollendung dieses neuen Lebens." (Heilige
Bildung, S. 74.) Das nächste Ziel aller religiösen

Unterweisung des Lehrers und aller religiösen

Betätigung des Schülers wird es folglich sein,

„dass sie Dich, den allein wahren Gott, erkennen

und Den Du gesandt hast, Jesus Christus"

(Joh. 17, 3), um in der Kraft dieser

Erkenntnis Christi Bild im eigenen Leben nachzubilden.,

„Christus anzuziehen" (Kol. 3, 9), bis

Er „in ihnen Gestalt gewinnt" (Gal. 4, 19).

Das ist christliche Aszese: ziel-

bewusstes, gewolltes, planmässiges Ringen um

die Gleichförmigkeit des begnadeten Menschen

im Fühlen, Denken, Wollen und Handeln mit

seinem gottmenschlichen Vorbild Jesus Christus,

gestützt auf die übermenschliche Kraft, die Er

uns selber am Kreuze verdient hat, weil Er

„Weg, Wahrheit und Leben" (Joh. 14, 6) ist,

d. h. Brücke zwischen Mensch und Gott. „Deus
factus est homo, ut homo fieret Deus." (S.

Augustinus.)

Christliche Aszese ist demnach mehr als ein

Mittel unter vielen anderen zur Heranbildung
edlen Menschentums, zur Befreiung des Geisfes

aus den Fesseln der Körperlichkeit, mehr auch

als eine hohe Schule der Humanität. Christliche
Aszese ist wesentlich Jüngerschaft Christi: „Wer
mein Jünger sein will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach!"

(Mt. 16, 24.) Der hl. Hieronymus gibt zum
sinnverwandten Christus-Wort Mt. 19, 21 die aus

dem Brevier bekannte feinsinnige Exegese:

„Non dixit: Qui reliquistis omnia; hoc enim et
Crates fecit philosophus et multi alii divitias con-
tempserunf, sed: Qui secuti estis me; quod pro-
prie Apostolorum est atque credentium." (Lib.
3, in Matth, cap. 19; zitiert nach dem Brevier,
Commune Abbatum, 3. Noct., lectio VII.) Es

ist gut, wenn gerade unsere Gymnasiasten, die
das weltverhaftete, in das rein natürliche
Menschentum vergaffte Humanitätsideal der heidnischen

Antike und der deutschen Klassik kennen

und bewundern, auf diesen grundlegenden
Unterschied im Religionsunterricht und bei der
Autorenlektüre hingewiesen werden: rein

menschliches Vollkommenheitsstreben bleibt in

den Schranken des Irdischen befangen, die
christliche Aszese hingegen bedeutet im Tiefsten

Nachfolge Christi. Und das ist

nichts anderes als Umwertung aller irdischen

Werte aus der überirdischen Sicht und Gnadenkraft

Gottes. In einem der schönsten Kapitel

seines Christus-Buches sagt Romano Guardini:

„Christus lehrt weder grössere Klugheit, noch

höhere Pflichterfüllung, sondern Er sagt: Suche

das, was an dich kommt, vom Willen des Vaters

her zu verstehen Alles in der lebendigen

Gegenwart Christi Das bedeutet ein

immer neues Loslassen der natürlichen Sicher-

246



heit, des Selbstgefühles und des Rechibabens;

ein fortwährendes Sich-Lassen an Den, der da

herüberspricht: die Nachfolge." (Der Herr, S.

369 ff.)

Auf diese dogmatische Grundlegung des

christlichen Vollkommenheifsstrebens kann im

Religionsunterricht auf der Oberstufe kaum

genug Gewicht gelegt werden. Ist einmal dem

jungen denkenden Menschen Grösse, Wert und

Herrlichkeit des heiligen Lebens aufgegangen,
das er in zerbrechlichem Gefässe durchs
irdische Leben retten muss, dann wird er auch

einsehen können, dass die Bewahrung und

Entfaltung der Taufgnade und die Nachahmung des

gottmenschlichen Vorbildes Jesus Christus von
ihm eine ernsthafte, unablässige, von der
Gnadenkraft Gottes getragene Anstrengung
erfordert, die weder der Laune, noch dem Zufall

überlassen werden darf. Der heranwachsende

Mensch, in dem sich alle Geistes- und

Sinneskräfte mächtig regen, ist bereits durch

die eigene Erfahrung zur Genüge darüber
belehrt worden, dass die Befolgung der Lehre und

die Nachahmung des Lebens Christi an seinen

noch ungeübten Willen Tag für Tag neue und

grosse Anforderungen stellt. „Es leuchtet aber

ein, dass solche Opfer, wie sie Jesus fordert,
nicht ständig gebracht werden können, wenn
sich der Jünger nicht dafür übt und schult, wenn

er nicht in den treu gebrachten Ueberwindun-

gen des Alltags die sittliche Kraft auch zu gröss-
ten und schwersten Opfern gewonnen hat."

(Fritz Tillmann, Die Idee der Nachfolge Christi,

S. 227.) Will der strebende Mensch unter allen

Umständen seinem Ideal treu bleiben, so sieht

er sich genötigt, durch stetige Uebung und

Selbsterziehung sein aufbrechendes und oft

ungeregeltes Triebleben der Herrschaft des Geistes

zu unterwerfen. Der Wille muss zur Selbstzucht,

zur Selbstüberwindung und Entsagung

befähigt werden, denn es gilt, die fünf äusseren

Sinne zu beherrschen und die vier inneren

Sinne in dem Masse abzutöten, dass sie

gefügige und willfährige Werkzeuge werden im

Dienste der christlichen Persönlichkeif, die nur

im Kampf gegen alle äusseren Hemmungen und

inneren Störungen zur sittlichen Vollkraft heranreifen

und erstarken kann. Der Christ muss durch

die aszetische Selbsterziehung innerlich und

äusserlich frei werden für den Dienst Gottes
und die Erfüllung seines heiligen Willens.

Diese positive Sinngebung und positive
Zielsetzung der christlichen Aszese ist zwar

entgegen gewissen unvermeidlichen Verirrungen
und Entgleisungen zu allen Zeiten Lehrgut der

katholischen Kirche gewesen, sollte aber gerade
in unserem Zeitalter des hemmungslosen
Vifalismus den Jugendlichen gegenüber besonders

eindringlich betont werden. Unsere vorunfer-

richtspflichtigen Schüler werden wohl einsehen,

dass Spitzenleistungen auch im Bereich des

Gnadenlebens strenge Selbstzucht, methodisches

Willenstraining und charakterliche Ertüchtigung
voraussetzen. „Wisst ihr nicht — ruft der hl.

Paulus den Korinthem zu —, dass die Läufer

in der Rennbahn zwar alle laufen, dass aber nur
einer den Siegespreis gewinnt. Lauft so, dass

ihr ihn erlangt! Jeder Wettkämpfer übt in allem

Enthaltsamkeit. Jene tun es um einen vergänglichen,

wir aber, um einen unvergänglichen
Kranz zu gewinnen. So laufe auch ich nicht

blindlings; so kämpfe auch ich, aber nicht um
bloss in die Luft zu schlagen. Vielmehr züchtige
ich meinen Leib, damit ich nicht etwa, nachdem

ich andern gepredigt habe, selbst verworfen

werde." (1. Cor. 9, 24—27.)

Gerade auf dem Umweg über das moderne

Sportleben können unsere Schüler zur Einsicht

geführt werden, dass Abtötung des Sinnen- und

Trieblebens sowie Beherrschung der
Leidenschaften keineswegs Vernichtung der Sinne,

Ausmerzung der Triebe und Ausrottung der
Leidenschaften bedeutet, wohl aber deren Bändigung,

Zügelung und vernunftgemässe Lenkung.

Sie werden verstehen, dass beherrschte und

bezähmte Kraft nichts anderes ist als gesteigerte
Kraft, die wie ein eingedämmter und gestauter
Wildbach einem höheren und edleren Zwecke

dienstbar gemacht werden kann: dem Werden

247



der sittlichen Persönlichkeit. In diesem

Zusammenhang wird der Religionslehrer immer wieder

auf die grosse Illusion des Naturalismus
hinweisen müssen, der von Bändigung, Zügelung
und Lenkung der Naturtriebe nichts wissen will,
weil er die Erbsünde und ihre belastenden

Folgen absichtlich übersieht und leugnet.
Gewiss ist alles, was von Gottes Schöpferhand
gebildet ist, von Natur aus gut. Die alten Naturalisten

wie die neuen Befürworter einer diesseitsfrohen,

weltbejahenden Jugenderziehung

vergessen jedoch allzu oft, dass die harmonische

Ausgeglichenheit und ideale Ebenmässigkeit der

gottgeschaffenen Menschennatur durch den

Sündenfall unserer Stammeltern zerstört wurde,

und dass wir infolgedessen der Gnadenkraft

Christi nur mehr eine geschädigte, geschwächte
und erblich belastete Natur zur Erhebung in die
Gotteskindschaft hinhalten können. Die christliche

Aszese soll nun verhüten, dass der

verhängnisvolle Riss zwischen Natur und Gnade

noch weiter klaffe (negative Aufgabe), sie soll

aber auch beitragen zur allmählichen Vernarbung

der offenen Wunde, sodass das geistige
und sinnliche Erkenntnis- und Strebevermögen
des getauften Menschen der höheren Einsicht

des Glaubens und dem heilsamen Walten der

Erlösungsgnaden immer zugänglicher und

gefügiger werde (positive Aufgabe). Durch eine

sorgfältige Behandlung der Glaubenslehre über

Urzustand, Sündenfall, Erbsünde und Erlösung

muss der Schüler zur Erkenntnis geführt werden,
dass zwar durch den stellvertretenden Kreuzestod

Jesu Christi die Gnadenordnung wohl in sich

wieder hergestellt ist, dass sie aber in einem

jeden einzelnen von uns auf Grund unseres

persönlichen Einsatzes im Kampf gegen die

dreifache böse Lust (1. Joh. 2, 15) erst noch

verwirklicht werden muss. Menschbleiben und

Christwerden ist infolge der Erbsünde —
entgegen den Träumen gewisser „christlicher
Humanisten" — in Wirklichkeit nicht immer

vereinbar, weil das Triebhafte und Tierische im

Menschen nur allzu oft sich dem Einfluss des

begnadeten Geistes entzieht und sogar wider¬

setzt. Das ist nun einmal unsere menschliche

Existenz: Zeitlebens ein mit Schwächen und

Fehlem behafteter Mensch bleiben und trotzdem

ein gottähnlicher „zweiter Christ" (alter

Christus) werden. Das ist unmöglich ohne die

Gnadenhilfe Gottes und ohne das „agere contra"

der Aszese, wie es der hl. Ignatius in

seinem Exerzitienbüchlein verlangt.

* *

Angesichts der Notwendigkeit und Wichtigkeit

der aszetischen Bildung unserer Schüler

stellt sich nun noch die methodische
Frage, ob der Religionslehrer von Zeit zu Zeit

eigens eine Unterrichtsstunde über Wesen,
Aufgabe und Wege der Jugendaszese halten solle.

In den allermeisten Fällen würde wohl die im

Lehrplan festgesetzte Stundenzahl einen eigentlichen

Aszetik-Unterricht kaum gestatten. Ferner

wird ja entsprechende aszetische Belehrung im

Kreislauf des Kirchenjahres oder des Predigtzyklus

bereits auf der Kanzel geboten. Sodann

machen die Schüler unserer katholischen

Mittelschulen alljährlich Exerzitien oder doch

religiöse Einkehrtage mit, und viele von ihnen
gehören einer katholischen Jugendorganisation an.

Und zudem scheint es der Psychologie des

Religionsunterrichtes besser zu entsprechen,

wenn der Religionslehrer in jeder Klasse die

sich bei bestimmten Kapiteln bietende

Gelegenheit benützt, um die Glaubenslehre,

Sittenlehre, Gnaden-, Gebets- und Sakramentenlehre

aszetisch auszuwerten, indem er die
praktischen Auswirkungen der christlichen Lehre im

Alltag des Schülers aufzeigt und kurze, möglichst

genau umschriebene und konkret gefasste

Anleitung gibtzumStreben nach
Vollkommenheit. Von der Glaubenslehre

war oben schon die Rede. Es wäre noch

hinzuzufügen, dass das Kapitel über die

Menschwerdung des Gottessohnes auf jeder
Unterrichtsstufe Anlass geben soll zur Vertiefung und

Erweiterung des Christusbildes. — In der Sittenlehre

ergeben sich die aszetischen Folgerungen

von selber, nur muss der Lehrer immer wieder

248



bemüht sein, den Gegenwarfswert der Gebote
und Forderungen zu betonen. Wir müssen uns

hüten, eine Sittenlehre für die Zukunft oder für

die allgemeine Christenheit zu dozieren. Der
Schüler muss sich in seiner besonderen Lage als

Jugendlicher, als Sohn oder Tochter, als

Kamerad und Reifender angesprochen fühlen. Der
Lehrer darf sich nicht scheuen, auch mittels der

gemeinsamen Aussprache die alters- und stan-

desgemässen aszetischen Uebungen bekannt zu
machen und klar zu umschreiben, Aufgaben zu
stellen und Vorsätze anzuregen. Betreffs des

Masses gilt bei der hochherzigen, aber noch

unbeständigen Jugend auch heute noch der

Grundsatz: Wer wenig verlangt, wird kaum

etwas bekommen; wer viel zu fordern wagt,

wird wenigstens etwas erreichen. Ueber das

persönlich notwendige und zuträgliche Mass

soll jeder einzelne Schüler mit seinem Beichtvater

oder Seelenführer, oder auch mit seinem

geistlichen Klassenlehrer in der persönlichen

Aussprache ins Klare kommen. Auf jeden Fall

muss er schon im Religionsunterricht dazu
angehalten werden, seine Schwächen und

Charakterfehler aus religiösen Beweggründen zu

bekämpfen; sein Temperament und seine
Leidenschaften aus Liebe zu Christus zu zügeln und zu

zähmen; Krankheit, Leid und Widerwärtigkeiten

mit übernatürlicher Gesinnung zu tragen und

sie nicht als Hemmschuh, sondern als Stufenleiter

zum sittlichen Aufstieg zu betrachten;

Eigenheiten der Umwelt und Eigensinnigkeiten

der Mitmenschen als Prüfstein und Schleifstein

seiner Bruderliebe auszuwerfen, usw. Ueber-

haupt gilt, wie Tillmann sagt, „für alle Christen

ohne Unterschied, dass die regelmässig und

treu geleistete Berufsarbeit mit den Opfern und

Selbstüberwindungen, die sie von jedem

fordert, wofern sie nur unter dem Gesichtspunkt

der Heiligung und der sittlichen Erstarkung

gesehen werden, die beste Aszese ist." (Die Idee

der Nachfolge Christi, S. 237.) Namentlich im

alljährlich zu behandelnden Kapitel über das

Buljsakrament wird der Religionslehrer beson¬

deres Gewicht legen auf Gewissenserforschung

und guten Vorsatz. Bei der ebenfalls

regelmässig wiederkehrenden Behandlung des sechsten

Gebotes muss hingewiesen werden auf die

Beherrschung gegenüber den ungezählten Nah-

rungs- und Genussmitteln als Vorbedingung für

einen erfolgreichen Kampf um die Reinheit. Der

Lehrer gebe den Schülern praktische Anleitung,

wie sie sich durch emsthafte Selbstkontrolle und

tapfere Ueberwindung bewahren können vor
der Versklavung durch Alkohol, Nikotin und

Süssigkeiten, vor wahlloser Lesewut, törichter

Filmbesessenheit und charakterloser Modenarrheit.

In den obersten Klassen müssen die Schüler

hingewiesen werden auf den besonderen

Segen, den die Beherrschung des Gefühlslebens

einträgt. Sentimentale Verweichlichung und

frühzeitige Vergeudung des Herzens haben nicht

nur natürliche Verlegenheit, sondern auch

übernatürliches Unheil in ihrem Gefolge.

* * *

Vor einer schweren Selbsttäuschung hat

jedoch der Religionslehrer sich und seine Schüler

zu bewahren: Mit dem blossen Wissen um

Hochziel, Mittel und Wege des christlichen

Vollkommenheitsstrebens ist es noch lange

nicht getan. Was der Schüler im Religionsunterricht

gehört hat, muss er selber im Alltag
verwirklichen, indem er sich durch geordnetes

Gebetsleben und regelmässigen Sakramentenempfang

an den Quellen der Gnade die Kraft

dazu holt. Bedeutet doch Aszese in erster Linie

persönliche und beharrliche Uebung des christlichen

Lebens, die im Letzten und Entscheidendsten

keinem Menschen kann abgenommen

werden. Ein Doppeltes kann und muss jedoch
der Religionslehrer seinen Schülern über das

unterweisende Wort hinaus noch schenken: die

vorbildliche Kraft seiner Persönlichkeit und den

befruchtenden Segen seines Priestergebetes.

Prof. Anion Rohrbasser, Fryburg.

249


	Aszese durch den Religionsunterricht auf der Oberstufe der Mittelschule

