
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 32 (1945)

Heft: 10

Artikel: Schule und Demokratie : Vortrag

Autor: Etter, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. SEPTEMBER 1945 32. JAHRGANG Nr. 10

Schule und Demokratie3 Von Bundesrat Dr. Philipp Etter

Die Demokratie ist die edelste, aber auch

die schwierigste Staatsform. Die edelste der

Staatsformen, weil in der Demokratie jeder Bürger

unmittelbar Anteil nimmt an der Regierung
und Gesetzgebung des Staates. Die freie,

menschliche Persönlichkeit wächst über die

Individualsphäre hinaus in die Sphäre der
staatlichen Gemeinschaft. Sie wird bestimmender

Teil der Staatsgewalt und ist nicht mehr nur
deren Objekt, sondern Subjekt. Der Begriff des

Untertanen ist der Demokratie fremd. An seine

Stelle tritt der freie, mitbestimmende Bürger.
In der Schweiz, deren demokratische Institutionen

weiter ausgebaut sind als irgend sonstwo

in der Welt, beschränkt sich das

Mitspracherecht des Bürgers nicht nur auf die
Wahl der Behörden. Durch Referendum und

Initiative liegt auch der letzte Entscheid über

die Gestaltung von Verfassung und Gesetz
beim Bürger. Was aber die schweizerische

Demokratie vor allem auszeichnet und ihr die ihr

eigenartige geschichtliche und psychologische
Kraft verleiht, das ist die Souveränität der Kantone

und die Autonomie der Gemeinde, in die
der Schweizer als Kantons- und Gemeindebürger

hineingeboren wird. Dem Zusammenschluss

freier bäuerlicher Gemeinden in den Bergtälern
der Innerschweiz mit freien städtischen

Kommunen verdankt die Eidgenossenschaft ihr

Werden und ihre Entwicklung. Im Anfang war
die Gemeinde. Das Bewusstsein der gemeindlichen

Autonomie ist in der ganzen Geschichte

* Referat an der Delegiertenversammlung des KLVS

in Lugano, 1. September 1945.

der schweizerischen Demokratie nie verloren

gegangen, selbst nicht in jener Periode, als unter

dem Einfluss ausländischer Beispiele der

Absolutismus auch in der Schweiz vorübergehend

die säkulare demokratische Tradition
überschattete. Einen typischen Beweis für diese

Tatsache liefert uns gerade die Geschichte der
tessinischen Talschaften. Die freie Gemeinde
bestand auch hier schon zur gleichen Zeit oder
vielleicht noch früher, als die drei Länder der

Innerschweiz sich am Ausgang des dreizehnten
Jahrhunderts zum ewigen Bunde der Freiheit

zusammenschlössen. Mit Erfolg wusste das tes-
sinische Volk die Demokratie seiner autonomen
Gemeinden und Talschaften gegen Mailand zu

verteidigen, und auch durch die ganze Periode

der eidgenössischen Herrschaft blieb im Tes-

sin die demokratische Verfassung der
Gemeinde und der Talschaften lebendig. Dieses

zähe Festhalten an der demokratischen Urtradi-
tion der Gemeinde mag mit ein Grund gewesen

sein dafür, dass der Tessin nach den Stürmen

der französischen Revolution sein Antlitz
nicht dem Süden, sondern wiederum dem

Gotthard zuwandte und sich aus freien Stücken

dem neuen Bund der Eidgenossen zugesellte.

Die gemeindliche Autonomie bildet den

Ursprung der schweizerischen Demokratie.
In ihr erblicke ich aber auch heute noch die

eigentliche Festung unserer demokratischen

Gesinnung. In der Gemeinde, die ihren Rat

selbst wählt und in freiem, offenem Handmehr

über die gemeinsamen Sorgen und

Anliegen entscheidet, entfalten sich zuerst die

Tugenden des freien Bürgers. Durch die
Teilnahme am öffentlichen Leben der Gemeinde

217



waren unsere Väter seit Jahrhunderten

gewohnt, sich selbst zu regieren und den Vorteil

des Einzelnen am Wohl der Gemeinschatt zu

messen. Durch die Autonomie der Gemeinde
sind wir Demokraten aus Tradition und

Vererbung. Diese Tatsache ist auch für die Erziehung

zur Demokratie durch die Schule von
Bedeutung, und ich werde darauf im zweiten Teil

meiner Ausführungen zurückkommen.

In der Gemeinde stehen das I c h des

Bürgers und das W i r der Gemeinschaft am
unmittelbarsten nebeneinander, und zwar in

einem Feld, das der einzelne Bürger noch ohne

Schwierigkeit zu überblicken vermag. Damit

stossen wir auf ein Grundproblem, das der
Demokratie sich stellt und von ihr überwunden

werden muss: auf die unvermeidlichen
dreidimensionalen Spannungen zwischen
dem Ich, dem Du und dem Wir,
oder, anders ausgedrückt, auf die Spannung

zwischen der freien
menschlichen Persönlichkeit
und der gesellschaftlichen oder
staatlichen Gemeinschaft. Viele

Erschütterungen im Leben der Staaten wie im

zwischenstaatlichen Leben der Völker sind darauf

zurückzuführen, dass es der Menschheit

nicht gelang, das Gleichgewicht zwischen dem

Ich, dem Du und dem Wir zu finden. Nur zu

oft pendelte die Menschheitsgeschichte
zwischen den beiden Extremen eines anarchischen

Individualismus und eines tyrannischen
Kollektivismus, und die Gefahr liegt nahe, dass die

arme Menschheit von einem dieser Extreme

geradewegs ins entgegengesetzte Extrem

geworfen wird. Ist das „Ich" alles, und werden

seiner Machtentfaltung keine geordneten Grenzen

gesetzt, so leidet darunter die Gemeinschaft.

Diese rächt sich dadurch, dass sie sich

zur Masse umformt und den Einzelmenschen

unter ihrem tyrannischen Gewicht erdrückt.

Gegen diese Gefahr ist auch die Demokratie

nicht gefeit. Sie ist vielmehr gerade der Demokratie

immanent und kann auf die Dauer nur
dadurch behoben werden, dass wir den
werdenden Staatsbürger immer wieder zur staats¬

bürgerlichen Reife und zur richtigen Einstellung

zur Gemeinschaft erziehen.

Der Mensch als Persönlichkeit, begabt mit
Geist und unsterblicher Seele, ist nicht nur Teil

eines ihm übergeordneten Ganzen. Er ist selbst

schon ein Ganzes und als solches Träger eigener,

geheiligter Rechte, die ihm auch der Staat

nicht entreissen darf. Die menschliche Persönlichkeit

soll sich in den Grenzen des Rechtes

und der Ordnung frei entfalten können. Der

Mensch hat ein Recht aufsein Leben, auf Eigentum,

auf die Ausübung seines Berufes, auf

freie Betätigung seines Glaubens, auf ein
Fortleben in seinen Kindern, also auf die Gründung
und die Führung einer Familie, die wiederum,

auch gegenüber dem Staat, eine Gemeinschaft

eignen geheiligten Rechtes darstellt.Aber
da die Veranlagungen der Menschen verschiedene

sind und kein Mensch in der Lage wäre,
sich selber zu genügen und seine berechtigten

Ansprüche auf eine höhere Kultur zu erfüllen,
sind wir auf die Arbeit anderer Menschen und

auf die Zusammenarbeit mit diesen angewiesen;

und gewisse Aufgaben der menschlichen

Kultur können überhaupt nur durch die
Gemeinschaft und durch den Staat erfüllt werden.
Also haben beide ihr Recht, die menschliche

Persönlichkeit und der Staat. Das „Ich" steht

mit dem „Du" in der Bindung des „Wir". Jede

Bindung im „Wir" aber setzt Ordnung voraus,
und Ordnung ist unter Menschen, die keine

Engel sind, nur möglich, wenn eine Autorität
die Ordnung sicherstellt und sie nötigenfalls mit
dem Einsatz von Machtmitteln verteidigt. Und

damit stossen wir auf eine neue Spannung, die

von der Demokratie überbrückt und gelöst werden

muss: auf die Spannungzwischen
Freiheit und Autorität, die in einem

ruhigen Gleichgewicht ihren Ausgleich finden

muss. Und auch dieser Ausgleich ist in der

Demokratie wiederum nicht möglich, ohne dass

die Menschen dazu erzogen werden. Denn in

der Demokratie, in der jeder Staatsbürger durch

Wahl- und Stimmrecht Anteil hat an der Freiheit

des Menschen und an der Autorität des

Staates, muss sich der Ausgleich zwischen Frei-

218



heit und Autorität schon in derSeele des
einzelnen Bürgers vollziehen. Der

demokratische Bürger muss im Grunde genommen

in gleicher Weise befähigt sein, zu h e r r -
sehen und an der Regierung des Landes

teilzunehmen, wie zu gehorchen und sich

der von ihm selbst gewählten Regierung wie
dem von ihm selbst sich auferlegten Gesetz

unterzuordnen. Gerade in der Demokratie als

der edelsten Staatsform wird sich eine nur auf

äussere Machtmittel gegründete Autorität
auf die Dauer nicht durchsetzen. Freiheit und

Autorität werden nur im Gleichgewicht bleiben,

wenn beide in den Seelen der Bürger geistig
verankert sind. Das aber ist auch in der ältesten

Demokratie der Welt nicht möglich nur durch

Vererbung und durch die Disziplin, die uns im
Blute sitzt. Was wir ererbt und als säkulare

Erfahrung besitzen, muss immer wieder durch

eine entsprechende Erziehung neu erworben
und vertieft werden.

Wirkliche und wahre Demokratie ist nicht nur
Staats form, sondern soziale und
geistige Substanz, ist bestimmter Inhalt

der staatlichen Gemeinschaft. Ich habe vorhin

von den dreidimensionalen Spannungen
zwischen dem Ich, dem Du und dem Wir gesprochen.

„Ich" oder „Du" — das gibt kein

„Wir", „Ich" und „Du" — das bildet
Gemeinschaft, dann wird das „Wir", „Ich" oder
„Du" — das ist das Prinzip des Kampfes, der

Auflehnung, der Revolte, der gegenseitigen

Vernichtung. „Ich" und „Du" — das ist die

Losung der Konstruktion, der Zusammenarbeit,

des sozialen Ausgleichs und des sozialen
Friedens. „Ich" oder „Du" — das wäre der

Geist der Vergewaltigung einer Minderheit
durch die Mehrheiten oder gar der Vergewaltigung

der Mehrheit durch eine Minderheit.
Demokratie als soziale und geistige Substanz lehnt

jede Art von Usurpation, Absolutismus und

Totalität ab. Sie zieht alle aufbauwilligen Kräfte

zur Mitarbeit heran. Das Verhältnis zwischen

dem Ich und dem Du muss in der Demokratie

beherrscht sein von gegenseitiger Achtung und

Loyalität, von der Ehrfurcht vor dem Recht des

andern und vom Willen, den andern am eigenen

Glück und am eigenen Wohlstand teilnehmen

zu lassen. Nur dann können wir von
wirklicher demokratischer Gesinnung sprechen,

wenn sie sich äussert im Willen, das Leben

und die Einrichtungen der staatlichen Gemeinschaft

so zu gestalten, dass sowohl für das Volk
als Ganzes wie für den einzelnen Bürger ein

Höchstmass von Voraussetzungen zu einem

glücklichen Aufstieg geschaffen wird. Deshalb

muss die wahre Demokratie sich gründen auf

das Recht, auf die Gerechtigkeit,
auf das W o h I w o I I e n für den Mitmenschen,
auf die Liebe. Neid und Hass sind destruktive

Kräfte und stehen im Gegensatz zu
demokratischer Gesinnung. Als tragendes, konstruktives

Element der wahren Demokratie im Sinne

sozialer und geistiger Potenz gilt das Wort der

Bergpredigt: „So wie Ihr wollt, dass die
Menschen euch gegenüber handeln, ganz Gleiches

sollt ihr ihnen tun!" So verstanden, bedeutet
Demokratie nichts anderes als die Uebersetzung
der christlichen Nächstenliebe ins Politische und

Sozialpolitische, in der Solidarität und im Willen

zu gegenseitiger Hilfe, ganz so, wie die
ersten Eidgenossen schon im ersten Bundesbrief

sie sich gegenseitig zusicherten; Promiserunt

sibi assistere auxilio — sie versprachen, sich in

gegenseitiger Hilfe beizustehen.

Glauben Sie, dass solche Gesinnung möglich

ist ohne das beständige und geduldige
Werk der Erziehung? Der K a i n der aus Neid

gegenüber seinem Bruder zur Keule greift, lebt

immer noch in der Brust der Menschheit und

des Menschen. Er muss immer wieder gebändigt
werden, und nicht nur durch äussere Gewalt,

vielmehr durch innere, geistige Transformation.

An dieser grossen, entscheidenden Aufgabe

mitzuarbeiten, das Antlitz des Menschen und

der menschlichen Gemeinschaft zu gestalten
nach dem Bild und Gleichnis des göttlichen

Schöpfers, das ist meine sehr Verehrten, Eure

Berufung, Euer Privileg, der Adel Eures Standes.

II.

Ueber das Ziel und die Mittel, die
Jugend zu guten Menschen und zu guten

219



Staatsbürgern zu erziehen, ist in allen Jahrhunderten

der Menschheitsgeschichte viel nachgedacht

und viel geschrieben worden, und ich

glaube nicht, dass es möglich wäre, Vorschläge

auszuarbeiten, die den Anspruch darauf erheben

dürften, neu zu sein. Es kann sich also für mich

nur darum handeln, in kurzer Zusammenfassung
alte und meines Erachtens bewährte Grundsätze
wieder in Erinnerung zu rufen.

Wir hören heute oft darüber klagen, dass

unsere Jugend, die doch am Leben unseres
demokratischen Staates den lebendigsten Anteil

nehmen sollte, sich vom Staat abwende und
den politischen Fragen kein waches Interesse

mehr entgegenbringe. Ich vermag nicht zu

beurteilen, wie weit diese Klage, die schon zur
Zeit erhoben wurde, als ich selbst noch ein

Jüngling war, wirklich berechtigt ist. Doch neige
ich eher der Auffassung zu, dass unsere Jugend
mit einem Schlag zu lebendigstem politischem
Interesse erwachen wird, wenn in unserer
Demokratie sich grosse Probleme zur Entscheidung

stellen, die ein junges Herz zu entzünden
und echte Leidenschaft wachzurufen vermögen.
Die gleichen Leute, die über politische Apathie

unserer Jugend klagen, bringen diese Passivität

oft mit dem Mangel an staatsbürgerlichen
Kenntnissen in Zusammenhang und halten sich

darüber auf, wie wenig Bescheid unsere Jungen

über die Institutionen unserer Verfassung

wissen, über die Rechte der Bürger, über den

Aufbau unseres Staates und seiner Verwaltung.
Aus diesen Feststellungen und Klagen erklärt
sich der Ruf nach vermehrtem staats-
bürgerlichemUnterricht. Ich möchte

dieser Forderung nicht widersprechen. Denn

in der Tat erscheint es wichtig und notwendig,
dass der junge Bürger, der mitsprechen soll im

öffentlichen Leben der Gemeinde, des Kantons

und des Bundes, wenigstens ein Mindestmass

von Wissen besitze über die Aufgaben, die

Verfassung und die Institutionen des Staates,

schon damit er diese Institutionen in ihrem Wert
erkenne, schätze und verehre. Und da, wie ich

oben dargetan, der demokratische Bürger
zunächst in die Gemeinde hineingestellt ist und

die Gemeinde in ihrer Autonomie die Grundzelle

des demokratischen Staates darstellt, sollte
dieser Unterricht als lebensnaher Anschauungsunterricht

bei der Gemeinde einsetzen und

von hier aus zu den weitem konzentrischen

Kreisen, zum Kanton und zum Bund, vorstos-

sen. Der staatsbürgerliche Unterricht soll also

in seiner Bedeutung nicht herabgemindert und

nicht vernachlässigt werden. Aber es wäre weit
gefehlt, wenn wir es bei dieser blossen

Vermittlung von Kenntnissen bewenden lassen

wollten, wie wir uns überhaupt vor einer

Ueberschätzung des Intellektuellen, vor einer

Ueberspannung des Intellektualismus hüten sollen.

Viel mehr als auf das Wissen kommt es auf

das Gewissen an, und viel wichtiger als der

staatsbürgerliche Unterricht im engern Sinne

des Wortes ist die Bildung des Geistes und

der Seele, die Erziehung zu jenen Tugenden,

die den guten Staatsbürger ausmachen.

Und diese Erziehung sprengt nun den Rahmen

eines einzelnen und bestimmten Schulfaches.

Sie muss vielmehr wie das Salz und der Sauerteig

das ganze Erziehungswerk der
Schule durchwirken. Was nottut, das ist die

Erziehung des jungen Menschen zum Bewusstsein

der Verantwortung, zur Erfüllung der Pflicht,

zur Ehrfurcht vor dem Recht, zu geistiger
Standfestigkeit aus innerer Freiheit, zur Dienst- und

Opferbereitschaft und zur Liebe für den

Mitmenschen.

Erziehung zum Bewusstsein
der Verantwortung. Diese Forderung

stelle ich allen andern voran. Denn

der junge Mensch, der später als Bürger in der

Demokratie mitbestimmen wird über die

wichtigsten Fragen des staatlichen Lebens, soll

Schritt für Schritt eingeführt werden in die

Erkenntnis, dass er für jedes seiner Worte und für

jede seiner Handlungen eine ernste

Verantwortung trägt und Rechenschaft abzulegen hat,

und dass er nicht allein steht, sondern in den

Grenzen seiner Einflussmöglichkeit auch

mitverantwortlich ist für die Gemeinschaft, der er
angehört, für die Schulklasse, mit der er sein junges

Leben teilt. Schon das Kind soll nach und

220



nach erkennen, dass alles, was es tut, auch eine

bestimmte Wirkung ausübt auf seine Kameraden,

auf die Gemeinschaft, und dass gerade auf

dieser Ausstrahlung seiner Haltung eine

doppelte Verantwortung liegt. Zum Bewusstsein

dieser Verantwortung kann und soll schon das

Kind erzogen werden, damit es später, in der
Reife seines Lebens, sich ihrer bewusst bleibe.

Damit lehren wir das Kind, seinen Blick auf das

G a n z e zu richten und sich nicht zu isolieren.

Und nicht nur auf das Ganze in der Horizontalen,

sondern auch in der Vertikalen
Verantwortung nicht nur fur die Gegenwart,

Verantwortung auch für die Zukunft! Warum

sollen wir nicht auf den höhern Stufen

unserer Schule unsem Kindern vor Augen führen,

was von ihrem Verhalten abhängt für eine ganze

Kette von Generationen, die sie als Vater

und Mutter einst ins Leben rufen werden? In

der Geschichte gibt es Beispiele genug, um

darzutun, wie oft die ganze Zukunft unseres

Volkes und seiner Freiheit bestimmt wurde

durch einen heroischen Entschluss in einer

entscheidenden Stunde. An solchen geschichtlichen

Beispielen lässt sich zeigen, wie unsere Väter

nicht an ihr augenblickliches Wohlergehen

dachten, vielmehr an die Zukunft ihrer Kinder

und Enkel, denen sie das Land in Freiheit

weitergeben wollten, weil sie sich ihrer

Verantwortung für die Zukunft bewusst waren.

Erziehung zur Erfüllung der
P f I i c h t. Eine extrem individualistische Staatslehre

hat im achtzehnten und in der ersten

Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts die

Betonung der Rechte und Freiheiten des Bürgers

in den Mittelpunkt der demokratischen Erziehung

gestellt. Das war eine begreifliche Reaktion

auf die Zeit des Absolutismus und der

Usurpation. Gewiss, der Mensch und der Bürger

soll sich immer seiner Freiheit und Würde

bewusst bleiben. Aber es gibt keine wahre

Freiheit der menschlichen Persönlichkeit und

damit auch keine richtige Einstellung des Bürgers

zur demokratischen Gemeinschaft ohne

innere Bindung, ohne Bändigung der

dämonischen Urfriebe und ohne eine feste,

klare Hinordnung des Willens zur Pflichterfüllung.

Erziehen wir die uns anvertraute Jugend

zur Gewissenhaftigkeit und Ehrlichkeit im

Kleinen, damit diese Tugenden sich auch

im Grossen bewähren. Schon das Kind soll

sich daran gewöhnen, die Erfüllung der Pflicht

dem Angenehmen und dem Heiteren voranzustellen,

damit auch der Staatsbürger einst nicht

den leichten Weg der persönlichen Bequemlichkeit,

sondern den harten Weg der Pflicht

beschreite.

Erziehung und Ehrfurcht vor
dem Recht. Die Demokratie, die auf Macht

und Erfolg abstellen wollte, wäre auf Sand

gebaut. Denn Macht und Erfolg sind vergängliche

Grössen. Sie wechseln ihre Träger, und wer
seine Halfung nach dem äussern Erfolg
einstellt, ist ein Konjunktur-Ritter, der seine Segel

immer wieder nach dem Winde drehen muss.

Die Demokratie wird nur dann gesund und

stark sein, wenn sowohl der Bürger wie d.e

Gemeinschaft sich auf den festen und bleibenden

Boden des Rechtes stellen. Lehren wir
unsere Jugend die Wahrheit, dass das Recht

etwas Heiliges und Unverletzliches darstellt,

und dass ein Erfolg, durch Verletzung oder

Vergewaltigung des Rechtes herbeigeführt,

immer nur einen Scheinerfolg bedeutet, der schon

morgen, sicher aber übermorgen sich rächen

und ins Gegenteil wenden wird. Eine Demokratie,

die das Recht durch die Gewalt ersetzt,

legt die Axt an ihre eigenen Wurzeln. Sie

verwandelt sich dann in eine Scheindemokratie,

und hinter der Maske steckt die nackte Tyrannei

des Kollektivs. Es ist nicht überflüssig,

gerade heute, da mit dem Begriff der Demokratie

so viel gefährliche Falschmünzerei getrieben

wird, an diese Wahrheiten zu erinnern.

Ein Feigling, der sein Urteil, vielleicht trotz
besserer Einsicht, nach dem Winde dreht und

wechselt! Ihm fehlt die innere

Standfestigkeit, weil es ihm an Mut und an

221



wirklicher Freiheit gebricht. Herrgott, ist es

etwas Stolzes, Königliches um die Grösse des

freien Bürgers, der, um zu wählen und zu

entscheiden, sein Gewissen konsultiert und
darnach handelt! Erbärmlich aber steht der Bürger

da, der wie ein schwankendes Rohr hin- und

herpendelt und vor lauter Wanken und Schwanken

nicht weiss, wo er hingehört. Er wird

immer dort zu finden sein, wo der Lautsprecher

am stärksten tönt — Dünensand! Die Schule

soll den spätem Bürger zu jener Freiheit, zu

jenem Mut und zu jener Selbständigkeit
heranbilden, die fliessen aus festen Grundsätzen,

aus der Tugend der Treue und aus ehrlicher

Gewissenhaftigkeit.

Erziehung zur Dienst- und
Opferbereitschaft. Der Bürger in der

Demokratie muss fähig sein, dem Land zu dienen

und für die Gemeinschaft Opfer zu bringen.

Das Land gehört uns, weil unsere Väter

schon seit Jahrhunderten es besassen, es durch

ihre Arbeit fruchtbar und schöner machten und

es mit ihrem Blut verteidigten. Aber gerade

deshalb, weil es das Land unserer Väter ist,

gehören w i r auch dem Land, und es hat

berechtigte Ansprüche auf unsern Dienst und auf

unsere Treue. Dieser Anspruch des Landes kann

in Zeiten der Gefahr sich bis zum Anspruch

aufs Heroische steigern. Soll jedoch der Bürger
in der Lage sein, diesem Anspruch zu genügen,
dann muss er der Gemeinschaft auch im Kleinen

und Alltäglichen zu dienen bereit sein,

und der Schule stellt sich die Aufgabe, die

geistige Einstellung zum Dienst und zum Opfer
schon im Kind zu pflegen. Ich glaube nun nicht

an die Behauptung, dass der Mensch von Natur

aus egozentrisch sei. Sicher gibt es Menschen,

die schon von den ersten Jahren ihres Lebens

an ihre innere Befreiung und Befriedigung
gerade darin finden, andern zu helfen, andern zu

dienen und Gutes zu tun. Asoziale, antisoziale

oder soziale Einstellung des Kindes sind

weitgehend ein Angebinde der Vererbung und Ver-

222

anlagung. Aber die Schule soll ein grosses
Gewicht darauf verlegen, asoziale oder gar
antisoziale Kinder aus der Isolierung ihrer egozentrischen

Verkapselung zu befreien, sie zum

Dienst an andern und an der Gemeinschaft zu

erziehen und so die richtige Einstellung des

spätem Bürgers zum Staat und zum Volk

vorzubereiten. Das Kind muss vom absoluten

„Ich" befreit und zur dienenden Einordnung

in das „Wir" erzogen werden. Und wenn wir
die Demokratie als soziale und geistige
Substanz verteidigen wollen, dann müssen wir

versuchen, diese soziale Substanz schon in der

Gemeinschaft der Schule zu verwirklichen. Der

Lehrer gehe mit dem Vorbild voran, z. B.

dadurch, dass er arme und schwache Kinder,

arm und schwach an Vermögen oder an

Begabung, nicht verschupft, vielmehr mit besonderer

Liebe, mit besonderem Wohlwollen
umhegt und auszeichnet. Denn jeglicher Gemeinschaft

und damit auch der Demokratie stärkste,

verbindende und konstruktive Kraft ist die

Liebe, das Wohlwollen für den Nächsten

und der Wille, ihm zu helfen und ihn glücklich

zu machen. „Darin besteht des Schweizers

Macht und Kraft", sagt Jeremias Gotthelf, „das

machte ihn frei und behielt ihn frei, dass er
nicht bloss litt, was i h m geschah, nicht allein

sich dessen freute, was e r erhielt, sondern dass

sein Herz offen war für Weh und Wohl aller,

die mit ihm in den Hütten und Tälern wohnten,

welche seine Berge umschliessen, dass seine

Hand bereit war, sein Glück andern zu bringen,

sein Weh von sich und andern fernzuhalten."

Die letzte Grösse aber, die letzte Tiefe und

letzte Kraft der Erziehung zur Demokratie fliesst

aus dem Evangelium, aus dem christlichen

Glauben und aus der Hinordnung

unseres Denkens und Handelns auf den ewigen

Urgrund aller Freiheit und aller Ordnung, auf

Gott, in dem alle Spannungen der menschlichen

Seele und des irdischen Lebens ihren

absoluten Ausgleich finden und auf dessen Namen

die schweizerische Demokratie gegründet ist.


	Schule und Demokratie : Vortrag

