
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 31 (1944)

Heft: 17: Geschmacksbildung

Artikel: Erziehung zum Schönen

Autor: Pfiffner, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unserer eigenen Meinung zurückhalien, unser

Urfeil nicht aussprechen. Die Kinder sollen

selbst lernen, wie man Kunstwerke betrachtet.

Die eigentlich Gewinnenden sind dabei nicht

nur die Kinder, sondern auch wir. Der
unverbildete Geschmack der Kinder wird uns auf viel

Köstliches aufmerksam machen; manche Feinheit

sehen Kinder, die wir nicht beachten. Und

dabei lernen wir noch die Kinder auf eine ganz
unauffällige Art kennen. Die Kunst aber, in

religiöse Kunstwerke einzudringen und sie ver¬

stehen zu können, ist eine unschätzbare Quelle

reinster Freuden und eine beste Hilfe für die

Gestaltung und die Pflege des religiösen
Lebens. Die Erneuerung der christlichen religiösen

Kunst wird für das religiöse Leben zum

grössten Segen werden. Darum wollen wir

auch den Künstlern ihre schwere Aufgabe nicht

noch schwerer machen durch unverständige

Urteile, die nur aus einer traditionsgebundenen

Haltung entstehen. Prüfet alles, und das

Gute behaltet! F. ß.

Volksschule

Erziehung zum Schönen
Das Sehnen des Menschen nach

dem Schönen ist in seine Natur hineingelegt.
Es äussert sich im Kleinkind, das seine Händchen

nach allen Dingen ausstreckt, die ihm

schön erscheinen; es begleitet den Knaben,

das Mädchen durch die Jugend, führt Mann

und Frau durchs Leben, und das Hoffen auf

die ewig nie verblassende Schönheit des Himmels

vermag dem Greise selbst die Todesstunde

zu erleichtern.

Was leistet die Kunst, um das Schöne und

Grosse zu offenbaren! Wie viel sinnen Handwerk

und Gewerbe, um schöne Tücher, schöne

Kleider, schöne Teppiche, schönen Hausrat,

schönes Geschirr, schönen Schmuck hervorzubringen!

Was setzt die Industrie ein, um ihren

Erzeugnissen Schönheit zu verleihen, soweit

dies nur möglich ist.

Und was opfert der Mensch an Zeit und

Geld, um sich selber schön zu machen! Was

tut er alles, um auf irgend eine Weise am
Schönen teilzunehmen, das Menschenwerk und

Natur zu bieten vermögen! Geradezu
unersättlich ist er in seinem Drange nach dem

Schönen, bis er entweder, völlig entgleist und

entmenschlicht, jede Orientierung nach dem
Schönen verliert, oder bis ihm, auf der höchsten

Stufe der Askese angelangt, nur noch eine

Schönheit erstrebenswert erscheint, die Schönheit

in Gott. — Es ist eigentümlich, dass diese

urmenschliche Seife des menschlichen Wesens

in der Schule nicht mehr Beachtung findet. Ist

etwa dieser Erziehungsmangel schuld daran,
dass so viele Menschen im spätem Leben mit
Gertrud von Le Fort klagen könnten: „Wir
sind verdurstet bei euren Quellen, wir sind

verhungert bei eurer Speise, wir sind blind
geworden bei euren Lampen. Ihr seid wie eine

Strasse, die nie ankommt, ihr seid wie lauter

kleine Schritte um euch selber."

Es hiesse meine Absicht missdeuten, wenn
man aus der Tatsache, dass die Erziehung zum
Schönen vernachlässigt wurde und wohl weiter
zurückkommen wird, einen Vorwurf gegen
irgend eine Schule alter oder neuer Zeit
ableiten wollte. Seit dem Falle im Paradiese, dem
Orte ungetrübter Schönheit, hat der Blick des
Menschen die Richtung des Schweisses genommen.

Er zielt dorthin, wo Brot zu graben ist,

hinein in Dornen und Disteln. — Es muss so
sein. Der Fluch, der einst das Menschengeschlecht

traf, erfüllt sich immer neu, so lange
ein Mensch hier unten lebt; unser Herrgott lässt

nicht mit sich markten.

Aber die Belastung, die die Sünde brachte,
hat auch ihr Gutes. Sie nötigt den Menschen,

525



sich mit der materiellen Seite des Seins zu
beschäftigen. Damit kommt er auf den Weg seiner

grossen Nebenmission, sich forschend und

erfindend die Erde dienstbar zu machen. Was

dabei im Laufe der Jahrhunderte herauskam,

offenbart das gewaltige Buch der Entdeckungen

und Erfindungen.

Nebenmission. — Die Hauptaufgabe des

Menschen aber ist und bleibt in der Antwort
auf die erste Frage des Katechismus in lapidarer

Einfachheit und Klarheit umschrieben: „Wir
sind auf Erden, damit wir Gott dienen und
dadurch in den Himmel kommen." Wir haben

nach der Fülle alles Schönen zu streben. —
Diese Aufgabe wird nicht erfüllt, sobald das

Arbeiten, das Entdecken und Forschen zum
Selbstzweck wird und jene verführerischen

Hoffnungen züchtet, dass die Folgen der
Erbschuld sich nach und nach mit Technik meistern
lasse und dass die Wissenschaft es wohl noch

fertigbringen werde, an den von Gott gesetzten

Disteln und Domen Feigen und Trauben

reifen zu lassen. Was bisher dabei
herausschaute, das ist das Anwachsen der Weltnot ins

Grauenhafte, ein entsetzliches Ueberborden

alles Unheils in ständig steigendem Masse, so

dass ein Denker zur fast unfassbaren Aeusse-

rung kam, jede neue Entdeckung und Erfindung

bedeute ein Unglück für das

Menschengeschlecht.

Und nun, — hat die Volksschule
dieser Entwicklung gegenüber etwas auf dem

Kerbholz?

Nein, nichts, fast nichts. — Sie ist bloss zeit-

gemäss gewesen. Sie hat ganz einfach

zeitaufgeschlossen mitgemacht. Von Jahrzehnt zu
Jahrzehnt ist auch sie unvermerkt immer mehr

die Richtung des Schweisses gegangen und die
Strasse des Triumphes gewandelt, der nach

Schweiss riecht. Sie hat sich lebensnahe immer
mehr der Materie und dem verstandesmässigen

Wissen verschrieben; sie hat in Pseudolabora-

torien und vor sachlichen Entwicklungskurven
das Vorhandensein höherer Realitäten beinahe

vergessen und sich ihres Fortschrittes gebrüstet.
Sie hat mitgeholfen, dass „das Leben auf Erden

gleichsam zu einer Reise im Wagen der

Untergrundbahn" wurde, wie Wladimir Weidle in

seinem Buch „Das Schicksal der modernen
Kunst" sagt. Noch mehr, sie hat die Ehrfurcht

vor dem Geheimnisvollen vergessen, und

vergessen hat sie damit auch den Sinn für das

wahrhaft Schöne als Ausstrahlung des Göttlichen.

Vergessen die Erkenntnis von der

Bedeutung des Schönen für das zeitliche und

ewige Leben des Menschen.

Was ist denn das Schöne?
Theodor Höcker hat ein Buch geschrieben

über die „Schönheit", ein Buch von über

hundertfünfzig Seiten; und was er schrieb, nennt

er einen „Versuch". Was soll ich da mit ein

paar Worten vom Schönen sagen? Vielleicht
dies:

Das Schöne ist ein Geheimnis, das von Gottes

Güte oder von eines Menschen Kunst oder
Adel in einen Gedanken, ein Wort, ein Tun,

ein Wesen, ein Ding hineingelegt wurde und
das nun darin lebt und daraus wirkt. Es ist

elwas wie ein unlöschbares Heimweh des

Herzens nach dem Paradies des noch nicht gefallenen

Menschen. Es ist wie ein unstillbares Sehnen

„der von Natur aus christlichen Seele" nach

ihrem Ursprung in Gott.

In der Erziehung zum Schönen geht es also

um übersinnliche Belange. Es geht nicht bloss

um ästhetische Theorien und deren Anwendung
zur Verfeinerung des gesellschaftlichen Lebens.

Es geht nicht bloss um Linie und Form, Farbe

und Komposition. Es geht nicht bloss um die
Geschichte des Kulfurwandels und die Lehre

von den Stilen als formale Aeusserung des

Wandels menschlicher Gesinnung.

Und noch viel weniger geht es um
Geschmacksbildung, um einen Firnisüberzug auf
die Oberfläche hohler Menschlichkeit, um jene
Dressur, über die der Appenzeller Maler Tanner

einst spöttelte:

„Wissen muss sie, wie man lächelt,

Wissen muss sie, wie man fächelt,

Wissen muss sie, wie man schneuzt,

Wie und wann man sich bekreuzt."

526



Nein, es geht nicht um jene Hohlheit, die
über alles redet, bei allem mittut, aber seelisch

nie etwas erlebt, selbst bei heiliger Handlung
nicht. Jene Dickhäutigkeit, die weder vor Höhe

noch vor .Tiefe erschaudert, die vor gar nichts

Höherem etwas mehr empfindet als der Ochse,

wenn man ihn in die Hörner zwickt.

Nein, es geht um die wahre Menschlichkeit,

um die Würde des Menschen, um sein
Verhältnis zum Göttlichen.

Darum hat die Kirche schon in frühesten Zeiten

alle Künste in ihren Dienst gezogen. Und

sie, die grösste Psychologin aller Jahrhunderte,

tat es, weil sie sich der ureigenen Kraft des

Schönen bewusst war, der Kraft, den Menschen

aus den Tiefen des Lebens zu erheben und

Gott näherzubringen.
Aus dem Gesagten resultiert ohne weiteres

die Forderung, dass die Schule —
soweit sie Erziehungsschule ist — sich der Kraft
des Schönen zur Bildung des Menschen bedienen

soll. Man köhnte in Versuchung kommen,

anzunehmen, dass die in die menschliche Natur

gelegte Freude am Schönen ohne Schule auch

zum wirklich Schönen führen müsse. Dass dem
nicht unbedingt so sein muss, kommt uns zum
Bewussfsein, wenn wir ,,schön" und „gut" in

ein und dieselbe Linie stellen. Wäre ohne

weiteres gut, was dem Menschen gut erscheint,
und das Streben nach dem Guten einfach

gegeben, dann hätte sich unser Herrgott seine

zehn Gebote ersparen können.

Was den Menschen vor allem daran hindert,
das Schöne selbst zu finden, das ist die ihm

angeborene Gewohnheit, wenn immer möglich
den Weg des geringsten Widerstandes zu
gehen. An diesem Wege liegt aber das wahrhaft

Gute und Schöne nie; es muss mit Opfern

errungen werden, wenn es Besitz werden soll.

Der Mensch ist aber nur sehr wenig geneigt,

zu ringen, vor allem nicht um das wirklich

Schöne; das beweist sein meist sehr hartes

Urteil gegenüber guten und besten Werfen,
die ihm nicht sofort und leicht verständlich
erscheinen und das beweist auch sein zufriedenes

Untergehen in der Flut unschöner

Dinge, die heutzutage allüberall feilgeboten
werden, die er in alle Stuben und Kammern

hineinträgt und darin auf- und ausstellt. Ja, das

beweist auch seine nicht seltene Opposition

gegen das wahrhaft Schöne selbst im Gotteshaus,

während er sich kein bisschen daran stösst,

wenn Unschönes und Oberflächliches dort
schamlos neben dem Allerheiligsten grinsen.
Ich denke dabei nicht etwa an Madonnen der

Renaissance, von denen Dr. Linus Birchler

meint: „Diese müden, dekadenten Florentiner

Damen zur Himmelskönigin umfrisiert, wären

nicht nur den Kirchenvätern, sondern auch

einem Giotto als Blasphemie erschienen;" ich

denke in diesem Zusammenhange bloss an

Heiligenbilder der Epigonen von Epigonen der
Renaissancemeister und denke an viel
anderes dazu.

Schund I

Dass der Schund so massenhaft fabriziert
und verkauft werden kann, ist weit weniger auf

das Schuldkonto der Händler zu verbuchen als

auf jenes der urteilslosen Käufer, auf das Konto

von Leuten, die acht und reichlich mehr Jahre

unsere Schulen genossen haben. „Wir müss-

fen verhungern, wenn wir nur das Schöne führen

wollten! Die Leute wollen den Schund, und

sie laufen vor) Laden zu Laden, bis sie ihn

finden!" Wie oft schon haben wir im Gespräch

mit Geschäftsleuten diese betrübliche Rechtfertigung

vernommen.

Und wenn mir ein Kunstgewerbe erzählt,

wie er sich einmal den Fastnachtsscherz

erlaubte, für ein paar Tage qualifizierten Schund

in seine Schaufenster auszustellen und wie noch

nie so viele Leute ins Geschäft gekommen
seien wie dazumal, um sich nach den Preisen

der „schönen Sachen" in den Auslagen zu
erkundigen, dann wird uns zu allem andern auch

bewusst, dass nicht etwa nur der billige Preis

zum Kauf von unschöner Ware verlockt. Jedermann

weiss, dass das nie billig sein kann, was
ein Kunstgewerbe ausstellt; denn gut
handwerklich geschaffene Dinge kosten viel Geld.

Nein, es ist das Anziehende an sich, das allem
Kitsch eigen ist und was die Kauflust weckt;

527



es ist die negative Kraft alles Kitsches, vom
entwaffnenden Flitterkram, der auf primitivste Einfalt

reflektiert bis zu den raffinierten Gaukeleien,

die das Herz der „Besseren" erwärmen.

Ja, Kitsch, jenes sich überall aufdrängende

Geschmäuse, das sich den Leuten dir-
nenhaft nett an den Hals wirft, das die
Rührseligkeit streichelt und zur Grosstuerei mit
falschem Schein verführt. Der Kitsch, von dem

Reimann schreibt, er sei „eine Schweinerei;
denn ehe die Leistung vollbracht wurde, war
die Gesinnung da, und diese war niedrig, klein

und kitschig". Der Kitsch, der nach Linde
„charakterlos ist und zu Charakterlosigkeit führt. —

Und „Die seelische Quelle, die die Freude

am Kitsch speist, ist der Hang zu geniesserischer

Erfüllung billiger Wunschträume Darum

hat der Kitsch eine innere Nähe mit Schmutz

und Schund" (Lützeler).

Die Schule hat Schmutz und Schund
zu bekämpfen, wie und wo und wann sie sich

nur immer zeigen. Sie hat aber auch Anwalt
des Schönen zu sein; denn es gibt keine

Bekämpfung des Schundes ohne das Offenbarmachen

und Vertreten des Schönen.

Beides setzt ein richtiges Werturteil
voraus, die Fähigkeit, das wahrhaft

Schöne vor dem wirklich Unschönen unterscheiden

zu können, eine Fähigkeit, die dem

heutigen Menschen erst wieder beigebracht werden

muss. In der Erziehung dazu leistet der

Kitsch selbst beste Dienste. Er ist das

Handgreiflichste, Augenfälligste, Sprechendste und

Täuschendste des Unschönen. Er ist aber

auch das Unschöne, das sich ohne alle Gefahr

und ohne Schwierigkeiten kostenlos und

in reichster Auswahl für die Schule beschaffen

lässt. Und endlich ist es wieder der Kitsch,

wozu das zum Vergleich erforderliche, gleichartige

Gute ohne allzu grosse Mühe aufgetrieben

werden kann.

Der Vergleich aber ist die einzige
Möglichkeit, erlebnismässig an das Schöne und

Unschöne heranzukommen. Wird er wohlgewählt

durchgeführt und in fortlaufend veränderter

Form wiederholt, dann öffnet er die Augen

zum Sehen, vertieft das Sehen zum seelischen

Erleben, und aus diesem Erleben wächst langsam

jene Sensibilität der Gesinnung, die die

positive Kraft des Schönen und die negative
des Unschönen empfindet und unterscheidet,

die Gesinnung, die sich vom wahrhaft Schönen

angezogen und gefesselt fühlt, selbst da,

wo dieses nicht einmal ganz erfassf wird, die

Gesinnung, die vom Unschönen hingegen ab-

gestossen wird, selbst wenn X und V es in

höchsten Tönen besingen.

Das letzte Ziel der Erziehungzum
Schönen ist also Gesinnungsbildung. Das

blosse Wissen um das Schöne, das nur Dar-

über-reden-können ist Tanz um das eigene
Nichts.

Diese Zielsetzung bedeutet, dass die Erziehung

zum Schönen sich nicht auf ein Fach

beschränken darf, sondern den ganzen Schulbetrieb

zu umfassen hat, das will sagen, dass sie

alles in sich schliesst vom Bild an der Wand
bis zur letzten Ziffer im Rechnungsheft, vom
Benehmen des Schülers bis zur Haltung des

Lehrers.

Die Selbstverständlichkeit dieser Forderung
könnte dazu angetan sein, alles beim alten zu

belassen; denn in welcher Schule würde eigentlich

nicht ständig und in jedem Fach irgendwie
zum Guten und Schönen erzogen!

Gewiss, wer hätte ein Recht, daran zu zweifeln.

Aber täuschen wir uns nicht. Widmen
wir der Erziehung zum Schönen, diesem eminent

wichtigen Zweig der Bildung des

Menschen, nicht eine ganz bestimmte Zeit, so wird
die Schule damit so weit kommen wie einst mit
der vielgepriesenen und alles umfassenden

Gelegenheitsgrammatik, mit der man glaubte
im Interesse eines lustbetonten Schulbetriebes

die systematische Sprachlehre überflüssig
machen zu können. Die Folge davon war, dass

überhaupt keine Grammatik mehr erteilt wurde,
und daraus resultierte die Unmöglichkeit eines

soliden Sprachaufbaues und einer fruchtbaren

Sprachkultur.

Aber, woher die Zeit?
528



Opfern wir der Erziehung zum Schönen

wöchentlich ein halbes Stündchen jener Zeit, die
für den Zeichnungsunterricht bestimmt ist. Das

Schulzeichnen kann doch auch nur den einen

Sinn haben, die Schüler zum richtigen Sehen,

zum Vergleichen und letzten Endes zum Erfassen

des Schönen zu erziehen. Es ist also

eigentlich bloss Mittel zum Zweck.

Wir sollten es uns immer und immer wieder

sagen: Das Schulzeichnen ist nicht Kunstbetätigung;

denn Kunst kennt keinen Klassenbetrieb.

Und das Schulzeichnen ist auch nicht dazu da,
künstlerische Begabungen zu wecken und

verborgene Talente ans Tageslicht zu fördern.
Wer von Natur aus Künstler ist, braucht weder
den Schulwecker noch ihr Förderwerk; er ringt
sich von selber durch — wenn es sein muss,
aller Schule zum Trotz. Nicht darum waren
viele Künstler einst so schlechte Schüler, weil
der Zeichnungs- oder ein anderer Unterricht
sie nicht befriedigte, sondern weil sie ihrer

Veranlagung gemäss die Schule überhaupt nicht

ertrugen. Was in Sachen Kunst von der Schule

künstlich gezüchtet wird, führt, wenn's gut
geht, zu spielerischem Dilettantismus, in bösen

Fällen aber zu einem Wahn, der später seine

Opfer schicksalshaft belastet. Also weihen wir
fröhlich einen Teil der Zeichnungsstunden der

Erziehung zum Schönen; wir benachteiligen
damit die Schüler nicht.

Und haben wir die Zeit, so werden wir auch

die Methode finden. Ich kenne einen

Lehrer, der folgenden Weg einschlägt: Ein

Winkel seiner Schulstube ist mit Tischchen,

Sitztruhe, Wanduhr und guten Bildern ausgestattet.

Eine Schülerin — oder auch ein Schüler —
gestaltet sich da ihr Stübchen, worin sie zwei
Wochen lang wohnen und arbeiten darf. Die

vorgeschriebenen Ausstatfungsgegenstände:
ein Tischtuch, eine Blumenvase mit Strauss,

eine Früchteschale mit Inhalt und ein Schreibzeug,

wie auch weitere „schöne Dinge" und

Bilder nach Belieben, werden von der Schülerin

selber gebracht.

In der ersten Woche macht sich die Bewohnerin

des Stübchens einen Spass daraus, ihr

kleines Heim mit Hausgreueln aller Art zu

versehen, mit unschönen Dingen, wie man sie

landauf und landab in Menge findet, während

sie in der zweiten Woche versucht, den kleinen

Raum nur mit schönen Gegenständen
auszustatten. Jede Woche einmal vereinigt sich die
Klasse im heimeligen Winkel, um seine

Ausstattung auf ihre Schönheit zu prüfen. Dabei

bietet sich eine einzigartige Gelegenheit, die

jungen Leute zur Vorsicht im Urteil, zum
Masshalten in der Kritik, zur Rücksichtnahme in

der Ablehnung und vor allem zur Pflicht, in

jedem Falle die Pietät hochzuhalten, zu erziehen;

denn „das Höchste ist die Liebe". Nie

darf vergessen werden, dass das ärgste
Hausgreuel seine Weihe hat, sobald er das

Andenken von einer lieben Mutter, von einer
verstorbenen Schwester ist.

Wegleitend für die Beurteilung der einzelnen

Gegenstände wie der Gesamteinrichtung sind

die vier Fundamentalforderungen, die an alles

Schöne gestellt werden dürfen: die Forderung

der Zweckmässigkeit, der Einfachheit, der

Wahrheit und der Harmonie. Die Allgemeingültigkeit

dieser Forderungen kann hier nur

andeutungsweise dargetan werden:

Ein Tintengeschirr, das man nicht mit Tinte

versehen darf, weil sie sich beim leichtesten

Stoss auf das Tischtuch ergiessen würde, ist

mangels Zweckmässigkeit so schön wie ein

Mensch, der zu gar nichts Rechtem zu gebrauchen

ist.

Die Blumenvase in einer Zusammenwurstelei

mit der plastischen Darstellung des Trompeters

von Säckingen oder des Wilhelm Teil kann

ebenso wenig schön sein wie ein Schreibheft

mit einem Tintenklecks oder Fettfleck, denn

Figuren, Kleckse und Flecken sind in diesen
Fällen überflüssig und Verstössen folglich gegen
die Einfachheit. Ja, derlei Verstösse verderben
und entwerten selbst ganz köstliche Dinge; so

wird beispielsweise die feinste Konfitüre zu

Schmutz, sobald sie sich überflüssigerweise auf

der Schürze eines Mädchens oder im Gesicht
eines Buben zeigt.

529



Eine silberne Früchteschale aus Eisen- oder

Messingblech ist verlogen, weil sie etwas
vortäuscht, was sie nicht ist, verlogen wie ein

Junge, der mit einer Zigarette aus gestohlenem
Geld tut, als ob er ein Herr wäre.

Urchige Bauerntöpferei ist schön und feines

Porzellan ist auch schön. Nebeneinandergestellt
tut aber eines dem andern weh, weil beide so

wenig zusammen harmonieren wie rohe
Kartoffeln und eine goldene Schale, ein

Mahagonibüffet und eine Bauernstube, ein rohes

Wort und ein sauberes Mädchen.

Es sind dies nur einige Beispiele, in surrealistisch

anmutender Willkürlichkeit
zusammengestellt. Die bunte Folge der Gegenstände

mannigfachster und absonderlichster

Art, die von Knaben und Mädchen in die
Schule gebracht werden, lassen die Reihe nicht

nur bis ins Endlose erweitern, sondern sie

ermöglichen zudem, die Kitschkasten in der
Schulstube mit Hausgreueln zu füllen. Damit

wird in wenigen Jahren eine bleibende
Ausstellung geschaffen, die ihrem Umfange nach

den berühmten Schandpfahl an der „Landi" in

Schatten stellt.

Es darf wohl als selbstverständlich vorausgesetzt

werden, dass niemand auf den Gedanken

kommt, die geübte Handhabung der vier
Maßstäbe — Zweckmässigkeit, Einfachheit,

Wahrheit und Harmonie — befähige zur
Beurteilung der Dinge nach der Seite der nuancierten

Schönheitsgrade. Dazu braucht es schon

etwas mehr. Was wir erreichen wollen und

erreichen können, das ist bloss die
Urteilsfähigkeit, die von Fehlgriffen im Entscheid

zwischen schön und unschön zu bewahren

vermag, und das ist heutzutage schon sehr viel.

Auch hinsichtlich des Uebergreifens der

Erziehung zum Schönen in die andern Fächer

muss ich mich auf kurze Hinweise beschränken.

Die Schrift wird nicht schön genannt werden

können, wenn sie nicht lesbar — also

nicht zweckmässig —, voll überflüssiger

Schnörkel, Flicken und Durchstreichungen —
also nicht einfach —, in gesuchten, fremden
Formen — also nicht wahr —, und hinsichtlich

ihrer ganzen Haltung gar nicht einem disziplinierten

Schüler entsprechend — also harmonisch

— ist. — Wie überzeugend wird da

der Hinweis auf die Möglichkeit der

Charakterbeurteilung eines Menschen nach seiner

Schrift.

Oder denken wir an den Aufsatz, der das

gegebene Thema kaum berührt, der voll von
komplizierten, verschrobenen und gewundenen

Sätzen ist und jeder Ordnung entbehrt, der
Gedanken und Wendungen von Vater und

Mutter als eigene bringt, der altklug oder
kindisch ist. Kann der wohl schön sein?

Das ist die Methode eines Lehrers. Ist sie

auch für andere gut? Vielleicht in ähnlicher

Weise, vielleicht überhaupt nicht. Ein für alle

geeignetes Einheitsrezept, das bloss gewissenhaft

anzuwenden ist, um sicher zum Erfolg zu

führen, gibt es nicht. Gottlob! Man verlange
nicht von allen Vögeln das gleiche Singen!
Das Lehren ist und bleibt die allerpersönlichste

Angelegenheit, wenn es wahrhaft klingen und

Echo wecken soll.

Und nun der Lehrer.
Es sagte mir einmal ein Freund von einem

Arzte, dass dieser auf ein ungemein gründliches

Studium zurückschauen könne, dass er
auch ein aussergewöhnlich gewissenhafter Mann

sei, und doch möchte er sich ihm in einer
schweren Sache nicht anvertrauen; denn es

fehle ihm die Intuition. Intuitiv sollte vor allem
auch der Lehrer oft arbeiten können; denn der

Verstand allein tut's nicht; er ist zu hart. Und
das Gemüt allein tut's auch nicht; es ist zu
weich. Zudem kommt das verstandesmässige
Handeln in sehr vielen Fällen zu spät und das

rein gemütsbewegte... fast immer zu früh.

Mit blossem Versfand oder Gemüt wird man

auch nicht in das Schöne einzudringen vermögen.

Der Verstand entdeckt mit Mafjstab und

Zirkel mathematische Gesetzmässigkeiten. Er

weiss von Vertikalen, Horizontalen und Diagonalen,

von Konstruktion der Komposition, von
Farbenskalen und andern optischen Belangen

zu reden; er trifft damit sicher die Schale des

Schönen, erstickt aber den Kern, das Seelische.

530



— Gewiss, die Kunstwissenschaft hat sich mit
alledem zu befassen, zum Erleben des Schönen

— und um das allein geht es uns —
führt es aber nicht. Das Gemüt aber lenkt zum
Kitsch, weil es das Schöne im Weichen,
Sentimentalen sucht, im Geschichtlein, das das Herzchen

bewegt und die perlenden Tränen jenes
Mitleides oder jenes Mitfreuens tröpfeln lässt,

das keinen tieferen Tiefen entspringt als irgend
einer Charakterschwäche.

Nein, was mir zum Vordringen nach dem

Schönen einzig unerlässlich erscheint, das ist

das innige Verlangen nach eigenem Erleben

des wahrhaft Schönen, eine rechtzeitige

Führung, die auf das Wesentliche zielt und dann

die vorurteilsfreie, von sich selbst befreite,
kindliche Hingabe. Es braucht Ehrfurcht vor
dem Geheimnis, das allem wahrhaft Schönen

und Grossen innewohnt. Es braucht Erziehung

seiner selbst zum Schönen.

Gibt es Lehrer, die diese Voraussetzungen
besitzen?

Wer beim Schauen des Schönen nicht selber

Glück empfindet und angesichts des Unschönen,

wann und wo und wie es sich nur zeigen

mag, nicht ein inneres Unbehagen verspürt, der
stehe weder mit Schuhen noch barfuss auf den

Boden, der da heiliges Land ist. Wem aber

das Schöne in der Natur das Herz zu bewegen

vermag, wer warm wird im Anblick eines

wirklich schönen Handwerkstückes, wen grosse
Architektur, Bildhauerei, Malerei, Musik oder

Poesie über die eigene menschliche Schwere

zu erheben vermögen, der ist berufen, zum
Schönen zu erziehen. Ja, er hat die heilige
Pflicht, die höheren Welten, die ihn beglücken,
auch seinen Schülern zu öffnen, dass sie sich

mit Sinn und Herz darin ergehen und Gottes
Nähe fühlen.

Und sie werden ihm danken, die Schüler und

ihre Eltern, und das nicht nur heute und morgen,

sondern Zeit ihres Lebens. Ob ich dies

beweisen könnte?

Paul Pfiffner.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Schönheit und Echtheit
Aesthetik, die Pflege des Schönen, ist Kultur

des Geistes und Kultur des Herzens zugleich. Es

liegen in ihr geistige Werte, die für den Jugendlichen

besonders wertvoll sind; denn sie
veredelt den Menschen und bereichert sein

Seelenleben. Das Bedürfnis nach Schönheit ist dem

Menschen angeboren. Der ästhetische Sinn

jedoch ist Gabe, Talent. Nicht jedermann besitzt

ihn. Bis zu einer gewissen Stufe aber kann er

anerzogen und entwickelt werden. Es ist

Aufgabe der Schule, diese Anlage zu wecken und

zu fördern. Es gibt Fächer, die besonders gut
dieser Aufgabe dienen können, so Deutsch,

Zeichnen, Kunstgeschichte, Handarbeit.

Ist nicht gerade die Frau dazu berufen,

Trägerin und Vermittlerin dieser Kulturaufgabe zu

sein, den Sinn für das Schöne und die Freude

am Schönen in den Alltag hineinzutragen? Dar¬

um möchten meine Ausführungen einige
Hinweise geben, wie im heutigen Handarbeitsunterricht

diese ästhetische Erziehung angestrebt
werden kann. Unsere methodische Aufgabe ist

die freie Gestaltung eines Gegenstandes. Diese

geht aus von der schöpferischen Tätigkeit der
Schülerin, wobei ihrer Phantasie voller Spielraum

gelassen wird. Wir erstreben dabei die

Entwicklung ihres Formgefühls, ihres Farbensinnes

und wecken in ihr das Verständnis für das

Material. Durch vorausgegangene Besprechung
der Rohmaterialien und ihrer Verarbeitung zu

fertigen Textilien kommt die Schülerin in eine

nähere Beziehung zu den Geweben, lernt ihre

Eigenart kennen und sie dementsprechend
behandeln. Aus dieser Erkenntnis heraus entwickelt
sich die Formgebung und die weitere Gestaltung.

Zarte, duftige Gewebe erfordern eine an-

531


	Erziehung zum Schönen

