
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 31 (1944)

Heft: 17: Geschmacksbildung

Artikel: Religionsunterricht und künstlerische Geschmacksbildung

Autor: F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird sie sogleich in seinen Bann gezogen, und

die im Kunstwerk verkörperte Gefühlswelt wird

einen Widerhall im Betrachter finden. Man

täusche sich indessen nicht: Den ganzen
Menschen packende künstlerische Erlebnisse sind

für jedermann, auch für den Kunsthistoriker,

selten, und ihr Eintreten kann nicht zum
vornherein prophezeit und berechnet werden; aber

sicher ist, dass jedes tiefgreifende künstlerische

Erlebnis einen persönlichen Gewinn bedeutet

und zur seelischen Bildung einen wertvollen

Beitrag leistet. Eine sinnvolle ästhetische

Erziehung wird auch die Erkenntnis fördern, dass

die Kunst nicht als ein blosses Spiel und nicht

nur als ein angenehmer Schmuck des Lebens,

sondern als der „notwendige Ausdruck höheren

Seelenlebens zu betrachten sei."

Wenn wir in unseren Ausführungen fast nur

von der bildenden Kunst gesprochen haben,

so dürfte das Gesagte in einem erweiterten

Sinne doch auch grossenteils für die Literatur

Geltung haben.

Die ästhetischen Momente, die Schönheitswerte

und insbesondere die künstlerischen

Werte werden in der Erziehung nie jene
Bedeutung haben wie die Wahrheifswerte und die
sittlichen Werte; aber ein angemessenes
Verständnis für die Schönheitswerte in Kunst und

Natur dürfte doch auch zur Folge haben, dass

der junge Mensch leichter die Schönheit der

sittlichen Ordnung erkennt. Wenn er zu dieser

Erkenntnis gelangt und sie tiefer erfasst, dann

ist die Vorbedingung dazu gegeben, im eige¬

nen Innern ein besonders schönes Kunstwerk

zu schaffen; denn „ein starker Charakter, in

dem alle Triebe und Kräfte in harmonischer

Ausgleichung unter das königliche Gesetz des

guten Willens gebracht sind: diese Bezwingung
der Materie durch die Form im höchsten Sinne

wird immer das edelste Kunstwerk auf Erden

bleiben." (M. Speyer.)
NB. Im Schweizer-Spiegel-Verlag Zürich ist vor

kurzem ein reich illustriertes Büchlein von Peter Meyer
erschienen, betitelt: „Kunst in der Schweiz von

den Anfängen bis zur Gegenwart", herausgegeben von

der Schweizerischen Zentrale für Verkehrsförderung.

Bundesrat Dr. Phil. Etter hat ihm ein Geleitwort mit auf

den Weg gegeben, worin es u. a. heissf: „Wer ein

Land, sei es sein eigenes oder ein fremdes, kennen

lernen will, muss versuchen, das geistige Antlitz
des Landes zu erfassen. Dann darf er aber nicht an der

Oberfläche haften bleiben. Denn das geistige Antlitz

des Landes wird geprägt von der Kontinuität der

Generationen, von dem, was im Fluss der Jahrhunderte die
im Boden des Landes verwurzelten Menschen, sterbliche

Geschlechter, Unsterbliches geschaffen haben. Der

Geist selbst ist unsichtbar. Sichtbar wird er dem

Lebenden durch das Werk, das dem Geist entsprungen.

In unsem Bau- und Kunstwerken, Kathedralen und

Rathäusern, Bürger- und Bauernsitzen, Städten und

Dörfern, in den Werken grosser Meister und im namenlosen

Gemeinschaftswerk eines schöpferischen, schönheifsdür-

stenden Volkes sehen wir vergangener und doch in uns

weiferlebender Geschlechter Atem, der in Zeit und

Raum stehen geblieben ist. Im Bleibenden, Dauernden

unseres Kunstbesitzes offenbart sich das wirkliche
Leben unseres Volkes, gegründet in der Einheit der

Jahrhunderte, in der überzeitlichen Gemeinschaft der

Generationen und damit im Wesentlichen, im

Geistigen des Landes."

Zug. Johannes Kaiser.

Religionsunterricht

Religionsunterricht und künstlerische Geschmacksbildung
I. Der Einfluss der Religion auf die Kunst ist

ungemein gross. Es gab ja Zeiten, in denen

die Kunst ihren Stoff zum grossen Teil aus der

Religion schöpfte. Wie die Religion die reich

fliessende Quelle und Anregerin der Wissen¬

schaften war, so war sie es auch für alle Künste,

für die Architektur, die Malerei, die Plastik,

die Musik, die Paramentenstickerei.

Aber auch umgekehrt wurde die Kunst

immer zu einer eifrigen Förderin der Religion.

520



Photo C. Schildknecht, Luzern

Hofkirche in Luzern. Christusam Oelberg. Gemälde am Hochaltar, von Giov. Lanfranco, 1582-1647

521



Das Beispiel Julius Langbehns, des Rembrandt-

deutschen, der aus der künstlerischen Beschäftigung

hinaus zur religiösen Wahrheit und damit

zur Konversion kam, ist nicht vereinzelt.

Auch dem gläubigen Volke war die Kunst

immer eine treue Helferin in seinem religiösen
Leben. In den Kirchen erbaute es sich, durch

die Bilder wurde es belehrt und begeistert, die
sakrale Musik verschönte den Gottesdienst und

erfüllt das betende Volk heute noch mit
religiösen Gedanken und Gefühlen.

Echte Religion hat noch immer die Kunst

gefördert, wie echte Kunst die Religion fördert.

Was ist aber echte Religion, und was ist echte

Kunst?

Religion ist der durch das geschöpfliche
Abhängigkeitsverhältnis geforderte Dienst des

Menschen für Gott. Dieser Dienst beruht einmal

auf einer richtigen Erkenntnis des Verhältnisses

des Menschen zu Gott und auf einer

richtigen Gottesidee. Aus dieser
Erkenntnis erwächst der ernste und
unverbogene Wille, Gott zu
dienen. Und Erkenntnis und Wille sind

getragen von den entsprechenden Gefühlen der

Demut, der Liebe, der Furcht usw. Ist die

Erkenntnis irregeleitet, so entstehen falsche

Ideen, die sehr leicht zu Aberglauben, zu

Götzendienst, ja zum Unglauben führen können.

Ist der Wille irregeleitet, so glaubt
der Mensch mit allen möglichen Kniffen,
entweder sich um seine Pflicht drücken oder gar
Gott zu seinem Knechte machen zu können;

so entsteht die Magie und der Zauber. Aus

diesen falschen Erkenntnissen und Willenseinstellungen

ersteht dann leicht auch eine
gefehlte Gemütseinstellung, die meint, Religion
sei überhaupt nur Gefühl, oder man täuscht

Gefühle vor, wo sie nicht vorhanden sind, oder

man steigert die Gefühle in einer unnatürlichen

Weise.

Kunst ist der vollendete
Ausdruck menschlicher Gedanken und Gefühle.

Der Künstler muss daher nichf nur über ein

reiches Innenleben, über Gedanken und

Gefühle, verfügen, sondern er muss sie auch in

schöpferisch kraftvoller Weise darstellen
können. Hinter seinen Worten, Bildern, Melodien

steht nicht nur die getreue Kopie irgendeiner

Gegebenheit, sondern er lässt das

Unwesentliche weg und gestaltet das Wesentliche

der Idee und des Gefühls zu einer innern Einheit

und Geschlossenheit. Nur dadurch
bekommt sein Werk die Macht über die betrachtenden

Menschen.

Wie die Religion verfälscht werden kann, so

kann auch die Kunst verfälscht werden.

Wenn der Künstler keine klare Idee von
seinem Gegenstand besitzt, den er gestalten will,
dann wird sein Werk unklar und verschwommen,

es kann der Religion nicht dienen. So

denken wir hier etwa an falsche Darstellungen
der Gottesidee, an falsche Deutungen des
Bildes Christi, an falsche Gestaltungen biblischer

Vorgänge. Der Betrachter muss dann unbedingt

vom Kunstwerk her selber eine falsche Einstellung

zu Gott, zu Christus oder zum biblischen

Ereignis bekommen. Denken wir nur daran,
wie viele Menschen von Gott ganz falsch denken,

weil sie nur süssliche und kraftlose Bilder

von ihm sehen; wie viele stellen sich Christus

ganz falsch vor, weil die Bilder ihn kitschig und

würdelos darstellen! Wie viele biblische

Vorgänge stellen wir uns falsch vor, weil wir vor
Zeiten in der Schulbibel sie falsch dargestellt
sahen! Ein typisches Beispiel dafür ist die
gewohnte Darstellung der Taufe Jesu im Jordan,

wo Johannes mit einer Muschel das Wasser

über Christus giesst und im selben Augenblicke
sich der Himmel öffnet. Die Bibel stellt uns den

Vorgang anders dar. Ebenso haben wir alle die

Meinung, Kain habe den Unwert seines Opfers
erst erkannt, als der Rauch dem Boden

nachschlich; woher wissen wir denn, dass es
überhaupt Rauch gab, dass nicht vielmehr sein Opfer

sich überhaupt nicht entzündete? — Wieder

andere Falschheiten entstehen aus einer
falschen Willenshaltung in der Kunst. Sehr oft
ist durch die falschen Darstellungen Gottes und
Christi das ganze religiöse Leben von einer

gewissen Weichlichkeit und einem bigotten
Vertrauen verfälscht. Man merke sich wohl,

522



die Schönheit eines Kunstwerks beruht nicht auf

den gewohnten, Jieblich-weichlichen Linienführungen,

sondern auf der klaren und kraftvollen
Ausdrucksweise der Idee und des Gefühls, die
der Künstler darstellen will. Darum ist ein Bild

Christi noch lange nicht schön, wenn es die

Züge des göttlichen Kindes irgendwie verniedlicht

oder ins Ungewohnte verzieht; schön ist es

erst, wenn es uns eine klare Darstellung dessen

bietet, was Christus war: Gott und wirklicher
Mensch in einer Person. — Und wieder
andere Verfälschungen der Kunst stammen aus

unechten und falschen Gefühlen. Alle Süss-

lichkeit, alles unecht Gesteigerte, alle Darstel ¬

lungen unmöglicher Gefühlslagen gehören zum
Kitsch. Ebenso gehört dorthin alle versteckte

Sinnlichkeit, die so gerne religiöse Themen

zum Schutzmanfel nimmt.

II. Natürlicherweise muss eine falsche Kunst

nun auch zu unechter Religiosität
führen, genau so wie unechte und
verfälschte Religion zu falscher Kunst führen muss,
während echte Religion und echte Kunst sich

immer finden und gegenseitig ergänzen und

unterstützen. Es hängt daher ausserordentlich

viel davon ab, dass wir die Kinder schon zu
echter Religiosität führen und jegliche falsche

Andächtelei von ihnen ferne halten. Klare
Ideen sollen zu einer unverbogenen Willenshaltung

führen, und aus beiden fliessen die
echt religiösen und so gewaltigen Gefühle
der Frömmigkeit und des innigen Lebens in

Gott.

Wir müssen daher alles Unechte in Religion
und Kunst von den Kindern fern halten. Darum

gehören in die Religionsbücher nur Bilder, die
künstlerisch wertvoll sind. Ebenso sollten aus

den Kirchen jene Bilder und Statuen verschwinden,

die unecht empfunden oder gar in ihrer

Idee falsch sind. Ganz besondere Aufmerksamkeit

ist auch den Andachtsbildchen zu schenken.

Hoffentlich weiss jeder Verlag um die

grosse Verantwortung, die er durch die Herausgabe

kitschiger Bildchen auf sich nimmt. Es ist

auch eine überaus segensvolle Aufgabe, wenn
die Pfarrherren einmal in ihrer Pfarrei einen

kleinen Vortrag über religiöse Ausschmückung
des Hauses und der Wohnung halten lassen

und dem gläubigen Volke die Möglichkeit
geben, sich guten Bilderschmuck zu erwerben.

Im Unterricht selbst muss auf möglichst
klare Ideen und Begriffe gedrungen werden,

die mit echten, warmen religiösen Gefühlen

verbunden werden. Man leite auch zu einem

ernsten, unverbildeten religiösen Wollen an.

Darum darf auch hier keine falsche Frömmigkeit
gezüchtet werden. Man halte sich möglichst an

die Bibel, die eine Fundgrube echtester

Frömmigkeit ist. Selbstverständlich dürfen auch die
schönen Lieder, die in unsern kirchlichen

Gesangbüchern enthalten sind, nicht übersehen

werden. Auch der Gesang im Gottesdienst sei

würdevoll und von echter Frömmigkeit
getragen.

III. Wahrscheinlich sind mit den bisherigen

Ausführungen die meisten Leser einverstanden,

weil jeder darunter das versteht, was er
subjektiv von solchen Dingen denkt. Der eine

schwärmt für alte Kunst, besonders für die
Renaissance, der andere für die Modernen. Und

wenn wir nun konkrete Anwendungen machen

sollen, dann entsteht der grössfe Streit, denn

wenn das Gespräch auf künstlerische Dinge

kommt, dann erhitzen sich alle. Man hat

seinen Standpunkt, seine Ueberzeugung, seine

Vorliebe; und wenn eine Meinung mit Gefühl

verfochten wird und aus dem Gefühl

entspringt, dann ist wenig mit dem Verstände

anzufangen. Aber wir treten hier weder für die

Alten, noch für die Modernen ein; oder besser

gesagt, wir treten für beide ein, wenn sie
wirklich echte Kunst bringen. Und

die Echtheit beruht einmal auf der schöpferischkraftvollen

Gestaltung, zweitens auf der
unverfälschten Idee und dem echten Gefühl des

Werkes. Wer ein Bild nicht kraftvoll gestalten
kann, ist kein Künstler, selbst dann, wenn er
sehr gut, ja virtuos zeichnet und kopiert; und

wer aus einer unechten Gefühlslage heraus

schafft, ist ebenfalls kein Künstler, denn er
schafft Kitsch.

523



Wir möchten hier nur eine sehr ernste Bitte

anbringen. Wir bitten nämlich die

Religionslehrer ganz innig, sie möchten sich

doch Mühe geben, in den Köpfen und den

Herzen der Kinder keine Vorurteile zu pflanz-
zen. Die Kinder kommen mit noch unverbildeten

Meinungen und Gefühlen in die Schule.

Wenn wir ihnen zum voraus eine bestimmfe

Meinung über ein Kunstwerk vorlegen, dann

nehmen sie diese Meinung an, weil sie uns

glauben und noch nicht selbst urteilen können.

Damit verbauen wir ihnen vielleicht den Weg
zu einem unvoreingenommenen und beglük-
kenden Kunsterleben. Wir müssen auch

bedenken, dass unsere Ansichten meistens sehr

traditionsgebunden sind. Von unserer Bildung
her gefällt uns meistens die Gotik oder die

Renaissance besonders gut. Man darf sich ja

füglich fragen, ob der religiöse Gehalt einer
Madonna von Raffael so gross sei, wie der rein

menschliche Gehalt. Dem mag aber sein, wie

es will; wir haben tatsächlich unsere traditions-

mässige Einstellung. Sehr oft geben wir uns

kaum die Mühe, ein Werk nach seinen
künstlerischen Belangen zu beurteilen, sondern wir
suchen nur die uns liebgewordenen Linien und

Melodien; und wenn wir sie nicht finden, dann

ist für uns das Werk wertlos. So werfvoll nun

eine gute Tradition ist, so verderblich kann sie

werden, wenn der Akzent in der Beurteilung

nur auf das Traditionelle, nicht aber auf das

Wesentliche gelegt wird. Wir sollten vielleicht

an unsern Gymnasien etwas mehr lernen, w i e

man Kunstwerke betrachten
muss, und dafür etwas weniger
Kunstgeschichte treiben. Erst wenn wir richtig

betrachten können und das wesentlich
Künstlerische herausfinden, können wir auch die

Kunstgeschichte richtig studieren. Wir müssen

in jeder Zeit das Echte und Wertvolle zu
finden suchen.

Sehr oft suchen wir nun gerade in der

religiösen Kunst nur mehr die Form; die Idee aber

betrachten wir kaum. In Zeiten geistiger Leere

und eines geistigen Nihilismus, wie unsre Zeit

sie uns bietet, besteht die grosse Gefahr, dass

man nicht mehr auf die Idee ausgeht, sondern

nur mehr die Form pflegt. So kann man die

Beobachtung machen, dass sehr wenige Gläubige,

besonders auch Akademiker, etwa den

Zusammenhang der einzelnen Bilder und aller
Bilder mit der ganzen Kirche in Luzern zu
St. Karl suchen und finden. Würde man aus der
Idee heraus das Ganze und die Einzelheiten zu

verstehen suchen, so würde manches harte Urfeil

unterbleiben. Genau so steht es auch mit
der Beurteilung der Bilder im neuen Religionslehrbuch

der Diözese Basel und vieler anderer

modemer Kunstwerke. Wir wollen keineswegs
dem Irrtum verfallen und alles Moderne als

schön und wertvoll preisen, weil es modern

ist; wir wollen aber auch nicht alles Alte als

wertvoll preisen, weil es alt ist. Sondern wir
wollen ohne Vorurteil und mit gutem, ja bestem

Willen an die einzelnen Kunstwerke herangehen

und horchen und sehen, was der Künstler

uns da sagen will. Wir wären sehr erbost,

wenn wir irgendwo ungehört einfach bei

unserem Erscheinen in Bausch und Bogen verurteilt

würden, einfach weil wir der vorgefassten

Meinung eines andern nicht entsprechen. Wir
müssen darum wieder lernen, w i e man ein

Kunstwerk betrachtet, wir müssen versuchen,

uns in seinen Geist und in seine Art einzuleben.

Erst dann werden uns die Kunstwerke auch

wieder innerlich beglücken. Finden wir dann,

dass ein Werk in seiner Idee, oder in seinem

Gefühlsgehalt unwahr und unecht ist, dann

dürfen und müssen wir es ablehnen, selbst

wenn die künstlerisch-schöpferische Kraft sich in

seiner Gestaltung zeigt. Ist ein Werk in seinem

Gehalte echt, fehlt ihm aber die künstlerische

Gestaltungskraft, dann ist es vielleicht für den

Religionsunterricht aus didaktischen Gründen

brauchbar; aber ein Kunstwerk ist es nicht. (Ich

denke hier etwa an die Schumacher-Bilder, die

künstlerisch schwach, didaktisch aber sehr gut
sind.)

Wir wollen nun zuweilen die Kinder anhalten,

nach dem Sinn und der Idee der vorgelegten

Kunstwerke zu suchen. Wir wollen mit

524



unserer eigenen Meinung zurückhalien, unser

Urfeil nicht aussprechen. Die Kinder sollen

selbst lernen, wie man Kunstwerke betrachtet.

Die eigentlich Gewinnenden sind dabei nicht

nur die Kinder, sondern auch wir. Der
unverbildete Geschmack der Kinder wird uns auf viel

Köstliches aufmerksam machen; manche Feinheit

sehen Kinder, die wir nicht beachten. Und

dabei lernen wir noch die Kinder auf eine ganz
unauffällige Art kennen. Die Kunst aber, in

religiöse Kunstwerke einzudringen und sie ver¬

stehen zu können, ist eine unschätzbare Quelle

reinster Freuden und eine beste Hilfe für die

Gestaltung und die Pflege des religiösen
Lebens. Die Erneuerung der christlichen religiösen

Kunst wird für das religiöse Leben zum

grössten Segen werden. Darum wollen wir

auch den Künstlern ihre schwere Aufgabe nicht

noch schwerer machen durch unverständige

Urteile, die nur aus einer traditionsgebundenen

Haltung entstehen. Prüfet alles, und das

Gute behaltet! F. ß.

Volksschule

Erziehung zum Schönen
Das Sehnen des Menschen nach

dem Schönen ist in seine Natur hineingelegt.
Es äussert sich im Kleinkind, das seine Händchen

nach allen Dingen ausstreckt, die ihm

schön erscheinen; es begleitet den Knaben,

das Mädchen durch die Jugend, führt Mann

und Frau durchs Leben, und das Hoffen auf

die ewig nie verblassende Schönheit des Himmels

vermag dem Greise selbst die Todesstunde

zu erleichtern.

Was leistet die Kunst, um das Schöne und

Grosse zu offenbaren! Wie viel sinnen Handwerk

und Gewerbe, um schöne Tücher, schöne

Kleider, schöne Teppiche, schönen Hausrat,

schönes Geschirr, schönen Schmuck hervorzubringen!

Was setzt die Industrie ein, um ihren

Erzeugnissen Schönheit zu verleihen, soweit

dies nur möglich ist.

Und was opfert der Mensch an Zeit und

Geld, um sich selber schön zu machen! Was

tut er alles, um auf irgend eine Weise am
Schönen teilzunehmen, das Menschenwerk und

Natur zu bieten vermögen! Geradezu
unersättlich ist er in seinem Drange nach dem

Schönen, bis er entweder, völlig entgleist und

entmenschlicht, jede Orientierung nach dem
Schönen verliert, oder bis ihm, auf der höchsten

Stufe der Askese angelangt, nur noch eine

Schönheit erstrebenswert erscheint, die Schönheit

in Gott. — Es ist eigentümlich, dass diese

urmenschliche Seife des menschlichen Wesens

in der Schule nicht mehr Beachtung findet. Ist

etwa dieser Erziehungsmangel schuld daran,
dass so viele Menschen im spätem Leben mit
Gertrud von Le Fort klagen könnten: „Wir
sind verdurstet bei euren Quellen, wir sind

verhungert bei eurer Speise, wir sind blind
geworden bei euren Lampen. Ihr seid wie eine

Strasse, die nie ankommt, ihr seid wie lauter

kleine Schritte um euch selber."

Es hiesse meine Absicht missdeuten, wenn
man aus der Tatsache, dass die Erziehung zum
Schönen vernachlässigt wurde und wohl weiter
zurückkommen wird, einen Vorwurf gegen
irgend eine Schule alter oder neuer Zeit
ableiten wollte. Seit dem Falle im Paradiese, dem
Orte ungetrübter Schönheit, hat der Blick des
Menschen die Richtung des Schweisses genommen.

Er zielt dorthin, wo Brot zu graben ist,

hinein in Dornen und Disteln. — Es muss so
sein. Der Fluch, der einst das Menschengeschlecht

traf, erfüllt sich immer neu, so lange
ein Mensch hier unten lebt; unser Herrgott lässt

nicht mit sich markten.

Aber die Belastung, die die Sünde brachte,
hat auch ihr Gutes. Sie nötigt den Menschen,

525


	Religionsunterricht und künstlerische Geschmacksbildung

