
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 31 (1944)

Heft: 14

Artikel: Unser Dienst am Vaterland : religiös-ethische Grundlage : Vortrag

Autor: Kunz, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


politische, konfessioneile oder andere Gründe

zu sehr in Betracht fallen.

Der Wert dieser vielen concours, bei

denen jeweils nur die besten Leistungen zur

Erlangung des Titels oder zum Aufstieg in eine

höhere Klasse berechtigen, ist vielfach in Zweifel

gezogen worden. Man hat eingeworfen,
dass der Ehrgeiz im Kinde zu früh geweckt
würde. Dieses Urteil ist nicht richtig. Der Lern-

und Wissensdurst, der beim Durchschnittsfranzosen

naturgemäss viel höher ist, als bei einem

Deutschschweizer zum Beispiel, wird mit diesen

Aussichten auf Erfolg bei einem Wettbewerb
fortwährend wach gehalten und gesteigert, dies

umso mehr, als in allen Lyzeen unter den Lehrern

ein neidloser Ehrgeiz darin besteht, möglichst

gute Schüler über die Schulstunden hinaus

anzuspornen und sich ihrer persönlich anzunehmen,

damit sie dereinst als grosse Männer mit

Hochachtung und Dankbarkeit an ihre Lehrer

zurückdenken und den Schulen Frankreichs damit

zur Ehre gereichen.
Der grösste Vorteil des französischen Unter¬

richtswesens dem unserigen gegenüber aber

ist die Einheitlichkeit im Lehrkörper. Die Ernennung

der Lehrer erfolgt durch Leute, die selbst

im Lehramt tätig sind, die selbst die verschiedenen

Stufen der Lehrerlaufbahn durchgemacht
haben. Es gibt kaum Universitätsprofessoren,

die nicht wenigstens einmal in einem Lyzeum

tätig gewesen waren und damit über die für

Besetzung einer Lehrstelle nötige Erfahrung und

Weitsicht verfügen. Auch sind die Wahlbehörden

aus Liebe zum Dienst an der Jugend, sei

es an der akademischen oder gymnasialen, in

diese Laufbahn getreten und nicht infolge Stel-

lenlosigkeit oder durch parteipolitische Ränke

von einem andern Beruf oder einem andern

Studiengang abgedrängt worden. Im Lehramt

führen nur Lehrer das Wort, das heisst solche,

die von Jugend auf ihren Beruf erkannt haben,

ihn geprüft, überwacht und sich darauf gründlich

vorbereitet haben, um einst mit Leib und

Seele dem Ideale dienen zu können, das ihnen

als Jüngling schon vor der Seele schwebte.

Freiburg. Dr. Henri Reinacher.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Unser Dienst am Vaterland* (Religiös-ethische Grundlage)

Theorie und Praxis.

Meine Aufgabe besteht darin, die religiösethische

Grundlage unseres Dienstes am
Vaterland aufzuzeigen. Es ist eine gefährliche
Sache, Grundsätze aufzustellen, nicht weil

es so schwer wäre für uns Katholiken, sondern

weil man allzuleicht bei diesen Aufstellungen
bleibt und sich in Wirklichkeit darum sehr wenig

kümmert. Die Grundsätze der Kirche, die
sie in der Offenbarung erhalten und im Laufe

der Jahrtausende durch die Erfahrung in der

Anwendung immer klarer herauskristallisiert hat,

stehen eben wie erratische Blöcke im heutigen

Zeitgeschehen, das ganz andern Prinzipien

* Vortrag an der G. V. des Vereins kath. Lehrerinnen

der Schweiz, Zug, 10. September 1944.

folgt. Wir sehen diese Felsen und treiben trotzdem

mehr oder weniger bewusst im Strome

der Zeit an ihnen vorbei. Nehmen wir das

Beispiel der Staatsgewalt. Was sagt die Heilige

Schrift?

„Jedermann sei der obrigkeitlichen Gewait

Untertan, denn es gibt keine Gewalt, die nicht

von Gott stammt. Wer sich demnach gegen
die Gewalt auflehnt, lehnt sich gegen die

Anordnung Gottes auf. Deshalb muss man ihr

Untertan sein, nicht nur wegen der Strafe, sondern

um des Gewissens willen. Darum entrichtet ihr

ja auch die Steuern (um des Gewissens willen!),
denn Beamte Gottes sind es, die diesem Dienst

obliegen. (Die Steuerbeamten!) So gebt denn

jedem, was ihr schuldig seid: Steuer, wem

420



Steuer, Zoll, wem Zoll, Ehre, wem Ehre,

Achtung, wem Achtung gebührt" (Rom. 13).

Vergleichen wir damit unseretatsäch-
I i c h e E i n s t e 11 u n g. Ist sie nicht weithin

diese: Was der Staat erzwingen kann, das

leistet man. Eine offene Weigerung wäre sündhaft

d. h. auch unklug wegen der Strafe.

Wo aber die Möglichkeit besteht, sich zu drük-

ken, nicht alles zu versfeuern, etwas unverzollt

über die Grenze zu schmuggeln (um bei den

immer noch aktuellen Beispielen der Schrift zu

bleiben, heute müssfe man die Rationierungvorschriften

hinzufügen) da benützen doch die

meisten Christen die Gelegenheit und fühlen

sich im Gewissen durchaus nicht beunruhigt.
Sie unterscheiden sich eben tatsächlich nicht

von denen, die nur wegen der Sfrafe gehorchen

und nicht aus der religiös-ethischen

Grundlage ihrer Einstellung zum Staat. Oder
denken wir an das Wort: „Sie sind Beamte

Gottes." Das sagt sich leicht so im allgemeinen,
aber wenn wir an die Beamten denken, die wir

persönlich kennen — mit der Zeit bekommt

man manchen Einblick, wie „menschlich" es bei
ihrer Wahl, bei der Aufstellung von Gesetzen
und der Durchführung von Bestimmungen oft

zugeht — ist dann nicht das Wort „von Gottes

Gnaden" bloss noch eine alte Floskel,
vielleicht gar mit ironischem Beigeschmack, die wir
nicht wirklich ernst nehmen? Und doch gilt das

4. Gebot auch für Kinder unvollkommener
Eltern. Ja, die Hl. Schrift sagt direkt: „Seid euern
Herrn in aller Ehrfurcht Untertan, nicht nur den

gufen und milden, sondern auch den gehässigen,

denn das ist Gott wohlgefällig, wenn ihr

aus Gewissenhaftigkeit gegen Gott Uebles

ertragt" (1. Petr. 2, 18).

Theorie.

Wir müssen uns daher vorerst einmal klar

machen, wann und in welchem Sinne man

eigentlich sagen muss, dass die Autorität und ihre

Anordnungen im Gewissen verpflichten, weil

sie ihre Gewalt von Gott haben.

Vorerst hat das nichts zu tun mit der

Verleihung der Gewalt, mit einer religiösen
Zeremonie. Der Präsident einer Republik, der vom

Volke gewählt und ohne jede religiöse Handlung

in sein Amt eingesetzt wird, hat seine

Gewalt genau so von Gott, wie ein mittelalterlicher

Kaiser, der vom Papste gesalbt und

gekrönt wurde.

Wo eine Gewalt besteht, ist sie von Gott

angeordnet — nicht direkt, sondern durch das

Naturgesetz.

Sie müssen mir gestatten, ein wenig
philosophisch zu werden in meinen Ausführungen.
Ich hoffe, die Mühe, die es kostet, einem
abstrakten Gedankengang zu folgen, wird sich

bei der praktischen Anwendung als notwendig
und fruchtbar erweisen.

Gott hat seinen Willen bei der Schöpfung in

die Natur gelegt. Jedes Geschöpf
erfüllt den Willen Gottes, wenn es den Gesetzen

seiner Natur gehorcht — die Blumen, wenn sie

blühen, die Sterne, wenn sie ihre Bahnen

ziehen, die Tiere, wenn sie Nahrung suchen und

Nester bauen. Sie loben den Schöpfer so, wie
das Werk den Meister lobt: durch ihre
Vollkommenheit. Das tun sie natürlich unbewusst,

aus einer innern Notwendigkeit, und darum

bleibt ihre Wirkweise in engen Schranken

immer dieselbe.

DerMenschist nach dem Willen seines

Schöpfers berufen, in vollkommenerer Weise

die unendliche Fülle der Möglichkeiten, die

seinem Meister zu Gebote stehen, darzustellen.

Dazu hat er von Gott die Kraft der Erkenntnis

und die Freiheit der Wahl erhalten. Die Art,

wie er sich seine Lebensmöglichkeiten schafft,

ist nicht von vorneherein festgelegt. Er muss

sie selber herausfinden und gestalten. Versfand

und freier Wille ermöglichen es dem
Menschen, fast alle Zonen vom hohen Norden bis

unter den Aequator zu bewohnen, während die
Tiere an bestimmte Himmelsstriche gebunden
sind und sich nur im Laufe der Jahrtausende

durch Zuchtwahl und Vererbung ein wenig
anpassen. Aber auch innerhalb einer Zone hat

der Mensch eine Menge von Möglichkeiten von
der primitiven Sammelstufe bis zur
hochentwickelten Technik, von der patriarchalischen
Grossfamilie bis zum fein differenzierten Staats-

421



und Wirtschaftsapparat der Neuzeit. Schon der

Kampf ums Dasein zwingt so den Menschen

zur Zusammenarbeit. Aber darüber hinaus sind

alle grossen Werke der Kultur, der Kunst (ein

Dom), der Wissenschaft (eine Universität), der

Technik (das moderne Verkehrsnetz) nur möglich

durch geordnete Zusammenarbeit vieler.
Als Einzelner könnte der Mensch nur einen

ganz kleinen Teil der Anlagen auswirken, die

in der Menschennatur enthalten sind und somit

nur ein sehr unvollkommenes Bild seines

unendlich vollkommenen Schöpfers darstellen.

Erst die Entfaltung aller Möglichkeiten im Laufe

einer vieltausendjährigen Menschheitsgeschichte
durch die Zeiten und einer Ausbreitung der

Völker im Räume über alle Zonen des Erdballs

vermag im Zusammenspiel all der verschiedenen

Einzelgaben ein analoges Bild der
Vollkommenheit Gottes zu geben. Das ist der Wille
Gottes. Die Vollkommenheit der Menschheit.

Wir Nachkommen eines individualistischen

Zeitalters müssen uns das immer wieder vor

Augen halten, dass es dem Schöpfer
des Alls immer um das Ganze
geht. (In Adam hat die Menschheit die

Urgnade verloren, in Abraham hat Gott ein

Volk erwählt, in Christus die erlöste Menschheit

unter ein Haupt vereinigt, und den Himmel

schildert die Hl. Schrift unter dem Bilde einer

Civitas, eines Reiches,) Darum will Gott auch

den Staat — nicht als notwendiges Uebel, als

Polizeimacht — sondern alsjeneGemein-
schaft, welche die Generationen
durch Jahrhunderte in die Tiefe
der Zeit und die Gesamtheit der
Bewohnereines Lebensraumesin
der Weite des Raumes umfasst.
(Mit der Entwicklung der Verkehrs- und der

Verständigungsmöglichkeiten wird auch eine

internationale, überstaatliche Ordnung Wi'le
Gottes.)

Eine so umfassende und
dauernde Gemeinschaft ist aber nur
möglich durch eine feste,
bleibende Ordnung, durch Autorität

undUnterwerfung. Darum ist auch diese

im Willen Gottes enthalten.

Gott will also:

1. Dass eine staatliche Autorität sei.

2. Dass sie die Zusammenarbeit ordne für

alles, was der einzelne Mensch oder eine

kleine Gruppe nicht aus sich vermag, um das

volle, gottgewollte Bild der Menschheit zu
entfalten.

Wir müssen unterscheiden zwischen der Bs-

fehlsgewalt an sich und dem Inhalt der einzelnen

Anordnungen.

Die einzelnen Anordnungen
sind nicht schon deshalb auch inhaltlich der

Wille Gottes, weil sie von der gottgewollten
Autorität stammen. Der Mensch ist ja auch in

seinem Amte frei. Er muss den Willen Gottes,
erkennen und verwirklichen. Der Wille Gottes

liegt
1. in den ewig gleichen

Grundelement endermenschlichen
Natur, den Rechten und Pflichten der Person,

der Familie die im Gewissen verankert und

in den 10 Geboten formuliert sind. Wenn der

Staat durch irgend eine Massnahme diese

Grundgesetze offensichtlich missachtet, dürfen

wir in diesem Punkte nicht gehorchen.

Der Wille Gottes liegt aber auch

2. in den besondern Umständen
der Gegenwart, Ein Gesetz, eine

Regierungsform muss nach dem Willen Gottes
auch der Eigenart eines Volkes, seinen

Lebensbedingungen, seiner geistigen und kulturellen

Entwicklung, der heutigen, einmaligen

Notlage entsprechen. Hier ist nichts ein für
allemal festgelegt. Da muss der Wille Gottes

immer wieder neu gesehen und erkannt werden.

Dazu hat er uns den Verstand gegeben
und die Fähigkeit, zwischen vielen Möglichkeiten

zu wählen. Inwiefern die einzelnen
Massnahmen inhaltlich dem Willen Gottes
entsprechen, darüber werden immer
Meinungsverschiedenheiten bestehen, selbst zwischen

Heiligen, denn unsere Erkenntnis ist beschränkt

und jede Massnahme hat ihre zwei Seiten.
Jeder von uns ist 'einfach verpflichtet, soweit sein

422



Einfluss reicht, dafür einzustehen, dass der

Wille Gottes in der heutigen Situation erkannt

und erfüllt werde, so wie er ihn mit bestem

Wissen und Gewissen sieht, und das objektive
Urteil Gott zu überlassen.

Darüber hinaus aber müssen wir uns immer

bewusst bleiben, dass wir nicht nur soweit im

Gewissen verpflichtet sind, als die Anordnungen

der Autorität nach unserm Urteil auch

inhaltlich sich mit dem Willen Gottes decken.

Sie verpflichten zum Gehorsam, auch wenn wir
sie persönlich für höchst unklug oder gar falsch

erachten, vorausgesetzt, dass sie nicht direkt
sündhaft sind. Wenn die Obrigkeit die Gewalt
einmal innehalt, dann ist sie wesentlich Gott

zur Rechenschaft verpflichtet und nicht jedem
einzelnen Untergebenen, auch nicht der
Gesamtheit für jede einzelne Massnahme. Man

muss ihr einen gewissen Grad von Verantwortung

überlassen, sonst ist der Diskussion kein

Ende und es wird nichts .erreicht. H i e r I i e g t
der wesentliche Schritt vom
Chaos zur Ordnung auf ethisch-religiöser

Grundlage, dass der Untergebene im
Gehorsam etwas opfert von seiner Selbständigkeit,

seiner persönlichen Initiative, seinem
Privaturteil zu Gunsten der Gemeinschaft. Die

Grundhaltung ist das Wesentliche. Nicht, dass

diese oder jene Einzelheit besser geordnet sei,
sondern dass überhaupt eine gottverpflichtete
Autorität da sei und durch Ehrfurcht und
Gehorsam anerkannt werde. Darum will Gott un-
sern Gehorsam, auch wenn der Befehl inhaltlich

seinem Willen sehr unvollkommen
entspricht, weil das Opfer des Gehorsams notwendig

ist zur Erhaltung der Ordnung. Es ist der
Wille Gottes, weil Gott die Ordnung will.

Praxis.

Welches ist nun die Hauptaufgabe der Frau
im Dienste am Vaterland?

Ihrer Natur gemäss soll die Frau als Mutter
und Erzieherin, als Hüterin der geistigen Werte,
der innem Pfeiler der Gemeinschaff vor allem

diese religiös-ethische Grundlage der Gemeinschaft

erhalten und vermitteln.

Wie kann sie das?

Um nicht in Allgemeinheiten abzugleiten,
wollen wir die Frage ganz konkret für uns stellen.

Wie soll die Schule diese religiös-ethische

Grundhaltung vermitteln? Es ist selbstverständlich

Aufgabe des Religionsunterrichtes, der

Geschichte, der Staatskundei, unser Verhältnis zum
Vaterland zu behandeln. Geographie, Deutsch,

Gesang bieten eine Menge Möglichkeiten, die

Liebe zur Heimat zu wecken. Aber die religiösethische

Grundlage, die wir schaffen müssen,

ist nicht in erster Linie eine Sache des Wissens

oder des Gefühls, sondern der praktischen
Erziehung, der Uebung, des gemeinsamen Tuns.

Wir müssen nicht ein neues Fach einführen —
die ganze Schule muss eine Uebung — nein,

eine Verwirklichung dieser Grundhaltung sein.

In derSchulefrittjadas Kind zum
erstenmal in eine grössere
Gemeinschaft, muss s i ch einer
öffentlichen Ordnung fügen. Von
der Art dieer Ordnung, der Autorität,

de r Z u s a m m en a r b e i t, der
Bindung und Freiheit in derSchu-
lehängtesweitgehendab,ob die
kommmendeGeneration die re I i -
giös-efhischeGrundhaltungbe-
sitzenwird.

Die Erziehung muss sein: 1. Erziehung zur
Ehrfurcht; 2. Erziehung zur Gemeinschaft; 3.

Erziehung zur Freiheit.

1. Aufgabe: Erziehung zur Ehrfurcht.

Ehrfurcht ist jenei Mischung von Furcht und

Achtung, wie das deutsche Wort sehr fein
ausdrückt. Furcht, Scheu nämlich vor etwas, das

über uns steht, unantastbar, heilig ist, nämlich

vor dem Willen Gottes und denen, die

Verantwortung dafür tragen. Achtung anderseits,

weil dieser Wille über uns nicht nur mächtig
ist und sich Respekt erzwingen kann, sondern

weil er notwendig ist, recht und gut. Die Erziehung

zur Ehrfurcht liegt vorerst nicht in unsern

Worten, sondern in unserm Tun. In der Art,
wi© wir unsere Autorität geltend machen. Das

Kind muss spüren — und schon die Kleinen

haben ein ausgeprägtes Gefühl dafür — dass

das, was wir kraft unserer Autorität verlangen,

423



nicht unser Wille ist („Ich will es so! Bei mir

gibt es das nicht!') sondern, dass es so sein

muss, weil es gut und gerecht ist, weil es zum
Wohle aller, d. h. Gottes Wille ist. Ebenso

müssen sie spüren, dass wir mit der Strafe nicht

unsere Macht fühlen lassen oder unsere
Ohnmacht verdecken wollen, sondern dass wir strafen,

weil wir strafen müssen — wieder weil es

der Wille Gottes ist. Das fordert von uns eine

grosse Selbstdisziplin und Selbstkontrolle.

Immer wieder werden wir uns überraschen, dass

wir unsere Schule, unsere Klasse,

unsere Disziplin wollten und nicht an das Wohl
der uns Anvertrauten dachten, an ihre
Schwierigkeiten, ihre Eigenart, ihre Zukunft. Dann

müssen wir bereuen und den Scheinwerfer der

Aufmerksamkeit wieder ganz von uns weg auf

die Sache1, auf das Ziel, den Willen. Gottes
richten.

Wenn es uns damit ganz ernst ist, werden

wir auch zu den Schülern davon sprechen
können. Das Schulgebet vor der Stunde verbinden

wir mit einer Minute der Besinnung auf

unsere Aufgabe als Wille Gottes. Am Schlüsse

des Tages werden wir ebenso Rückschau halten.

Die erste Viertelstunde des Montags dient
einem Ausblick auf die kommende Woche mit

einem ethischen Wochenziel, die entsprechende
Viertelstunde am Samstag gehört dem
Rechenschaftsbericht über die vergangene Woche —
aber um Gotteswillen nur dann, wenn es uns

wirklich ernst ist — nicht als Mittel, um unsere

Disziplin zu heben! Wenn wir es völlig ernst

nehmen, werden wir allerdings bald innewerden,

dass die Kinder sich nicht mehr herauslügen,

die Strafe willig annehmen und dass wir
schliesslich bei den Grösseren im allgemeinen
ohne Disziplinstrafen, mit einer Minute der
Besinnung, einem Appell an den guten Willen
auskommen.

Dann müssen wir auch den Unterschied
zwischen der Autorität als
solcher und dem Inhalt des einzelnen

Befehls den Schülern ins Bewusstsein

bringen. Die Buben erleben ihn am eindringlichsten

beim Spiel. Wenn der Schiedsrichter

pfeift, hört das Spiel auf. Vielleicht hat er sich

geirrt. Aber er ist Schiedsrichter und während

des Spiels gibt es keinen Widerspruch gegen
seinen Entscheid. Wohin käme man sonst? So

ist es mit jeder Autorität. Einen offenen Widerspruch,

eine Diskussion gegen einen autoritativen

Entscheid darf es nicht geben, ausser di'e

Unterwerfung wäre direkt Sünde. Jeder Schüler

aber soll wissen, dass er nachher immer zu uns

kommen, seine Gründe vorbringen und fragen

darf, wenn er unsere Massnahme nicht versteht,
und dass wir ihm gerne erklären, was wir können

und uns auch ohne Hemmungen entschuldigen,

wenn wir Unrecht getan haben.

Wir werden auch die äusseren
Zeichen der Ehrfurcht verlangen, den

Gruss, den Vortritt, den Titel — gegenüber
andern Lehrern bei denen sie keine Schule haben,

Geistlichen und Herren der Regierung, weil sie

als dauerndes Zeichen der Bereitschaft zum
Gehorsam den gleichen Wert für die Erhaltung
der gottgewollten Ordnung haben, wie der
Gehorsam selbst.

Wenn wir es zustande bringen, dass die
Schüler auch bei Fachlehrern Ordnung
halten, die wegen der geringen Stundenzahl in

den verschiedensten Klassen Mühe haben mit
der Autorität, weil Ordnung sein muss, aus

Gewissenhaftigkeit, dann dürfen wir annehmen,
dass sie verstanden haben, was wir meinten.

2. Aufgabe; Erziehung zur Gemeinschaff.

Sicher ist schon die Schuldisziplin an sich

eine Erziehung zur Gemeinschaft, d. h. zur
Rücksichtnahme — es können nicht alle
miteinander reden, man muss sich an eine
bestimmte Reihenfolge halten Nur müsste das

auch als ethische Haltung, nicht bloss als

Schulordnung bewusst werden, sodass die Schüler

auch auf einem Ausflug, in einem überfüllten

Geschäft, bei einer Panik sich daran erinnern

würden. Aber das genügt noch nicht. Das ist

eine Ordnung, die notwendig ist, wo viele
Einzelne zusammenkommen. Gemeinschaft

aber entsteht erst, wenn
die Einzelnen sich als dienende
Glieder gegenseitig ergänzen

424



zu einem Organismus, der mehr
ist, als seine Teile. Gott hat uns zur
Gemeinschaft erschaffen, damit wir einander

dienen, jedes mit seinen Fähigkeiten. Und hier

wirkt unsere Schule direkt zerstörend,
soweit sie nämlich noch von den Grundsätzen

des Liberalismus bestimmt ist. Die Schule des

liberalen Individualismus anerkennt nur
die Leistung des Einzelnen. Jeder Schüler muss

seine Aufgabe allein machen. Immer wird nur
der Einzelne abgefragt. Gegenseitige Hilfe gilt
direkt als Vergehen. Die Schule des liberalen

Rationalismus bewertet den Schüler

einzig nach den intellektuellen Fähigkeiten. Dabei

stehen die grössten Streber, die als Menschen

unfähig sein Werden, ihre glänzenden
Talente in den Dienst der Gemeinschaft zu stellen,

an der Spitze. Die intellektuell schwächeren

Schüler, die durch manuelle Fähigkeiten,
durch Fleiss und Dienstwille Stützen der
Gemeinschaft sein werden, kommen an den

Schwanz. Auch die Schule ist schuld, dass in

der Schweiz das Dienen (die Arbeit der Dienstboten,

der Hilfsarbeiter) der Verachtung
preisgegeben ist. Der schweizerische Arbeiter hat es

sicher besser, als der russische, aber er fühlt

sich im Gegensatz zum russischen verachtet,

als Mensch zweiter Klasse, und wem er

revolutioniert, ist das der Grund. Hier muss schon

die Schule sich umstellen.

Die Handfertigkeit muss nach Kräften

ge'ördert und vor allem ebenso
bewertet werden, als die intellektuellen
Fähigkeiten.

In allen Fächern sollen auchGruppen-
arbeiten verlangt werden, neben den

persönlichen Leistungen (Gruppenwettkämpfe im

Turnen und Singen, Klassenarbeiten im Zeichnen

— an der Ausstellung in Winterthur sah

man eine Truhe, an der die Schüler einer Klasse

abwechselnd ein ganzes Jahr nach einheitlichem

Plan gemalt hatten — gruppenweise Beobachtungen,

kleine Theater.. persönlich habe ich

ausgezeichnete Erfahrungen gemacht mit

gegenseitiger Nachhilfe. Wer etwas nicht verstan¬

den hatte, durfte sich jemand aussuchen, der es

ihm erklärte.

Ueberhaupt soll die ganze Schularbeit nicht
ausschliesslich für die individuellen Noten da

sein, sondern wir lernen etwas, womit wir später

andern dienen, jemand eine Freude machen

können — und wenn es möglich ist, das jetzt
schon zu tun, benützen wir freudig die
Gelegenheit: Handarbeiten für eine Bescherung,
Lieder und Gedichte für eine Weihnachtsfeier

im Spital

3. Aufgabe: Erziehung zur Freiheit.

Wir sind stolz, in einem freien Lande zu
leben, und oft ertönt in den Schulstuben in Wort
und Lied das Lob der Freiheit — indessen d i e

Verfassung der Schule selbst
meist nichts anderes ist als eine
totale Diktatur. Der Lehrer allein hat

etwas zu sagen. Freiheit in der
Gemeinschaft aber ist das
Mitbestimmungsrecht und die
Mitverantwortung a I I e r in der Gestaltung

des gemeinsamen Lebens.
Erziehung zur Freiheit heisst also, die
Untergebenen, wo immer es geht, zur Mitverantwortung

heranziehen.

Zuerst durch Uebertragung kleinerer
Ämtchen, dann zur selbständigen Organisation

grösserer Unternehmungen, z. B.

Planung und Durchführung einer Feier, eines

Ausfluges, eines Sporttages, wobei im kleinen

die Einrichtungen einer Demokratie in ihrer

Notwendigkeit und Verantwortung erlebt werden:

Wahl eines Chefs, eines Komitees,
Ausarbeitung von Vorschlägen, Abstimmung,
Verteilung der Amter, Uebertragung der Befehlsgewalt

usw. In einer Realklasse hatten die
Schüler eine Wochenstunde, ihre

Vortragsfunde völlig selbst zu leiten. Ein

gewählter Vorsitzender eröffnete die Stunde,

fragte über den letzten Vortrag ab, übergab
dem Redner das Wort, verdankte, eröffnete

die Diskussion, leitete die Kritik und am Schluss

bestimmten die Schüler selbst die Note, durch

offene Abstimmung, wobei die besten und

schlechtesten Vorschläge begründet werden

425



mussten. Endziel dieser Erziehung wäre

wenigstens in den Abschlussklassen eine Mitbt»-

stimmungsrecht und eine Mitverantwortung der
Klasse als Ganzes nicht nur an allem, was nicht

unbedingt autoritativ entschieden werden muss,
sondern vor allem auch am guten Geist
der Gemeinschaft. Dazu müsste
periodisch ein Klassenrat gewählt werden, der dafür

verantwortlich ist, dass die Klasse einen
säubern und flotten Eindruck macht, ohne dass

der Lehrer immer dabei ist. Alles, was die

ganz© Klasse angeht wird vom Lehrer mit dem
Rat besprochen. Der Rat soll kraft seines Amtes

Störer des guten Geistes mahnen, wenn

nötig anzeigen und zur Verantwortung laden,

eventuell mit Zustimmung des Lehrers dahin

wirken, dass unkameradschaffliche Elemente

durch Sanktionen der Gemeinschaft gezwungen

werden, sich zu fügen.
Natürlich entstehen dabei Gefahren :

Neid, Eifersucht, Strebertum, Stolz die in

einer totalen Diktatur, wenigstens nach aussen,
nicht in Erscheinung treten. Nun zeigen sie
sich offen und geben uns die Möglichkeit, sie

zu fassen und zu überwinden. Es ist gefährlich.
Aber das gibt uns nicht das Recht, die
fundamentale Aufgabe der Erziehung zu umgehen.

Woher soll sonst die Jugend die religiösethische

Grundlage zum Dienst an unserm freien

Vaterlande nehmen, dessen Bundesbrief

nicht nur ein Pakt ist gegen alle fremden Vögte,
sondern ebensosehr Vereidigung jedes Einzelnen

zur Mitverantwortung für Recht und Ord¬

nung in der Gemeinschaft. „So zwischen

irgendwelchen Eidgenossen Streit entstünde,
sollen die Einsichtigsten herzutreten und den

Misshelligkeiten schlichten, und dem Teil, der
die Schlichtung verschmäht, sollen die andern

Gegner sein. Die Hehler und Schirmer eines

Missetäters aber sollen aus den Tälern
verbannt sein, bis sie von den Verbündeten

zurückgerufen werden." In vielen Schulen

besteht die einzige Gemeinschaft der Schüler im

Gegenteil, dass sie den Missetäter schirmen

gegenüber dem Lehrer.

(Ich fasse zusammen: Wo eine Gewalt
besteht, ist sie von Gott angeordnet, nicht direkt,
sondern durch das Naturgesetz. Gott will die

Autorität, weil er die volle Entwicklung des

Menschengeschlechtes in der Gemeinschaft

will. Diese ist aber ohne feste und dauernde

Autorität nicht möglich. Darum will Gott, 1. dass

eine Befehlsgewalt sei, die wir durch das Opfer

des Gehorsams in allem anerkennen, was
nicht direkt sündhaft ist. 2. dass die Autorität
auch in ihren einzelnen Anordnungen seinen

Willen zu erkennen und zu verwirklichen
suche, der in den ewigen Grundgesetzen der
menschlichen Natur und in der augenblicklichen
Situation liegt. Wir alle müssen dazu beitragen,

soweit unser Einfluss reicht. Die Frau soll

als Mutter und Erzieherin vor allem die religiössittliche

Grundhaltung gegen die Autorität
erhalten und vermitteln durch Erziehung zur
Ehrfurcht, zur Gemeinschaft und zur Freiheit.)

Zug. Leo Kunz.

Umschau

Das Schweizerkind in der Nachkriegszeit
Eine erfolgreiche Pro Juventufe-Tagung.
Zweifellos wird uns die Nachkriegszeit vor neue

und schwere Aufgaben stellen. Obwohl es einerseits

gewagt erscheinen mag, schon heute über

die dringendsten Probleme der Zeit nach dem

Kriege zu beraten, da ja die Zukunft ungewiss ist,

ist es doch anderseits begreiflich, ja zu begrüssen,

wenn die Behörden und alle jene, die sich mit der

Betreuung und Erziehung der Jugend zu befassen

haben, sich rechtzeitig auf die kommenden

Aufgaben vorbereiten. Es gilt, Mittel und Wege zu
suchen, wie die heutige Jugend zielbewusst zum
Guten erzogen werden kann. Die Einflüsse des

mannigfachen Zeitgeschehens sind nicht zu leug-

426


	Unser Dienst am Vaterland : religiös-ethische Grundlage : Vortrag

