
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 1

Artikel: Unser Programm : das Erziehungsrundschreiben Pius' XI.

Autor: Strässle, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bestens danken — bereit erklärt, durch das

Heilpädagogische Institut gelegentlich zusammenfassende

Referate aus diesem Gebiete für den

allgemeinen Teil zur Verfügung zu stellen und

selbst oder durch kompetente Helfer

psychologische Fragen, die sich bei
charakterlichen oder körperlichen Mängeln und

Leistungshemmungen in der täglichen Erzie-

hungs- und Schularbeit erheben, zu beantworten.
Für eine zuverlässige Begutachtung sind möglichst

genaue Angaben über den konkreten Fall,
auch Proben der schriftlichen Arbeiten usw. nötig.

Diese können dem Hauptschriftleiter oder
Hrn. Prof. Spieler (Löwenterrasse 6, Luzern)
direkt eingesandt werden.

Im Vertrauen auf die Hilfe Gottes und die
verständnisvolle Unterstützung der kath. Erzie¬

herschaft beginnt unsere Zeitschrift — als eines

der wenigen noch verbliebenen Sprachorgane
katholischer Erziehungsauffassung im europäischen

Räume — den neuen Jahrgang. Möge
im Interesse der grossen Sache, die sie vertritt,
die Abonnentenzahl nicht nur — wie im letzten

Jahrgang — stationär bleiben, sondern erhöht
werden! Das ist möglich, wenn unsere verant-
wortungsbewussten Leser und die Sektionsvorstände

bei der Werbung neuer
Abonnenten und Wiedergewinnung
verlorener mithelfen.

Weil die Papiereinschränkung eine grössere
Propagandaaktion nicht mehr erlaubt, bittet die
Schriftleitung um Mitteilung möglichst aussichtsreicher

Adressen. H. D.

Unser Programm: Das Erzie
Das päpstliche Rundschreiben D i v i n i

i I I i u s M a g i s t r i " ist auf weite Strecken
hin kämpferisch eingestellt. Es nimmt Stellung

zur pädagogischen Situation der Neuzeit

und ruft wieder zu einer Stellungnahme.

Einer der vielen Flüchtlinge in der
Schweiz, ein Arzt, erzählt von der
liebevollen Aufnahme, die er in einem französischen

Spital bei Schwestern und Aerzten
gefunden hatte: „Wir fühlten uns in einen wahren

Himmel des Wohltuns gebettet. Wir
erfuhren, wie wunderbar echte Frömmigkeit
und Jahrhunderte der Ordenstradition diese
Menschen gebildet hatten." Während er
anderwärts den empörendsten Zerfall edlen
Menschentums erlebt hatte, verwunderte er
sich, dass tief religiöse Tradition
Menschen im edelsten Menschsein mitten im

Wüten des Krieges bewahrt hatte.

Diese Episode kann uns eine Türe öffnen

zum Verständnis des Erziehungsrundschreibens.

Es geht um eine Erziehung und Bildung
echten Menschseins auf Grund alter Tradition

* Die vorliegende Arbeit stellt im wesentlichen

einen Vorfrag dar, der am 11. März 1943 an der

Generalversammlung der Sektion „Luzernbiet" des

VKLS. in Luzern gehalten wurde.

jngsrundschreiben Pius' XI.*
und ausgesprochener Religiosität. Mit den

grossen Rundschreiben „Quadragesimo
anno" über den gesellschaftlichen Aufbau
und „Casti connubii" über die Familie
gehört das Erziehungsrundschreiben zu den

grossen Planungen für den Aufbau
einerneuenMenschheit auf christlicher

Grundlage. Der Hl. Vater ruft die Lehrer

und Erzieher als Fachleute herbei. Sie

werden zu einem Werk von Weltbedeutung
beigezogen.

Die grossen Rundschreiben Leos XIII. und

Pius' XI. enthüllen eine durchgreifende
Eigenart der römischen Weltarchitekten. Während

andere Welterneuerungsprogramme
meistens von einer Ideologie oder einer

Grossorganisation ausgehen, gehen diese
Rundschreiben immer vom Menschen aus,
wie er sich nach seiner Natur und seiner ganzen

Situation im Weltganzen darstellt. Ihr

Anliegen ist der von Christus begnadete
Mensch. So ist es auch beim
Erziehungsrundschreiben: Ursprung und Berechtigung,
Aufgabe und Ziel, Inhalt und Mass aller
Erziehung ist der Mensch in derGna-
denordnung Christi.

„Nur die obersten Grundsätze zusammenfassen"

will der Hl. Vater. Damit will er die

I 3



geduldige Kleinarbeit des erzieherischen
Alltags nicht als unbedeutend beiseite schieben.
Die grossen Grundsätze können
die Kleinarbeit nicht ersetzen. Sie können

nur die Kleinarbeit richtig ordnen und ihr
eine grosse Seele geben, damit wir uns nicht
im kleinen Alltag verlieren und vor lauter
Bäumen den Wald nicht mehr sehen.
Gerade in der unermesslich verzweigten Welt
der Pädagogik ist es ein verdankenswertes
Geschenk des Hl. Vaters, dass er in all die
Vielfalt der Arbeit das grosse Eine als

wegweisenden Leuchtturm stellt.
Das also ist der Geist, in dem wir an das

Erziehungsrundschreiben herantreten sollen:
Dass es uns Wege weise, unsere Tagesarbeit
in den Dienst eines wahren Neubaues der
Menschheit zu stellen, dass der Blick auf den
durch Christus begnadeten Menschen uns
die grossen Baulinien aufzeige und dass

dadurch unsere Kleinarbeit eine grosse Seele

erhalte.

Wer ist erziehungsberechtigt?

Das ist die erste Frage des Rundschreibens.

Es ist unsere Existenzfrage. Gibt es ein

Erziehungsrecht? Oder hat die Jugend die
ausschliessliche Befugnis, sich selbst zu führen?

Wenn es ein Erziehungsrecht gibt, liegt
es dann bei der Kirche? Beim Staat? Bei der
Familie? Oder bei denen, die in sich Talent,

Liebe, Beruf zur Erziehung spüren? Oder bei
der Jugend, die es denen verleiht, die ihr

Vertrauen zu erobern wissen?

„Die Erziehung ist notwendig eine
Arbeit der Gemeinschaft, nicht des

Einzelnen." Damit wird das Werk der

Erziehung von Anfang an der Willkür und dem

persönlichen Wollen oder Nichtwollen

entzogen. Wenn das Menschenkind ins Leben

eintritt, so tritt es durch die Gemeinschaft

ins Leben und ist völlig auf die Gemeinschaft

angewiesen. Die Bahnen, auf denen das

Leben sich fortpflanzt, sind naturgemäss

auch die Bahnen, auf denen das Leben zur

Vollendung geführt wird. Der junge Mensch

kann also nicht sagen: Ich bin ein Individuum,

eine freie Persönlichkeit. Er ist mit
allen Fasern seiner Existenz mit der Gemeinschaft

verbunden. Deshalb ist das Recht zur
Erziehung, zur Förderung des geschenkten
Lebens bei der Gemeinschaft. Es kann also
auch niemand von sich aus, aus Vorliebe
oder Geltungssucht sich anmassen, in das

Heiligtum der Kindesseele befehlend und
führend einzugreifen, er sei denn durch die
Gemeinschaft, damit durch die gottgewollte
Lebens- und Gemeinschaftsordnung dazu
berufen.

Nun gibt es nach dem Rundschreiben

drei notwendige Gemeinschaften,
in die der Mensch nach Gottes

Weltordnung hineingeboren wird, mit denen also

seine Existenz, sein Werden und seine

Vollendung so lebendig verbunden sind wie der
Stamm mit der Wurzel. Die zwei ersten

Gemeinschaften gehören der natürlichen

Ordnung an. Es sind die Familie und der

Staat. Die dritte Gemeinschaft, die das

übernatürliche Leben vermittelt, gehört der
übernatürlichen Ordnung an. Es ist die
Kirche. Die Erziehung ist also Recht und

Aufgabe dieser drei Gemeinschaften: Kirche,
Familie und Staat.

Das Rundschreiben geht im ersten Teil

ausführlich auf die Erzieherrechte
d i es er drei Gemeinschaften ein.
Dabei setzt es sich mit mancherlei Einseitigkeiten

unserer Zeit auseinander, vor allem
mit dem Totalitätsanspruch moderner
Staatengebilde. Mit besonderer Wärme wird das

von Gott verbürgte Recht der Kirche und

der Eltern als älter und ursprünglicher gegenüber

Uebermarchungen von Seiten des Staates

verteidigt. Gegenüber einer staatlichen
Ausschliesslichkeit und Monöpolstellung in

Schul- und Erziehungsfragen empfinden wir
die Verteidigung der Erzieherrechte der
Kirche und der Eltern als etwas Demokratisches.

Sie hängt zusammen mit dem Prinzip
der Subsidiarität in der Staatsphilosophie.
Danach soll der Staat als grössere Gemein-

4



schaff nicht die Tätigkeit kleinerer Gemeinschaften,

erstberufener Instanzen in ihrer

Tätigkeit hemmen, sondern nur dann eingreifen,

wenn diese erstberufenen Instanzen der
Aufgabe nicht voll gewachsen sind oder ihr
nicht nachkommen.

In dieser Verteidigung zeigt sich aber wieder

keine enge Selbstsucht. Vielmehr fällt
uns darin, wie in allen päpstlichen
Rundschreiben, eine grosse katholische
Weite auf. Katholisch ist hier im ursprünglichen

Sinn gemeint: kat holon, was auf das

Ganze geht. Es gibt Richtungen, die nur die
Rechte der Kirche sehen; andere, die nur
das Recht der Eltern sehen; wieder andere,
die nur den Staat sehen. Der Papst geht auf
das Ganze. Er vermeidet die Einseitigkeit. Er

gibt der Kirche, was der Kirche ist, der
Familie, was der Familie und dem Staat, was
des Staates ist. Schon diese Weitherzigkeit
gibt der Abwehr von Uebermarchungen
etwas ungemein Sympathisches und
Aufbauendes.

Noch mehr tritt diese bei aller Grundsätzlichkeit

versöhnliche Haltung hervor, wo das

Rundschreiben sich bemüht, die
Querverbindungen der drei genannten Gemeinschaften

aufzuzeigen und das harmonische

Zusammenwirken von Kirche,
Familie und Staat zu schildern. Aus der
Tatsache, dass jede dieser Gemeinschaften ihre

eigenen Rechte und Arbeitsgebiete hat, folgt
nicht, dass sie miteinander im Streit leben,
sondern dass sie zusammenarbeiten müssen.

Alle wirken an ein und demselben Menschen

und erstreben die allseitige Ausbildung und

Förderung des Kindes. Und jede dieser
Gemeinschaften braucht wieder zur Erreichung
ihrer Ziele den ganzen und vollausgebildeten
Menschen. Bezüglich der Forderungen, die
der Staat in seinem Interesse stellen muss,
erklärt das Rundschreiben, die Kirche sei

bereit, „in jedem Lande den gesetzlichen

Bestimmungen der Staatsgewalt sich

anzupassen sich mit derselben zu verständigen

und in gemeinsamem Einvernehmen Ab¬

hilfe zu treffen, wo sich Schwierigkeiten
ergeben sollten".

Die Schwierigkeiten liegen also weniger
in der Sache und in der grundsätzlichen
Lage, als in den ausführenden Organen,
welche die Rechte der Kirche, des Staates

und der Eltern zu vertreten haben. Die
wichtigste Folgerung ergibt sich aus dem ganzen
ersten Teil für Lehrer und Lehrerinnen,

die unmittelbare Träger der Rechte

aller drei Gemeinschaften sind. Aus der
Lehre von der Erziehungsberechtigung
folgert der Papst zunächst, dass alle Lehrer, ob
öffentliche oder Privatlehrer, nur ein über-
tragenesErziehungsrecht haben.

Sie sind gleichzeitig Treuhänder der Kirche,

der Eltern und des Staates. Nicht für sich,

sondern für die Eltern, die Kirche und das

Vaterland leisten sie die tägliche Arbeit.

Weil aber in ihnen die Rechte der drei
Gewalten in einer Person und in einem
Erzieher-Herzen vereint sind, können gerade sie

die beste Garantie für die harmonische

Auswirkung der dreierlei Rechte bieten. Sie dürfen

nur das Grosse und Schöne, was Gott
diesen drei Gemeinschaften getrennt
zugeteilt hat, in seiner ganzen Fülle in ihre

Seele einströmen lassen und an die Kinder

als einen einzigen Strom des Lebens weitergeben,

so ist diese Harmonie aufs lebendigste

gesichert. Möchten die Lehrer und

Lehrerinnen den ersten Teil des Rundschreibens

gelegentlich in diesem persönlichen
Sinn auf sich wirken lassen!

Wer ist erziehungsbedürffig?

Das ist die zweite Hauptfrage des
Rundschreibens. Etwas pedantisch formuliert heisst

die Frage: Wer ist Gegenstand der
Erziehung? Der junge Mensch? Gewiss. Damit ist

zuviel und zuwenig gesagt. Es geht um die

Frage: Wie fassen wir den
Menschen auf? Nicht umsonst hat vor einiger
Zeit ein gescheiter Franzose ein Buch

geschrieben mit dem Titel: «L'homme, ce grand

inconnu». Solange es eine pädagogische

5



Wissenschaft gibt, wird die grundlegende
Frage lauten: Wie fassen wir den Menschen
auf? An dieser Frage entzünden sich die

grossen Streitfragen. Tatsächlich ist auch dieser

Teil des Rundschreibens stark mit scharfen

Auseinandersetzungen geladen.

Sollen wir bei der Erziehung von der
Annahme ausgehen, der Mensch, das Kind, sei

von Natur gut oder nicht gut? Ist

im Innern des Menschen der Himmel oder
die Hölle — oder von beidem etwas? Hat
Rousseau recht, wenn er sagte, man solle

nur das Kind möglichst frei sich entfalten
lassen, so werde die gute Anlage sich am
besten auswirken; der Mensch sei von Natur

gut. Hat nicht diese Auffassung des
Menschen im vergangenen Jahrhundert in der
Erziehung die grossen Triumphe erlebt?
Haben nicht wir alle mehr oder weniger mit
diesem Vertrauen auf den guten Menschen

unser Erziehungswerk begonnen? Und wenn
wir uns enttäuscht fühlten, mussten wir nicht
zu solchem Vertrauen zurückkehren, um
nicht selbst unglücklich zu werden und das

ganze Werk zu gefährden?

Die Idealisten reinsten Wassers, die sich

diesem Glauben an den guten Menschen

uneingeschränkt hingeben, werden es wie
einen kalten Wasserstrahl empfinden, wenn
sie im Rundschreiben den Hinweis auf den

gefallenen und in der Erbsünde
verstrickten Menschen lesen: „Gegenstand der

Erziehung ist der ganze Mensch mit all

seinen natürlichen und übernatürlichen
Fähigkeiten, wie wir ihn aus Vernunft und
Offenbarung kennen, somit der aus seinem
paradiesischen Urzustand gefallene Mensch, der
von Christus wieder erlöst und in seine
übernatürliche Stellung als Adoptivsohn Gottes
wieder eingesetzt wurde, jedoch nicht in

die Harmonie seiner Strebungen. Es bleiben
darum der menschlichen Natur die Folgen
der Erbsünde, besonders die Schwäche des

Willens und die ungeordneten Triebe." Dann

erwähnt das Rundschreiben das Wort des
Alten Testamentes: „Die Torheit ist verbun¬

den mit dem Herzen des Kindes, aber die
Zuchtrute vertreibt sie von seinem Rücken."

(Sprichw. 22. 15.)

Das klingt nun gewiss nicht übermässig
modern. Aber vergleichen wir die schöne

Theorie von dem von Natur guten, nur

guten Menschen mit den heutigen

Zeitereignissen, übrigens mit der ganzen
Menschengeschichte! Viele sind durch die
beiden Weltkriege von ihrem frühern
Optimismus ins gerade Gegenteil gefallen, in

einen hoffnungslosen Pessimismus, der von
der Menschheit nichts Gutes mehr zu
erwarten wagt. Vergleichen wir übrigens mit
der rosaroten Theorie vom herzensguten
Menschen die eigenen Erfahrungen!

Es wäre aber unrichtig, wollte man aus

dem Rundschreiben einen verzweifelten
Pessimismus herauslesen. Papst Pius XI. hat sich

selbst als Optimist von Temperament
bezeichnet. Den Menschen, wie er ihn auffasst,

will er als Werkzeug zum Aufbau einer bessern

Welt gebrauchen. Wo liegt die Lösung
des Rätsels? „Die Wahrheit wird
euch frei machen", sagt das

Evangelium. Der junge Mensch kann durch
Vertrauen mächtig gehoben werden. Er kann

aber auch das Vertrauen schmählich
missbrauchen. In dem Büchlein: „Um eine
Knabenseele" wird geschildert, wie ein Junge
sich unglücklich fühlt, weil er weiss, dass er
das blinde Vertrauen seines Erziehers nicht

verdient. Er hat keine Ruhe, bis die Wahrheit

sein Verhältnis zum Erzieher völlig
geklärt hat. Das ist es. Die volle Wahrheit ist

das Entscheidende. Es gehört zu den schwersten

Aufgaben der Erziehung, den jungen
Menschen mit der Wirklichkeit, auch der

eigenen Wirklichkeit so vertraut zu machen,

dass die Illusionen überwunden, aber der

Mut nicht gebrochen wird, dass der junge
Mensch sieht, dass er ringen muss, aber

auch erlebt, dass er siegen kann. Das meint
der Hl. Vater, wenn er der Lehre Rousseaus

die Lehre von der Erbsünde gegenüberstellt.

6



Aehnlich fiefgreifend spricht das
Rundschreiben in diesem Teil vom Naturalismus

in der Erziehung, der nur auf die
Kräfte der Natur abstellen und von der
helfenden Gnade völlig absehen will. Man darf
auch hier nicht ins andere Extrem fallen, dass

man die vielgestaltigen Kräfte der Natur, die
auch im erbsündebelasteten Menschen reichlich

vorhanden sind, geringschätzt oder
vernachlässigt, als ob es nun mit dem Beten

und dem Empfang der hl. Sakramente allein

gemacht wäre. Nach einem Wort des Paters

Albert Maria Weiss werden uns durch die
Gnade keine natürlich notwendige Anstrengungen

erspart. Diese werden vielmehr durch
die Gnade ermöglicht und gesegnet. Die

Stellungnahme gegen den Naturalismus kann

also all die grossen Forschungen unserer
Zeit über die Natur des Menschen und seine

Entwicklung mit ihren fruchtbaren

Folgerungen für die Erziehung nicht überflüssig
machen oder auch nur in ihrer Bedeutung
einschränken. Diese Ablehnung des Naturalismus

bedeutet nur, dass die Kräfte der
Natur der Ergänzung durch die Gnade
bedürfen.

Aehnlich verhält es sich mit der
Autonomie des Menschen, die als
erzieherisches Prinzip im Rundschreiben an dieser
Stelle abgelehnt wird. Nach der Lehre vom
autonomen Menschen liegt die rechte
Sittlichkeit nicht in einer dem Menschen von
Gott gegebenen Ordnung, in Geboten und

Gesetzen, die von aussen an den Menschen

herantreten und Gehorsam fordern. Der
Mensch trägt das Gesetz des guten Handelns

in sich selber. Er braucht nur dem Gesetz
seines Innern, seiner Individualität zu folgen;
nur sich selbst, sonst niemandem ist er
verantwortlich. Wer so die Kinder lehrt, sagt das

Rundschreiben, der überliefert es den

losgelassenen Trieben und macht es zum Sklaven

derselben. Auch hier kann der Hl. Vater

gründlich missverstanden werden. Wenn in

der Erziehung auf das spontan sich regende
Gute im Menschen hingewiesen wird, wenn

dieses spontan sich regende Gute sorgfältig
gepflegt wird, wenn ihm genügend freier
Raum für seine Entfaltung geboten wird, so

ist damit die Ueberzeugung ausgesprochen,
dass das Gesetz nicht nur von aussen an den
Menschen herantritt, sondern auch in sein

Inneres geschrieben ist. Aber der Mensch

muss in diesem Gesetz des Gewissens nicht

nur sein persönliches Gesetz, sondern das

Gesetz Gottes sehen. Daneben aber regt
sich vieles, was der Schranken von aussen
bedarf.

Auf die Anwendung dieser Grundsätze
in der sexuellen Erziehung sei an

dieser Stelle nur hingewiesen. Jedenfalls ist

eine aufrichtige Auseinandersetzung mit den
Lehren des Rundschreibens aus der heutigen
Situation heraus empfehlenswert.

Welches ist die rechte Erziehungsumwelt?

Der Papst hat auf die Erzieher hingewiesen.

Er hat Klarheit geschaffen über die
Anlage des zu erziehenden Kindes. Jetzt schafft

er den Raum, in dem die Erziehung am
besten gedeihen kann. Dieser Teil berührt
sich mit der Milieutheorie der Pädagogik. In

der Blütezeit der Vererbungsforschung suchte

man alles auf Abstammung zurückzuführen,
sodass manchmal sogar die Willensfreiheit
stark gefährdet schien. Heute erklärt ein
Forscher: „Je tiefer man in die Pathologie
der Erbpsychosen eingedrungen ist, umso
deutlicher ist ihre Variabilität erkennbar, und
ein Einfluss der Umwelt... ist nicht zu leugnen;

denn das Wesen der Erbmasse besteht
nicht in einer Anzahl endgültig determinierter

Strukturen, sondern in einer überaus grossen

Summe der allerverschiedensten
Reaktionsmöglichkeiten" (Spiro, Basel, bei
H. Meng, Seelischer Gesundheitsschutz
S. 51). Die gleiche Anlage entwickelt sich
also anders, wenn das Milieu ein anderes ist.

Was hier die Forschung als Ergebnis sorgfältiger

Untersuchungen feststellt, schöpft der
Hl. Vater aus der jahrtausendealten Erfahrung

der Kirche.

7



„Die erste, natürliche und notwendige
Erziehungsumwelt ist die Familie. Sie ist

eigens dazu vom Schöpfer bestimmt. Deshalb

ist für gewöhnlich jene Erziehung am
wirksamsten und nachhaltigsten, die das

Kind in einer christlichen Familie erhält, in

der Ordnung und Zucht herrscht; und sie ist

umso wirksamer, je mehr ihm dort hellstrahlend

und beständig das gute Beispiel der
Eltern vor allem, aber auch der andern

Hausgenossen entgegenleuchtet." Niemand ist

eher in der Lage, diese Worte des
Rundschreibens aus den schönsten, aber auch aus

den schmerzlichsten Erfahrungen heraus zu

bestätigen, als Seelsorger und Lehrer. Wir
handeln im Sinn des Rundschreibens, wenn
wir suchen, unsern Einfluss geltend zu
machen, um dieses Milieu, wo es not tut, zu
verbessern.

Als zweite Erziehungsumwelt nennt das

Rundschreiben die Kirche, „die grosse
Familie Christi". Was hier auf das Kind wirkt,
sind die hl. Sakramente, die Liturgie, die

Pfarrseelsorge, die kirchliche Kunst, die
religiösen Volksgebräuche, das reichverzweigte
kirchliche Vereinswesen. Was liegt hier für
eine reiche Welt vor, von der wir dankbar

zehren, die wir durch unsere Mithilfe pflegen
dürfen! Es darf hier auch dankbar der vielen
Lehrer und Lehrerinnen gedacht werden, die
durch ihre Mitwirkung bei den kirchlichen
Vereinen und beim Gottesdienst soviel
beitragen, den Kindern dieses Heim warmzuhalten.

Und dann die dritte Erziehungsumwelt,
die dem Lehrer am nächsten steht, die
Schule. Hier werden wir Lehrer vom
Hl. Vater persönlich angesprochen. Wir werden

nicht leicht Tieferes und Schöneres über
die Bedeutung der Schule und die Grösse

unseres Lehrberufes lesen können. Das ist

ihm das Ideal der Schule, dass „der ganze
Unterricht und Aufbau der Schule, Lehrer,

Schulordnung und Schulbücher, in allen

Fächern unter der Leitung und mütterlichen
Aufsicht der Kirche von christlichem Geiste

beherrscht seien, so dass die Religion in

Wahrheit die Grundlage und Krönung des

ganzen Erziehungswerkes auf allen seinen

Abstufungen darstellt Wenn das fehlt,

wenn dieser heilige Atem das Innere der
Lehrer und Schüler nicht durchzieht und

erwärmt, dann wird man aus der ganzen
Schulung recht wenig Nutzen ziehen. Oft
wird daraus sogar nicht geringer Schaden

erwachsen."

Wir sind dem Hl. Vater dankbar, dass er
uns dieses Idealbild der Schule wieder vor
Augen stellt. Wir begreifen, dass er von
einem solchen Ideal aus die
konfessionslose und Simultanschule
grundsätzlich ablehnen muss, dass er für
katholische Kinder nur die katholische Schule
als Weg zur Erfüllung dieses Ideals anerkennen

kann, dass er den Kampf der Katholiken

um diese katholische Schule als eine
grundsätzliche Forderung, nicht als eine Parteisache

betrachtet wissen will und im Fall der

Notwendigkeit von den Katholiken die gröss-
ten Opfer verlangt, um sich diese Schule zu
sichern. Aber wir wollen den Hl. Vater auch

hier nicht missverstehen, ihm nicht etwas

zuschreiben, was ihm fernliegt: einen persönlichen

Vorwurf gegen jene Kollegen, die
ausserhalb der katholischen Konfession mit
wahrer Hingabe an ihren Lehrerberuf ihr
Bestes aufwenden, um aus der Schweizerjugend

vorzügliche Menschen und gute
Eidgenossen zu formen. Wir wissen, dass viele
unter ihnen selbst darunter leiden, dass sie

in der offiziellen neutralen Schule ihr
Wertvollstes, ihre religiöse Ueberzeugung, nicht
voll zur Geltung bringen können. Die
Konferenz schweizerischer Gymnasialrektoren

vom Jahre 1941 gab dafür ergreifende Zeugnisse.

Nicht diesen Kollegen und Kolleginnen

will der Kampf um die konfessionelle
Schule nahetreten; er gilt dem System, nicht

der Person.

Das Entscheidende bei der Erreichung des

katholischen Schulideals sieht der Papst wie
alle erfahrenen Schulfreunde in der Per-

8



son des Lehrers: „Gute Schulen sind
nicht so sehr die Frucht guter Schulpläne,
als vielmehr und vor allem guter Lehrer, die
in dem Fach, das sie lehren sollen, vorzüglich

vorbereitet sind, die auch gut
ausgerüstet sind mit den geistigen und
sittlichen, von ihrem hohen Beruf geforderten
Eigenschaften, und die in reiner und
gottentflammter Liebe zu den ihnen anvertrauten

Jugendlichen glühen, eben weil sie Christus

und seine Kirche lieben, deren Lieblingskinder

jene sind, und weil ihnen deshalb
aufrichtig das wahre Wohl der Familie und ihres

Vaterlandes am Herzen liegt. Unser

Inneres ist voll von Trost und Dank gegen die
Güte Gottes, wenn wir sehen, wie eine

grosse Zahl guter Lehrer und Lehrerinnen

selbstlos, mit Hingabe und Ausdauer sich in

der Kunst betätigen, die der hl. Gregor von
Nazianz die Kunst der Künste nennt, die
Kunst, die Jugend zu führen und zu bilden."

Familie, Kirche und Schule sind dem Papst
die drei idealen Erziehungsräume oder die

gesunde Erziehungsumwelt. Anschliessend
daran spricht er mit Schmerz über die

öffentliche Umwelt. Er erwähnt
die Ueberwachung der Jugend,
die heute besonders notwendig sei —
auch wenn die Jugend selbst sie schmerzlich

empfindet —, weil die Gefahren durch

Lektüre, durch Rundfunk, durch Kino und das

ganze öffentliche Leben grösser geworden
sind. Viele wollen es ja nicht mehr sehen,

dass der Jugendliche kein Erwachsener ist,

und dass vieles auf ihn anders wirkt als auf

den gereiften Menschen. Aber es entspricht
wieder der ganz positiv eingestellten Art des

Hl. Vaters, dass er sich nicht in der Abwehr
oder gar im blossen Abschliessen erschöpft,
sondern positiv die Pflege der guten Lektüre,

guter Schauspiele und Filme empfiehlt und

einer allmählichen Vorbereitung auf das

selbständige Sichdesbösenerwehren das Wort

spricht. Seine Warnung zur Ueberwachung

entspringt nicht nervöser Angst, sondern

einer grossen und starken Liebe. Sie hat ihr

Vorbild im göttlichen Heiland. Als er vom
Aergernis sprach, schloss er das Kind liebevoll

in seine Arme, und in dieser liebenden
und starken Haltung sprach er sein Wehe
über die Verführer aus. So glaube ich, sollte
auch der Jugendliche die sorgende
Ueberwachung verstehen können.

Welches ist das Erziehungsziel?

Was wollen wir aus den Jugendlichen
machen? Ist das Ziel der Erziehung „der
wohlerzogene Mensch", wie Locke sich
ausdrückt? Oder „die volle reine Menschlichkeit",

wie Pestalozzi es sagt? Der innerliche

Mensch? Die Persönlichkeit? Der totale
Mensch? Der erfolgreiche Mensch? Oder

irgendeine andere alte oder neue Zielsetzung?

Diese Frage ist ebenso entscheidend
für die Erzieherarbeit wie die Frage nach der

Auffassung des Menschen. Hier zeigt sich

auch besonders stark die Eigenart der E'-
ziehung, wie sie das Rundschreiben fordert,
somit die klare Eigenart der wahrhaft christlichen

Erziehung, die das Rundschreiben als

die einzig wahre und der ganzen Situation
des Menschen gerecht werdende Erziehung
nennt. Es klingt wie ein mächtiger Ruf zur
Höhe, zum Aufstieg aus einer weit um sich

greifenden Verflachung christlicher Kreise,

wenn das Rundschreiben sagt: „Eigentliches
und unmittelbares Ziel der christlichen

Erziehung ist die Mitwirkung mit der Gnade
Gottes bei der Bildung des wahren und
vollkommenen Christen."
Edles Menschentum ist gross, echtes Christsein

ist grösser. Es umfasst edles Menschsein

im vollen Umfang des Wortes und der
Sache. Aber es fügt die höhere Berufung zur
Gnade Gottes hinzu. Aber was heisst:

„Bildung des wahren und vollkommenen
Christen?" Das heisst, wie das Rundschreiben

fortfährt: „Christi selbst." Ein unerhört kühnes

Wort. Hören wir in Ehrfurcht weiter:

„Der wahre Christ muss ja das übernatürliche

Leben in Christus leben und es in seinem

ganzen Tun offenbaren." Wie soll sich das

9



Leben Christi im wahren Christen offenbaren?

„Der wahre Christ, die Frucht der christlichen

Erziehung, ist also der übernatürliche

Mensch, der ständig und folgerichtig nach

der vom übernatürlichen Licht des Beispiels
und der Lehre Christi erleuchteten gesunden

Vernunft denkt, urteilt und handelt."
Wohl ist dieses übernatürliche Leben reines

Geschenk, unverdiente Gnade, aber der
Mensch, der ihrer teilhaft geworden ist in

der Taufe, kann mit ihr wirken, kann auf
Grund dieser gottgeschenkten Teilnahme am
Leben Christi die Kräfte der Seele, das Denken,

Reden und Handeln umgestalten nach

dem Vorbild Christi. Dahin zielt in letzter
und höchster Linienführung die ganze
Erziehung. In den Dienst dieses Lebens ist alle
Erzieherarbeit zu stellen. Dieses Leben soll

aus der Seele des Erziehers bei aller, auch

der alltäglichsten Bildungsarbeit durchstrahlen,

als Licht und Wärme auf die Schüler

übergehen. Es ist nicht zu befürchten, dass

dabei der rein natürliche Mensch, die „volle
reine Menschlichkeit", zu kurz komme. Christus

ist ja gekommen, die ganze Menschennatur

nach dem ursprünglichen Plane Gottes

zu erneuern. „Deshalb umfasst die christliche

Erziehung den ganzen Bereich des menschlichen

Lebens, des sinnlichen und übersinnlichen,

des geistigen und sittlichen, das per¬

sönliche und das Familienleben und das

Leben der grössern Gemeinschaft." Dieses

Ziel ist deshalb nicht wirklichkeitsfremd. Es

umfasst die persönliche Charakterbildung so

gut wie die Teilnahme am Staatsleben, am

Kulturschaffen und am sozialen Leben der
Menschheit. Vorbild und Kraftquelle dieses

Lebens ist Christus der Herr. Seine Lehre

und seine Gnade werden uns vermittelt
durch die Kirche.

Es ist nicht ganz leicht, in der heutigen
Situation der Erziehung diese hohe Auffassung

der Erziehung voll zur Geltung zu bringen.

Das Rundschreiben verlangt nicht die

Erreichung dieses Ideals in einigen Tagen
oder Wochen. Es weist uns die Richtung, in

der wir marschieren sollen. In dieser Richtung

geht der Weg zu einer bessern und

glücklichem Menschheit. Ein unsterblicher

Optimismus spricht aus den Worten:
„Aus den angeführten Grundsätzen erhellt

klar und deutlich die. unübertreffliche

Vorzüglichkeit des christlichen Erziehungswerkes,

das letzten Endes dahin zielt, den

Seelen der zu Erziehenden das höchste
Gut, nämlich Gott, und der menschlichen

Gemeinschaft das Höchstmass
von Wohlergehen, soweit es auf

dieser Erde möglich ist, zu sichern."
Sfans. P. Edwin Sfrässle.

Leiden die Schulkinder unk
Die kriegsbedingten Lasten bekommen nicht

alle Bevölkerungsschichten in gleicher Weise zu

verspüren. Der Mehranbau z. B. nimmt die
Landbewohner stärker in Anspruch als die Stadtbewohner,

während diesen die Rationierung und

Teuerung mehr zusetzt. In Stadt und Land sind

demnach auch die Sorgen und Nöte verschieden,
die im Gefolge des Krieges in die Familien

eingezogen sind. Hieraus kann die Gefahr erwachsen,

dass mangels Einsicht und Verständnis in

die besondern Bedingungen des Existenzkampfes
des andern sich zwischen beide Teile trennende
Keile schieben. Die Schicksalsverbundenheit von
Stadt und Land ist aber heute enger denn je —
eine Erkenntnis, die vielleicht auf der einen oder

dem Krieg?
andern Seite in den eigenen Mühseligkeiten
unterzugehen droht.

Damit bei der Jugend der verschiedenen
Volksschichten der Geist des Verständnisses, der

Zusammengehörigkeit wachse, wurde unter den

Schülern unseres Landes eine Aufklärungsaktion
durchgeführt. Die Kinder in den Städten tauschten

mit denjenigen der Berggegenden einen
Aufsatz zum Thema: „Leiden wir unter
dem Kriege?"

Entsprechend den regionalen Verhältnissen
und sozialen Schichtungen fielen die Antworten

naturgemäss. verschieden aus. Die Landkinder
sind sozusagen restlos für die Anbauschlacht
mobilisiert, der sie ihre Freizeit opfern müssen. Der

10


	Unser Programm : das Erziehungsrundschreiben Pius' XI.

