
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 6

Artikel: Gewohnheits- oder Gewissenserziehung?

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionsunterricht

Gewohnheits- oder Gewiss
Unterhaltungen über religiöse Erziehung

münden fast regelmässig in die Frage ein, ob
der Religionsunterricht und die gesamte
religiöse Erziehung die Bildung bestimmter und

feststehender frommer Gewohnheiten oder
aber ein Christentum anzustreben haben, das

ganz aus dem persönlichen Erleben und
Gewissen des Gläubigen fliesse. Man liebt es,
zurVeranschaulichung beiderTypen etwa den

katholischen Innerschweizer und den Katholiken

unserer Großstädte hinzustellen.
Meistens wird dabei die Farbe etwas dick
aufgetragen, und die vermeintlichen typischen Züge
werden besonders stark herausgehoben. So

wird oft das Christentum jener Menschen,

die in katholischen Stammlanden wohnen, als

reine Gewohnheitssache hingestellt. Einer

meiner Schüler, der vom Landdienst zurückkam,

schilderte es kurz und kräftig durch die

Bemerkung: „Als der Bauer sein Heu in der

Scheune im Trockenen hatte, fing er an um

Regen zu beten, obwohl noch kein Nachbar

mit Heuen fertig war." Bekannt ist ja auch das

Urteil der Diasporakatholiken über alle jene,
die aus katholischen Gebieten in die Grossstädte

ziehen und dort religiös versagen.
Gewohnheitschristentum gilt daher als geistlos,

nicht tief verankert, unlebendig und unfruchtbar,

oft auch als den Grundsätzen echter

christlicher Liebe widersprechend, kurz als

reine Tradition und Gewohnheit, die den

Menschen nicht mehr umzugestalten vermögen.

Es gilt wohl insofern als gestaltend, als es

eben diesen traditionellen Typ hervorbringe,
der vom echten Christentum recht weit
entfernt sein soll. — Umgekehrt wird das

Christentum der modernen Großstädte beurteilt.
Man vermisst an ihm vor allem die Tradition

und dadurch den echten sensus catholicus; daher

gilt es vielen als ein wenig modernistisch

nserziehung?
angehaucht. Auch in der Beurteilung sittlicher

Angelegenheiten gehen die Meinungen
auseinander, und sehr oft glaubt der Katholik der
Stammlande in den Auffassungen der
Diasporakatholiken ernste Gefahren sehen zu
müssen. Man meint auch, der Katholik der
Grosstädte reflektiere zu viel und mache aus'
Dingen ein Problem, die an und für sich klar

seien.

So vermisst jede Auffassung an der andern

gerade das, was sie vor allem hat und als die

Hauptsache ansieht. Im Grunde aber haben

sie genau denselben Glauben. Sicher sind aber

die Wege, auf denen sie zurn Glauben kamen,
nicht gleich; und darum sind auch sehr oft die
Akzente verschoben und die Farben anders

gemischt. Daher ist auch die Frage: Sollen wir
Gewohnheitschristen oder Gewissenschristen

erziehen? falsch gestellt. Denn beides sollen

wir tun, beides ist notwendig und möglich,

wenn wir nur die Aufgabe der Erziehung nicht

einseitig ansehen. Wir müssen die jungen
Leute wirklich zu einem Christentum erziehen,

das ihnen feste religiöse Gewohnheiten gibt
und sie so gegen alle Stürme stärkt; aber damit

es das tun kann, müssen diese Gewohnheiten

durch ein lebendiges und zartes

Gewissen vertieft und beständig aus den Tiefen

der Seele neu geweckt und verlebendigt werden.

Es mag ja sein, dass durch die Umgebung

und die äusseren Verhältnisse zuweilen

die Gewohnheit oder das lebendige Gewissen

eine kleine Ueberbetonung erhält. Aber

man kann doch überall erfahren, dass jede
Predigt auf Verinnerlichung und Verlebendigung

zielt, und dass umgekehrt überall die

Seelsorge sich alle Mühe gibt, feste
Traditionen und starke religiöse Gewohnheiten zu

bilden. Und nur wenn beide Absichten sich

171



gegenweitig ergänzen, hat die erzieherische
Arbeit Erfolg und Wert.

Die so oft gestellte Forderung nach

vermehrter Gewissenserziehung enthält aber
neben der aus der Sache selbst sich ergebenden
Begründung sehr oft eine gefährliche Seite.
Die Aufdeckung dieser Gefahr will aber

keineswegs besagen, dass man in echter
Gewissenserziehung zu viel tun könne. Wer
erklärt, Religion sei vor allem Sache der Ueber-

zeugung und des Gewissens, will damit sehr

oft sagen, Religion sei nur Sache des persönlichen

Gewissens, sie sei reine Privatsache

und habe gar keine objektive Grundlage und

Verpflichtung. Mit diesem recht innerlich

klingenden Spruch will man die Religion in

die reine Sphäre des Gewissens allein
verbannen und ihr jegliches Recht auf überpersönliche

Bedeutung nehmen. Es ist der ganz
ausgesprochene Geist des Subjektivismus und

des Laizismus, der aus diesem Satz spricht.
Wer jungen Leuten, die aus modern
angehauchten und auf der Höhe der Zeit sein
wollenden Verhältnissen kommen, Religionsunterricht

erteilt, kann diese Auffassung nur zu

oft vertreten finden. Man will sich einfachhin
durch kein Gesetz, weder ein kirchliches,
noch ein weltliches binden lassen; selbst das

dritte Gebot Gottes hat nach der Meinung
dieser Menschen keine Berechtigung. Der

Mensch müsse nicht Gott dienen, weil Gott
das verlange — das wäre ja die berüchtigte
Sklavenmoral und widerspräche der Freiheit

des Menschen, die Nietzsche so hoch pries —
sondern einzig und allein, weil der Mensch

eben sich von Gott abhängig fühle und ein

Bedürfnis nach Gott habe.

Eine der wichtigsten Aufgaben unseres

Religionsunterrichtes besteht geradezu darin,
den jungen Leuten zu zeigen, dass sie Gott
dienen müssen, ob sie sich von Gott abhängig
fühlen oder nicht. Weil wir Geschöpfe Gottes
sind, sind wir ihm verpflichtet, auch dann,

wenn eine verfehlte Einstellung unseres
Gefühles und Gemütes uns kein Bedürfnis nach

Gott einflösst. Die Erkenntnis der objektiven

Verpflichtung der Religion ist für viele
Menschen, die selbst in katholischer Familie
aufgewachsen sind, oft eine eigentliche Entdek-
kung, die ihr ganzes Verhalten ändert. Der

Religionsunterricht hat nicht nur bestimmte
Kenntnisse beizubringen — das sicher auch

in vermehrtem Masse — sondern er
hat auch die richtige religiöse
Grundhaltung den jungen Menschen zu geben.
Und diese Arbeit ist viel schwieriger und

verlangt mehr pädagogisches Können als die
Vermittlung des Wissens. Das Wissen kann

diese Grundhaltung geben, wenn es in einer
Art mitgeteilt wird, die die innern seelischen

Nöte der Jugend kennt und richtig anzufassen

versteht. Damit die richtige religiöse
Grundhaltung gestärkt und die objektive Verpflichtung

zur Religion besser erfasst werden, sind

wir dafür, dass eine wohlabgewogene Dosis

äusserer religiöser Verpflichtungen und

Uebungen den Schülern Überbunden werden.

Die Schule darf aus pädagogischen Gründen
solche Verpflichtungen von ihren Schülern

fordern und die Erfüllung derselben kontrollieren;

sie hat aber die ernste Pflicht, jederzeit
vertiefend und erklärend einzugreifen. Wenn

eine Schule das von ihren Schülern nicht

verlangt, so läuft sie Gefahr, im modernistischen

und laizistischen Geiste zu arbeiten,
selbst auch dann, wenn sie der Religion keine

Hindernisse in den Weg setzt. Religion ist

Privatsache im eminentesten Sinne des Wortes;

aber sie ist noch viel mehr als das, weil

wir zu ihr verpflichtet sind aus den metaphysischen

Gegebenheiten heraus.

Die Frage nach Gewohnheits- oder
Gewissenserziehung hat aber noch einen

religionspädagogischen Sinn, den wir nicht
übersehen dürfen. Die Fragestellung unseres

Religionsunterrichtes ist meistens von den

objektiven Gegebenheiten der Offenbarung her

gesehen. Das System des Katechismus und

der Offenbarungswahrheiten gibt die Art der

Fragestellung an. Dass das aber sehr oft nicht
die persönliche Fragestellung der Schüler ist,
kann jeder Religionslehrer leicht erfahren.

172



So reden wir aus dem traditionellen System
heraus an den Köpfen der Schüler vorbei.
Die jungen Leute haben ein anderes
Lebensgefühl als unsere Voreltern. Die gefühls-
mässige Einstellung aber gibt sehr oft den

Weg zu einer neuen Wahrheit frei oder
versperrt ihn ihr. Unsere Schüler wachsen eben
in der heutigen Kultur auf und nicht in der

vor fünfzig oder hundert Jahren. Sie sind
umgeben von allen neuen Erfindungen und glauben

— ihre seelische Entwicklung verlangt
das von ihnen — jede frühere Zeit sei weit
hinter der unsrigen zurückgeblieben, wir hätten

den Gipfel aller Kultur errungen. So dachten

auch wir einst, und so wird die Jugend
immer denken, bis sie durch die Erfahrungen
des Lebens und durch ein tieferes Wissenschaft"

liches Erkennen anders belehrt wird. Wir
müssen ihr Lebensgefühl kennen und von ihm

aus gegen die modernen Irrtümer vorgehen.
Das verlangt aber von uns, dass wir auch die

positiven Werte unserer heutigen Kultur kennen

und anerkennen. Wir haben die ernste

Pflicht, eine Synthese zwischen den wirklichen
Werten unserer Kultur und den Werten des

Christentums vorzunehmen und aus dieser

Synthese heraus ein neues Weltbild
aufzubauen. Nur so kommen wir den jungen Leuten

näher. Wer sich übrigens nur ein wenig in

der Geschichte auskennt, weiss, dass frühere

Zeiten das auch tun mussten. Das haben die
Kirchenväter im Altertum getan, indem sie die
antiken Klassiker in ihr Bildungsprogramm
aufnahmen, das taten die Mönche des frühen

Mittelalters, als sie das christliche Abendland

schufen; das taten vor allem auch die

Romantiker, die eine ungeheure Arbeit leisteten

und uns den Boden vorbereiteten. (Man lese

nur einmal, was H. Fels in seinem Buche über
Martin Deutinger diesbezüglich sagt!) Nur

aus einer solchen Synthese heraus können wir
wieder jene Unmittelbarkeit des religiösen
Erlebens gestalten, die in früheren Zeiten
oder teilweise auch heute noch die katholischen

Stammlande auszeichnet. Solange wir
aber diese Synthese nicht haben, müssen wir
beständig in der immer reflektierenden Art
des Diasporakatholiken leben, die dann die
Nachteile, wie wir sie eingangs schilderten,
nach sich zieht. Aus dieser Synthese heraus

kann sich wieder eine lebendige Tradition
bilden, die wirklich aus dem Gewissen lebt. Wo
diese Synthese aber nicht besteht, kann sich

keine Tradition bilden, und wenn eine Tradition

bereits besteht, so wird sie nur zur toten
Form, statt zu einer starken Stütze. Weil wir
diese Synthese noch nicht haben, stellen sich

uns Schwierigkeiten entgegen, die wir von
aussen her kaum überwinden können. Man
darf die Religion so wenig von der Kultur

trennen, wie wir im täglichen Leben die
Gnade von der Natur trennen können. Die

Gnade setzt die Natur voraus und veredelt

sie; die Religion aber setzt die Kultur voraus
und verklärt sie und führt sie auf die rechten
Bahnen. Die kulturelle Entwicklung aber können

wir nicht zurückdrehen, sie entwickelt sich

nach ihren Gesetzen, und wir müssen jederzeit

ihren guten Gehalt kennen und anerkennen.

Kultur und Religion verlangen beide

Gewohnheit und Gewissen; nur ihre Verbindung,
führt zu echtem Menschentum.

Franz Bürkli.

Volksschule
Zum Sprachunterricht auf der Unterstufe

Was das Kind in der Sprache ganz wesent- ungsunterricht. Da lernen die Kin-
lich fördert, das ist die Bildbetrach- der nicht nur verschiedene Dinge und Tätig-
t u n g wie überhaupt der Anschau- keiten mit dem richtigen Ausdruck bezeich-

173


	Gewohnheits- oder Gewissenserziehung?

