
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 6

Artikel: Der Lehrer im Dienste der Kultur [Fortsetzung]

Autor: Steffen, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Lehrer im Dienste der Kultur*

B.

Aus dem Chaos und dem Untergang
unserer Zeit entrinnen wir einzig durch Rückkehr

zur wahren Kultur. Der Tat vorauszugehen

aber hat die Besinnung, vor allem die

Festlegung des Kulturzieles und die Auftindung

des Weges dazu.

Sprechen wir deshalb der Reihe nach 1.

von der Grundlage der rechten Kultur, 2.

von dem Aufbau und der Entfaltung der
Kultur im allgemeinen und beim Lehrer im

besondern, 3. von der Vollendung der Kultur.

I. Von der Grundlage der Kultur.

Die Kultur beginnt damit, dass sich der
Mensch nach dem Ewigen ausrichtet.

Nach Gott ausgerichtet ist die ganze aus-
sermenschliche Schöpfung. „Willenlos tut
sie den Willen des Herrn." Der Mensch aber

hat seine Entscheidungsfreiheit missbraucht

und sich in der Erbsünde selber zum Gott

zu machen gesucht („Ihr werdet sein wie

Götter"), und darum verfällt er mit der

Schwerkraft der Natur immer wieder sich

selbst, taumelt er unaufhörlich um die eigene,

fortwährend wechselnde Mitte.

Als der Mensch nach dem Fall aus dem
Paradiese Verstössen wurde, trug er das Be-

wusstsein der Schuld und die Sehnsucht

nach Wiederherstellung in sich. Dieses Be-

wusstsein und diese Sehnsucht ist die

Erinnerung an die vollkommene Gestalt, die er
einst gewesen war, da er noch Gott unterstand,

ist das Gewissen.

Ohne Gewissen gibt es keine Kultur, weil

es keine Sehnsucht und kein Streben nach

der Vollendung gibt. Das Gewissen sieht das

Vollkommene und treibt zum Vollkommenen,

und wer dem Gewissen folgt, wandelt

"Siehe Nr. 5.

zielsicher auf dem Wege, den Gott gewiesen

hat.

Wenn der Mensch nach Gott und dem

Ewigen ausgerichtet ist und so den Grund

gelegt hat zur eigenen leibseelischen Kultur,

beginnt

II. Der Aufbau der Kultur.

1. Allgemeines.
Der Aufbau der Kultur besteht zunächst

in der Zusammenordnung%der inneren

Kräfte und dann in ihrer Entfaltung durch

die Berührung mit der Wirklichkeit.

a) Von der Zusammenordnung der Kräfte.

Unheilvoll ist der von Gott entfernte
Mensch mit sich selbst zerfallen. Schon Leib
und Seele sind zwei an sich widersprechende

Naturen, und ohne Gott und
Gewissen ist auch die einheitlich geschaffene
Seele keine im Selbstbewusstsein erfahrbare

Einheit.

Ich übergehe den altbekannten Widerspruch

von hochausgebildetem Verstandesleben

und völlig erkaltetem Gemüt, oder
den Gegensatz zwischen überempfindlichem
Gefühl und völlig untauglichem Willen oder

leistungsunfähigem Verstand. Solche

Erscheinungen sind zu allen Zeiten einzelnen

Personen eigentümlich. In unserer Epoche
aber ist der Verstand selber mit sich uneins

und nicht weniger das Gemüt und der

Wille.

Von den beiden Augen des Verstandes

ist das eine raubvogelklar, das andere

dagegen kurzsichtig und beide schauen über-
zwerch.

Für das eine ohnehin geschärfte Auge, das

auf die technisch - naturwissenschaflich
erfassbare Welt gerichtet ist, hat man noch

Gläser geschliffen, die auch das Feinste

wahrzunehmen wissen, während die heutige
Welt für das geschwächte Auge, das in den

163



sittlich-metaphysischen Raum hineinblicken

sollte, keinerlei Hilfen herstellt. Verschwommen

wie eine nebelbedeckte Insel liegt die

Weltder Seele undder Sittlichkeit
vor der zerbogenen Linse im Auge

des modernen Menschen.

Aehnlich widerspruchsvoll verhält sich der
Wille: Der titanenhaftesten Anstrengungen
ist er fähig, wenn es Taten der Zivilisation

gilt. Wille und Weltverstand haben ein

Bündnis geschlossen und zusammen den Ko-
loss der modernen Scheinkultur geschaffen.
Aber derselbe menschliche Wille springt nir-
gends an, wo es um geistige oder sittliche
Ziele geht.

Der selbstherrliche Verstand ist seit zwei
Jahrhunderten die führende Kraft im
Menschen und rücksichtslos genug, die übrigen
Anlagen zu vergewaltigen. Darum gilt es in

der Erziehung von heute, dem von Gott
gelösten Verstände die angemasste Alleinherrschaft

zu entreissen und ihn wieder empfindlich

zu machen für die Werte des

Seelischen, Sittlichen und Metaphysischen. Es

gilt, den Verstand als das zu erkennen, was

er ist: als eine der Gesamtwirklichkeit, nämlich

der drei Wirklichkeiten der Natur, der
Seele und Gottes dienende Kraft. Ist der
Verstand wieder ausgerichtet nach dem
sittlichen Gefühl, wird auch der Wille wieder

anstreben, was das Auge nicht schauen

kann, und das Feuer des Gemütes von
neuem als reine Flamme zum Himmel steigen

und als Sinnbild des ausgerichteten
Menschen daran erinnern, woher der
Mensch stammt und wohin er geht. —

Jede echte Erziehung zu
ganzmenschlicher Kultur hebt
an mit der Ausrichtung des
Menschen nach dem
Göttlichen im Gewissen und
setzt sich fort in der
Zusammenordnung der sinnlichen,

geistigen und
sittlichen Kräfte.

b) Die Entfaltung der Kräfte.

Die Entfaltung der Kräfte aber geschieht
niemals ohne Berührung mit der Wirklichkeit
der objektiven Welt. Denn

eingeschlossen im eigenen Innenraum müsste

die Seele verkümmern.

In der Berührung mit der Welt der
Wirklichkeit (und die Wirklichkeit ist für jede
Epoche anders geartet) hat der Mensch als

denkendes Wesen Gelegenheit, den Gedanken

der Schöpfung noch einmal zu denken,
und als Wollendem gibt ihm die Situation
seiner Zeit und seines Raumes die Möglichkeit

zu Entscheidungen.

Die Objekte befreien den Menschen

von der Gefahr der Vereinzelung, der

Verkrampfung und der Ichsucht und formen ihn

zu einem der Gemeinschaft fähigen
Wesen, das der Familie, dem Staate,
der Kirche und der Berufsgemeinschaft

gibt, was diese von ihm verlangen

und anderseits von ihnen erhält, was es

zu seiner Förderung bedarf.

Im kräftigen Z u g r i f f zu den wesentlichen

Aufgaben einer Zeit (sie ist

immer Gottes Zeit und hat einen Auftrag an

die Zeitgenossen) formt sich der Mensch am

Widerstande der Welt allmählich zur
Persönlichkeit. Kein Leben ist zu führen, wenn
der Mensch nicht weiss, was die Dinge
(und das Gewissen) fordern, um ein Wort
Stifters, leicht verändert, aufzugreifen.

Verbindlich für alle Menschen ist von
den Forderungen der Kultur „bloss die

Ausrichtung nach demGöttli-
c h e n und zweitens die Zuwendung zu den

Aufgaben der Zeit.
Die Zeit fordert aber nicht von jedem

dasselbe. Es gibt deswegen für den Einzelnen

nur einen a n I a g e - und stände sgemäs-

sen Ausbau der Kultur. Die neuere Zeit hat

in übertriebener Wertschätzung der

Verstandesleistungen und des rein stofflichen
Wissens gemeint, durch blosses Lehren und

Unterrichten Kultur schaffen zu können. Der

164



Begriff der Bildung ist im 19. Jahrhundert

durchaus mit dem Begriff Kenntnisbesitz
gleichgesetzt worden. Aber Vielwissen

und selbst Vielkönnen braucht mit
Bildung noch gar nichts zu tun zu haben, ist

vielmehr, wo Gemüt und Seele nicht mehr

leben, die moderne Form der Barbarei, die

wir Zivilisation heissen,

Dass der Bauer sein Vieh und sein Feld

kenne, der Schreiner das Holz und den Hobel,

der Seemann das Meer und das Schiff

(und in diesen Begriffen ist für den
Menschen von Gemüt, Verstand und tafbereitem

Willen geradezu eine Welt enthalten): das

verleiht wahre Bildung, das macht den
Menschen zur unverwechselbaren und doch nicht

eigenbrötlerisch entarteten Gestalt. In einem

Berufe, der zur täglichen Bewältigung einer

umschriebenen Aufgabe zwingt, findet

der Mensch die beste Möglichkeit zur
Entfaltung einer echten Kultur. Denn der Beruf

ist die gottgewollteStätte, wo
der Mensch in der Tiefe seines Wesens seiner

selbst und der Wirklichkeit der Welt inne

wird.
Jeder erfährt die furchtbare Veränderlichkeit

des Lebens, jeder die Gewalt des

Todes, jeder die Stunde der Versuchung und

des abgründigen Untrostes. Aber gesichert
in der Pflicht, die ihm Gott in der Zeit und

im Berufe auferlegt hat, wird der Mensch

sich nicht selber verlieren, sondern im

Gegenteil sich selbst und seine wesentliche

Gestalt finden. Es gehört freilich mit zum
Fluche der Zivilisation, dass es heute so viele
Berufe gibt, welche diese Namen nicht
verdienen und eher Knechtschaften heissen

müssten.

Der Beruf des Erziehers gehört nicht dazu.

2. Im Besondern:
Der Lehrter in seinem Beruf als

Menschenbildner.

Der Erzieher, sei er Lehrer oder Seelsorger,

hat den schönsten Beruf auf dieser Erde

und zugleich den verantwortungsvoll¬

sten. Was aber ist des Erziehers Aufgabe?

Sein eigenes Bild abzudrücken in die Seele

des zu Erziehenden.

Alle Kultur geht vom Menschen aus,
haben wir, zu Anfang unserer Betrachtungen,

gesagt. Das war irdisch humane Sicht. Das

Auge des Glaubens sieht die erste Tat der

Kultur in dem Augenblick verwirklicht, da

Gott am sechsten Schöpfungstage den
Menschen aus dem Lehm der Erde gestaltet.

Kultur ist Umwandlung und Erhöhung der
Natur durch den Geist. Die vormenschliche

Schöpfung stammt aus dem Nichts. Erst

der Mensch ist aus der vorhergeschaffenen
Natur, aus dem Lehm der Erde, gebildet.

Der Schöpfer des ersten Menschen bleibt
für jeden Erzieher und Menschengestalter

• das höchste Vorbild.
Das ist von solcher Bedeutung, dass wir

unsere Betrachtungen nicht mehr von dem

Bilde des menschenschaffenden Gottes

lösen wollen.

Wesen, Ursache und Mittel aller Erziehung

werden an der biblischen Erzählung

von der Erschaffung des Menschen klar.

Zunächst: Was >i s t Erziehung, Bildung?

Erziehung, Bildung ist eine Art Zeugung,

vergleichbar der Zeugung lebender Wesen,

nach der das jüngere Geschöpf die
Gestalt des ältern annimmt. Das Wesen der

Bildung ist Zeugung aus dem Geiste, und

gezeugt wird eine Gestalt, die dem Bildenden

ähnlich ist.

Wie schön, das eigene Wesen weitergeben

und an der Formung des Zöglings sich

selber vollenden dürfen, aber wie
verantwortungsvoll, wenn das abzudrückende

Gepräge der eigenen Seele zum Gegenbilde
des Göttlichen entstellt wäre! Vor solcher

Aufgabe wird klar: Man muss fliehen vor ihr

oder sich täglich bessern: sich

ausrichten und formen nach dem göttlichen
Vorbild.

Ihren Ursprung und ihre
Ursache aber hat die Zeugung und die

Bildung des Menschen in der Liebe.
165



Die Mittel aber, welche die Liebe zu
ihren Zwecken verwendet, sind 1. der
hochgemute Glaube an das Rieht- und Vorbild,

dem die zu schaffende Gestalt in ihrem
Leben sich anzunähern hat, ein Glaube, der
sich durch keine Hindernisse und Zweifel
auf die Dauer erschüttern lässt,

2. die gläubige Geduld, mit der die
Liebe bei dem werdenden Geschöpfe weilt
und

3. das beständige Erlebnis der geliebten
Gestalt und ihrer (naturgemäss stets

unvollkommenen) Entwicklungsphasen aus der
ergriffenen Schau des Ganzen.

1. Der hochgemute Glaube an das Richt-

und Vorbild des /Menschen.

Die Liebe zeugt nicht nur die blosse

Realgestalt; als Seherin schaut und formt sie

zugleich das geistige Hoch- und Vorbild
des Geschöpfes, das entstehen soll.

Auch Gott hat bei der Schaffung des

Menschen dessen Vollendungsbild
geschaut und sich in göttlicher Hochgemutheit

nie mehr davon abgewendet. Er

sah, wozu er den Menschen bestimmt hatte,
sah was der Mensch zu w e r d e n fähig und

würdig war und hielt gegen alle Anfechtungen

fest an seiner Schau. Hochgemut ist die
seelische Haltung des schöpferischen Gottes,

und so sei auch die Haltung des Erziehers

und Menschenbildners.

Denn wie gross immer die Liebe des

Gestaltenden zu seinem Geschöpfe ist: jede
Erziehung, jede Bildung ist mit Mühe
verbunden. Die Bibel sagt es im eindrücklichen
Gleichnis: Nur einmal hat Gott im eigenen
Schöpfungswerke mit eigener Hand
zugegriffen und Last der Erde emporgehoben:
an dem Tage, da er den Menschen schuf.

Jede andere Kreatur ist durch das blosse

Wort geschaffen. Der Mensch allein ist Gottes

Handgetat, wie die Mittelalterlichen

sagen. Wie sollte da der Erzieher, der aus

christlichem Glauben das Hochbild im Schü¬

ler schaut und daran festhält, vor der täglichen

Mühe seines Berufes zurückscheuen
können und nicht unverdrossen lernen und

lehren, wecken und formen, wie widerstrebend

und ungefüg, besonders in den
Anfängen, sich auch der Zögling zeige!

Am deutlichsten aber erwies sich die

Hochgemutheit der schaffenden Liebe, als

Gottes Auge das tatsächliche Bild des

Menschen vor sich sah: er wusste, dass der
Mensch, den er aus dem Klumpen Ton zu
seinen Füssen zur schönsten und geliebtesten

Gestalt seiner Schöpfung bildete, kaum

zum Leben erweckt, ihm die Hand ins

Angesicht schlagen werde. Und der Blick in

die künftige Weltgeschichte hätte hindern
müssen, dem Menschen Leben zu leihen,
wäre nicht Gottes Hochgemutheit gewesen.
Denn der Schöpfer sah in den kommenden
Jahrtausenden die zahllosen Wirklichkeitsbilder

des Menschen als verblasste, geschändete

und bis zur Unkenntlichkeit verstümmelte

Zerrbilder dessen, was ihm
vorgeschwebt hatte und schufden
Menschen dennoch.

Der Erzieher, der in ähnliche Finsternis

geschaut und gleichen Undank erfahren und
darüber den Glauben an die Vollendbarkeit
des Menschen auf die Dauer verloren hätte,
müsste sich von der göttlichen Hochgemutheit,

die auch ihn in seinem Kleinglauben

trägt und erhält, beschämen lassen.

2. Schöpferische Geduld.

Zu den Mitteln, welche die schöpferische
Liebe ihren Zwecken dienstbar macht,
gehört die Geduld. Nur allmählich formte sich

der Leib Adams unter Gottes langsamen,

geduldigen Händen; denn die Liebe hat

Zeit, für das, was sie geschaffen.

Wer schon liebt und aus Liebe zur
Bildnerschaft drängt, will lieber bilden und

bei seinem Geschöpfe weilen als fertig sein

und sich von ihm trennen. Sollte nicht auch

der Lehrer geduldig sein und zu weilen
verstehen, sei es vor dem Gebild der Sprache

166



oder einem Gegenstande der Kunst oder der
Natur, den es zu untersuchen gilt? In
liebender O e d u 1 d verweilen können

zum Beispiel bei dem konkreten
Ganzem eines einzigen Satzes, der immer
klarer und klangvoller werden soll, bis er
nach zehnmaligem Ansatz ist, was er sein

muss: fassbar für den Verstand, schön für
das Ohr und die innere Schau und reich

und weitstrahlend für das Gemüt: so etwas

zu leisten, bildet den Lehrer und den Schüler

mehr als der schönste Vortrag, der bloss

entgegengenommen wird. In liebender
Geduld soll der rechte Lehrer fähig sein, mit
seinen Schülern an einem Satz wie an einer

Bildsäule zu arbeiten, um an ein Wort Nietzsches

zu erinnern. Man muss sich freuen
können an der drolligen Ungeschicklichkeit,
mit der das Sprachgebilde zuerst ins Leben

guckt, muss teilzunehmen verstehen an der

Einzelschönheit, die ihm in allmählicher
Arbeit zuwächst und sich am meisten erquickt

fühlen, wenn die bildnerische Kraft des Lehrers

schon so weit gewirkt hat, dass der Schüler

im einzelnen Fall sogar Besseres findet
als der Unterrichtende.

Zur Geduld gehört überhaupt, dass der

Lehrer zurückzutreten verstehe, sich

nicht vordränge und in voreiliger Hast

Fertiges vor den Schüler bringe. Wer wahrhaft

zu lehren versteht, lässt den Schüler

suchen, tritt zurück und ist beglückt von
dem Wunder, das sich in der Seele der
Entdeckenden vollzieht, und vor dem
andern Wunder, das die Zöglinge im nächsten

Augenblicke einer in dieser, einer in

jener Einzelheit, einer deutlicher und ergriffener,

der andere zögernder und kühler in

dem untersuchten Gegenstand
entdecken werden. Unvergesslich bleibt mir
in Erinnerung und Gefühl, wie ein verehrter
Lehrer der Kunstgeschichte an der Luzemer
Kantonsschule vor den schönsten Bildern,
die er in seinen Stunden zeigte, nach einem

kurzen, ebenso klaren wie warmen Vortrag
durch sein Beispiel zu wahrhaft bildendem

Schauen aufforderte, zuweilen mit den
Worten: „So, jetz wemmer es Wiili nur no
luege." Und wenn er dann selber andächtig

schwieg und schaute, dann fühlten wir:
Das war der schöpferische Augenblick, wo
sich das Bild verwandelte und unserer
Seele zum Besitze wurde.

Wenn so der Lehrer aufgerufen ist,
geduldig zu sein bei einzelnen
Werkleistungen, mit denen er erzieht (etwa

bei der Betrachtung einer Pflanze, eines
chemischen Vorgangs oder einer rechnerischen

Formel), darf er dann die Geduld
verlieren, wenn es um die unmittelbare
Formung des Zöglings selber
geht? Soll denn der Lehrer in den wenigen
Jahren, da der Schüler seiner formenden
Kraft überlassen ist, den wirklichen
Menschen schon vollendet sehen? Formen nicht
auch noch andere Menschen, führen nicht
auch das Leben selbst und die lange
Zukunft den Zögling seinem Hochbilde
allmählich entgegen? Haben wir das Recht,

ungeduldig und mutlos zu werden, wenn

w i r nicht alles erreichen?

3. Der Blick ins Ganze.

„Für Gott gibt es nichts Grosses und Kleines,

für ihn ist es nur das Richtige", sagt
Adalbert Stifter in der Vorrede zu den Bunten

Steinen. Es ist eine der merkwürdigsten
Eigenschaften der erweckenden Liebe, dass

sie in einem gewissen Sinne blind ist für das,

was dem Auge des bloss sinnlichen
Menschen gross oder klein erscheint. Auch für

sie gibt es nur das Richtige und das heisst

hier das Ganze. Diesen Sinn für das

Ganze hat die Liebe aus ihrem Blick ins

Rieht- und Hochbild, das ihr vorschwebt.

Aus ihrer Neigung für das Ganze
umfängt die Liebe auch das Einzelne an
ihrem Geschöpf und sieht im Einzelnen das

Gleichnis des Ganzen.

Wo der Lehrer in seinem Fache ein Meister

geworden oder doch bemüht ist, aus

heisser Liebe zu den Dingen es zu werden, da

167



wird er im Atom die ganze Physik, in der
Zelle die ganze Botanik oder Zoologie
und im geformten Laut die ganze Sprache
und den ganzen Menschen ahnend
erleben, nicht bloss schwärmend, sondern als

Frucht ernster Arbeit, nüchterner
Untersuchung. Niemand hat besser Gelegenheit,
den Zusammenhang des Einzelnen mit dem

Ganzen, ja i m Einzelnen das Ganze zu
sehen als der Lehrer auf dem Land, den nicht
das Buch, sondern die lebendige Fülle der
ihn umgebenden Wirklichkeit belehrt. Wo
ein Liebender uns das Auge öffnet und das

Herz ergreift, da wird das Kleine gross und
das Einzelne zum Symbol des Ganzen: Ich

habe nie eine reichere Landschaft erlebt als

an dem trüben Nachmittag im späten, schon

entlaubten November, als ich unter echter

Führung die schon hundertmal zuvor
gesehene Gegend zwischen Luzern und
Kastanienbaum durchwanderte. Das Wunder
des Schöpfungs ganzen lag symbolisch
bis an die Grenze des Aufnehmbaren offen

vor Aug und Gefühl.

III. Von der Vollendung der Bildung.

Wer in der glücklichen Enge eines wahren

Berufes erfahren hat, dass die weite
Welt hinein will in die Enge eines menschlichen

Herzens, ehe sie bildend werden
kann am Menschen (denn bloss gewusste
Kenntnisse erdrücken oder zerstreuen
anstatt zu bilden), wer in diesem Berufe sein
Schicksal gemacht hat, Leben werden und
Leben welken sah, dem vertieft sich allmählich
das Bild der Gesamtwelt mit allen ihren
Einzelheiten zum Sinnbild, zum Symbol.
Und immer mehr wird er empfinden, dass

jahrelange treue Beschäftigung in einem
geliebten Berufe (sei es, dass er Bäume

gepflanzt oder Tore geschmiedet oder mit
Händen des Herzens Menschen geformt
hat): Immer mehr wird er spüren, dass er,
so vorbereitet, fähig ist, wie jenes Weib des

Brahmanen in Goethes Gedicht, das

fliessende Wasser des Lebensflusses als Kugel

in seinen Händen zu tragen und in der Kugel

die ganze Welt Gottes gespiegelt zu
sehen.

Wasser holen geht die reine,
Schöne Frau des hohen Brahmen,

Des verehrten, fehlerlosen,
Ernstester Gerechtigkeit,
Täglich von dem heiligen Flusse

Holt sie köstliches Erquicken —
Aber wo ist Krug und Eimer?

Sie bedarf derselben nicht.

Seligem Herzen, frommen Händen

Ballt sidh die bewegte Welle
Herrlich zur kristallnen Kugel.
Diese trägt sie, frohen Busens,

Reiner Sitte, holden Wandeins
Vor den Gatten in das Haus

Das Ganze ist das insichGeschlos-
s e n e ; keine sinnliche Gestalt aber ist

geschlossener als die Kugel und sie ist deswegen

von je das Sinnbild auch der menschlichen

Vollkommenheit.

Wenn der nach Gott ausgerichtete, durch

Leben, Beruf und Pflicht geformte Mensch

gelernt hat, im Leben weniger das Grosse

und Kleine, als überall das G a n z e zu
sehen, und selbst im Angefangenen und

Verstümmelten das Ganze zu ahnen und zu
lieben, wird er wesentlich, wird er
innerlich frei und steigt zur Vollendung der
menschlichen Bildung empor.

Ja, der Bildung! Das fremde Wort Kultur

liegt schon weit hinter uns; es ist
verloren gegangen auf unserem Wege zum
menschlich Vollendeten in der Bildung.

In der gleichnishaften Welt
ist der durch Gott, Beruf und Schicksal
geformte Mensch selber ein Gl ei ehrt

i s geworden und wirkt nach einem

Worte des Prinzen Eugen, selbst in der

grössten Gefahr als Bild und
Beispiel, aber in so freier und heiterer

Weise, dass es ihm niemand zum Vorwurf
machen kann. So zu sein aber bedeutet die
Höhe der menschlichen
Bildung.

Luzern. Konrad Steffen.

168


	Der Lehrer im Dienste der Kultur [Fortsetzung]

