
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 5

Artikel: Der Lehrer im Dienste der Kultur

Autor: Steffen, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Lehrer im Dienste der Kultur*
Meine Ausführungen enthalfen zwei Teile,

einen negativen und einen positiven. Beiden

liegt der Begriff Kultur und der Begriff
Mensch zugrunde. Aber beide Begriffe sind

in beiden Teilen anders gefasst: im negativen

ersten Teil bedeutet Mensch der
tatsächliche europäische Mensch der letzten
Jahrzehnte in seiner säkularisierten Gestalt
oder besser Gestaltlosigkeit. Die Kultur dieses

Menschen ist in Wahrheit blosse
Zivilisation.

Dem zweiten positiven Teil liegt das

Hoch- und Normbild des Menschen

zugrunde, wie es im Bewusstsein der christlichen

Kirche und als sittliche Forderung in

jedem. Einzelnen lebt.
Der erste Teil sagt: so ist der entchrist-

lichte europäische Mensch heute tatsächlich,
der zweite: so hat Gott ihn ursprünglich
gedacht, und so soll er in wahrer Kultur
werden. Der erste Teil zeigt, wie der
Mensch sich selber verloren hat, der zweite,
wie er sich wieder finden kann.

Ich verzichte darauf, historisch zu werden
und das Kulturproblem von Piaton her über

Augustin und die Mittelalterlichen hinweg
bis zu Rousseau, Herder, Humboldt, Nietzsche,

Spengler und Scheler aufzurollen,
und werde Namen von Büchern und Titeln
vermeiden.

A.

I. Situation der Gegenwart.

Wer Kultur sagt, denkt an den Menschen.
Vom Menschen ist alle Kuftur ausgegangen,
und zum Menschen kehrt sie zurück, indem
sie ihm dient.

Kultur kann man haben, ohne das Wort
und den Begriff zu kennen: Die Griechen
kannten beides nicht und waren das

kultivierteste Volk der Antike. Uns Modernen
ist Kultur ein geläufiges Wort und ein ver-

* Vortrag an der Jubiläumsversammlung des

KLVS. in Luzern, am 20. Juli 1942.

schwommener Begriff, aber kein Besitz:

Wirkliche Kultur hat sich spätestens im 17.

und 18. Jahrhundert den Keim zu einer Krankheit

geholt, sie liegt im 19. auf dem
Krankenlager und droht in der Gegenwart dem

Todeskampfe zu erliegen.
Wer Kultur sagt, denkt an den Menschen,

und wer an die Kultur der Gegenwart denkt
und weiss, was wirkliche Kultur ist, sieht sich

am Sterbebette des Menschen.
Wir werden ernst vor dem Bette eines

Sterbenden und zumal, wenn wir, wie in

unserm Falle, erkennen, dass wir selber auf

dem Sterbelager liegen, vor das wir gestellt
sind, zugleich Beobachter und Erdulder des

eigenen Todes.

Augen von Sterbenden sind visionär. In

einem Augenblicke treten die Linien des

vergangenen Lebens zu einem neuen Bilde

zusammen, nicht nur zum Bilde dessen, was

wirklich gewesen ist, sondern was hätte
sein können, ja sein müssen. Dieses

Bild ist über alle Vorstellung einfach. Es

sind wenige klar gezogene Linien, welche

zusammen die wesenhafte Figur des hinter

uns zurückbleibenden Lebens ausmachen.

Die tausend Kleinigkeiten, aus denen sich

unser Dasein von Tag zu Tag zusammengesetzt

hat, sind nicht mehr sichtbar, von keiner

Analyse zu erreichen, und dennoch wirken

sie nach und verleihen dem Normbilde

unseres in die Vergangenheit zurücksinkenden

Lebens jene Eindrucksgewalt, wie sie

nur die grössten Ereignisse in einem Menschdasein

aufzurufen vermögen.

Vielleicht, vielleicht erweckt die Vision

unseres eigenen bessern Lebens noch

einmal, in manchem von uns vielleicht sogar
zum erstenmal die Begierde, das bisher

in seinem wahren Reichtum, seiner wahren

Würde und seiner wahren Bestimmung nicht

gekannte, nicht gelebte und nicht geliebte
Leben von neuem anzufangen und es jetzt,
falls es uns zum zweiten Male geschenkt

130



würde, grösser, d. h. tapferer, entschlossener,

dankbarer und ehrfürchtiger zu leben.
Wenn aber vor dem Normbild unseres

eigenen Lebens der Wille in uns erstürbe,

wenn Tapferkeit und Entschlossenheit nicht
mehr gross genug wären, an dieses
Menschenbild alles zu setzen, wenn Scham uns

überfiele, soweit von unserem eigenen Wesen

abgeirrt zu sein, und die Verzweiflung
in uns um sich griff: dann freilich wäre es

mit dem Menschen und seiner Kultur
endgültig vorbei. Was dann noch übrig bliebe,
das wären keine Menschen mehr, das wären
vielleicht noch intelligente Tiere, die unter
dem Joche des eigentlichsten und äussersten

Notzwanges einer unbarmherzigen Fuchtel

gehorchten und es allenfalls nicht einmal

mehr empfänden, wie tief herab-gewürdigt
sie wären, da sie immer schon die Sklaven

ihrer Eigensucht, ihrer Bequemlichkeit und

ihres Hochmutes gewesen sind.

Vor dieser Entscheidung steht heute der
Mensch und seine Kulfur: Entweder endgültig

zusammenzusinken vor dem Bilde des

wahren Menschen oder daran zu wahrhafter
Menschenwürde wieder aufzuleben. Ein Mittleres

gibt es heute nicht mehr: Die Zeit blossen

Dahinlebens ist vorüber.

II. Von den Wurzeln der Kultur.

Das Wort Kulfur entstammt römischer

Sprache und Welt und bezeichnet ursprünglich

die Tätigkeit des Bauern, des Siedlers,

des colonus, der durch seiner Hände und

seines Geistes Werk die bisher sich selbst-

überlassene Natur menschlichen Zwecken

dienstbar macht.

Am Anfang der ersten Kultur, der
Ackerbaukultur, streuen die grauen Schwestern

Sorge und Mühe den Samen; aber wenn
die Kulturen gediehen sind, wenn die Aecker

getragen haben, greift der Hirte im Herbste

lachend den Apfel vom Baum.

Lachend, dann aber wird er ernst und

fühlt, dass er's nicht allein geschafft hat:

Glück und Gelingen hat er sich nicht zu ge-j:
ben vermocht. Da trägt er Steine zu einemj

Altar zusammen, beugt sein Knie und opfert.
Es ist von tiefer Bedeutung, was die alten
Geschichten uns von opfernden Hirten
erzählen. Kultur und Kultus, Pflege der freien
Natur und Verehrung der Gottheit, welche
wachsen lässt, gehören seit je zusammen.

In dem Augenblick, wo der Mensch in

der Erkenntnis, dass ihm das Wesentliche zu
seinem Werk, das Gelingen, geschenkt worden

ist, die Knie beugt und anbetet, fällt
der Samen einer neuen Kultur in die Seele
des so Ergriffenen.

Nur wer opfert und sich zu eigen gibt,
erhält die Weihe. Sie ist unverdient, aber
Arbeit und Anstrengung gehen ihr voraus.

Kultur und Kultus sind ursprünglich e i n

Begriff, und wer die beiden trennt, der tötet
die Kultur, weil er die Verbindung aufhebt
zwischen irdischem und himmlischem Tun.

Schon im griechischen Altertum hat Hesiod
und im römischen die reine Seele Vergils
diesen Zusammenhang zwischen Kultur und

Kultus, die ehrfürchtige Verbindung
zwischen dem ackerpflegenden Bauern und den
obern und ewigen Mächten empfunden und
im Gedichte gepriesen.

In der Neuzeit und in unserem Lande ist
das ganze Werk Gotthelfs, der ein Seher

war, Erweis dafür, wie geschwisterlich der
echte Dienst an der Erde sich dem wahren
Dienste der Gottheit verbindet.

Wo immer geistige, wo seelische, wo
menschliche Kultur entstehen soll, bedarf der
Mensch der Religion als der Verknüpfung
zwischen sich und Gott, bedarf ihrer zu seiner

Entwicklung und zu seinem

Schutze.
III. Wesen und Wirkungen der Zivilisafion.

Er bedarf der Verbindung mit dem Göttlichen

zu seinem Schutze. So sehr der
Mensch im einen Teile seines Wesens selber

Natur ist, ja gerade weil er es ist, läuft

er Gefahr, von den Eigenkräften der Natur,
der äussern wie der innern, verschlungen

4zu werden. Es ist nicht ohne Sinn, wenn
^Philosophen und Dichter der Natur dämoni-

131



sches Wesen zugeschrieben haben. Jedenfalls

lebt in der Natur eine Gewalt, welche
auch die Technik der letzten Jahrhunderte

nicht gebändigt, sondern in der Gestalt der
Zivilisation nur furchtbarer gemacht hat.

Denn was ist Zivilisation anderes, als Unrrbie-

gung der Natur zu Zwecken des Menschen,
aber nicht, wie in der Kultur, beginnend mit
Anbetung, Ehrfurcht und heiligem Schweigen,

sondern ausgehend von der fessellos

gewordenen Natur i m Menschen selbst.

Aeussere Natur wird in der Zivilisation roh

und gewaltsam, auf jeden Fall ohne Gefühl
und Liebe, aus Macht-, Geltungs- und

Erwerbstrieb menschlich-egoistischen Zwecken
dienstbar gemacht.

Das reissende Tier im Menschen und der
frei und herrenlos gewordene Verstand, der
ohne Verbindung mit dem Göttlichen sofort
ins Satanische entartet, haben sich miteinander

verbunden, um die äussere Natur zu

ergreifen und im dämonischen Zusammenspiel

der beiden Naturen unsere Gegenwart
in die mächtigste Zivilisation aller Zeiten
hineinzumauern wie in ein ungeheures
Gefängnis, in welchem die drückende Luft der
Unmenschlichkeit lagert.

Es ist nicht plötzlich so gekommen. Alle

Dinge, die mit der Natur anfangen, haben,

wie die Natur selbst, ihre Zeit und entwik-
keln sich allmählich, Kultur ist nur dort,

wo inneres, wo seelisches Leben stark und

mächtig lebt. Keineswegs braucht dieses
Leben bewusst zu sein. Genug, dass es da sei

und wirke. Je weniger es um sich weiss,
desto besser oft. Die Unschuld weiss nie,

wie unschuldig sie ist, und der Starke selten,

wie weit seine Kräfte reichen.

Wo das Band, das den Menschen durch

die religiöse Ehrfurcht mit dem göttlichen
Grunde verknüpft, durchschnitten ist, da

verfällt der Mensch unheilvoll seiner
eigenen Mitte. Da fängt er mit allen

Kräften an, sich selbst zu suchen unter

Verleugnung seines Ursprungs und seiner

Bestimmung. Da verfällt er, oft unendlich

langsam (aber gerade diese Allmählichkeit
ist furchtbar), dem seelischen Tode. Es ist

immer zuerst das Herz, das verdorrt und
abstirbt, weil die aus dem Herzen steigende

Ehrfurcht, in der zugleich die Liebe

schwingt, das Band ist, das den Menschen

in der Verbindung mit der Gottheit erhält.

Abgelöst von Gott, verfallen die Instinkte
des Menschen; nicht die sinnlichen, die können

sogar bis ins Dämonische gesteigert
werden, aber die sittlichen. Jenes Ohr, das

keine andere Aufgabe hat, als Tag und

Nacht auf die Stimme der Gottheit zu
horchen, das Ohr des Gewissens, fängt an,
langsam taub zu werden. Aber dafür öffnen
sich die Ohren des Leibes um so gieriger
dem Lärm der Welt, der allmählich wie Lust

empfunden wird, weil die Hämmer in den
Walzwerken von der Morgenfrühe bis in

die Nachtwache das Lied von der kommenden

Macht des Menschen hinaus tragen in

die immer höher ragende und breiter sich

dehnende Stadt der Zivilisation. Die
Tausende von Maschinen, die jetzt an Stelle der
menschlichen Hände arbeiten (und die Hand

ist es doch, welche die grossen Kulturwerke
geschaffen hat, die von Schöpferlust
bebende, die beseelte Menschenhand), die
Maschinen trachten jetzt alle danach, den
Menschen zum Gotte der Erde zu machen, und
sie vermögen es auch. Aber dieser Gott
ist ein unbarmherziger Gott, ein Götze ohne

Liebe, eine schauerlich fratzenhafte Kopie
des ewigen Herrn. Wenn Gott, der aus sich

selbst Bewegte ist: der zur Maschine
gewordene Gott der Welt ist es auch: Es

herrscht im 19. und 20. Jahrhundert, so hat

Spitteier das Weltbild unserer Epoche
gesehen, der Auto-mat. Das bedeutet wörtlich:
der Selbstbewegte,

Die ganze Zivilisation unserer Gegenwart
ist eine einzige ungeheure Maschine geworden,

und die Menschen sind Teile dieser

Maschine. Denn das ist die grösste Verheerung,

welche die Zivilisation anrichtet, dass

auch jener Mensch, welcher nicht bewusst

132



gegen die Gottheit anrennt, sondern sich

von der Zeit nur treiben lässt, ganz von selbst

immer mehr um seine Menschlichkeit
kommt. Es gibt seit Jahrzehnten in Europa

immer weniger Menschen, die noch durch

einen lebenskräftigen Nabelstrang mit der
nährenden Gottheit verbunden sind. Die
Säfte, die vom Göttlichen her ins Menschliche

einfliessen, werden auf dem geschädigten

Wege immer fauliger und gelangen

vergiftet ins Blut des heutigen
Menschen, auch des relativ unschuldigen. Damit
aber verliert der Mensch das, was ihn eigentlich

zum Menschen macht: seine Persönlichkeit.

Denn die Fähigkeit, Persönlichkeit zu
werden und zu bleiben, hat der Mensch von
Gott. Gott ist vor dem Menschen Person,
und der Mensch ist ursprünglich Gottes
Nachbild.

Der Verlust der Persönlichkeit aber
beginnt mit der Schwächung des
Gewissens, das sich dem persönlichen
Gotte verantwortlich weiss. Gewissen ist
kein blosser Quäl- und Mahngeist, sondern

eine Richtung gebende Kraft.
Das Gewissen richtet den Menschen aus
nach dem Bilde, nach welchem er geschaffen

ist, es geleitet ihn zugleich als

kräftigster sittlicher Instinkt mitten hinein i n

die volle Lebendigkeit der Lebe

n s t a t und nötigt ihn, Stellung zu
beziehen; denn der Mensch ist dazu da,
dass er auf die Entscheidungsfrage, welche
die Daseinswirklichkeit unausweichlich an ihn

stellt, sein Ja oder sein Nein bereit habe.

Wo immer der Mensch aus einer wirklichen

Kraft heraus entscheidet, sei es

religiös-göttliche Kraft oder Kraft des Dämons,
da sagt er sein Ja oder Nein deutlich.

Es ist dem Zeitalter blosser Zivilisation

eigen, dass immer weniger Menschen zu
solchen Entscheidungen fähig sind. Nur noch

der mit Gott oder dem Satan zutiefst
verbündete Mensch fällt Entscheidungen. Für

die andern wird entschieden.
Die meisten in säkularisierter Welt aufge¬

wachsenen Menschen gehen den

seelenwichtigen Entscheidungen aus dem Wege;
denn bei allem, was sie tun, denken sie an

ihr kleines Ich (es gibt auch ein grosses und

ewiges Ich), an ihren Hang zu Bequemlichkeit

und Selbstbewunderung, und dazu
bedarf der Mensch keiner Entscheidung, darauf

rollt er nach dem Gesetze der Schwerkraft

ganz einfach von selber zu.
Die Zivilisation kennt keine Menschen

mehr, weil sie kein Gewissen mehr kennt

(und damit keine Verbindung mit Gott, dem
Ur- und Vorbild des Menschen) und keine
aus der Tiefe der sittlichen Persönlichkeit
entstammende Entscheidungen mehr autzurufen

vermag.
Jeder hat in der Zivilisation im Grunde

dasselbe Gesicht und das heisst eigentlich
kein Gesicht. Seit die Menschen nicht mehr
imstande sind, den Dingen ihr Bild
aufzuprägen, werden s i e von den Dingen
geprägt und darum auch den Dingen gleich:
Menschen material.

Aeusserste Zivilisation ist äusserst©

Gewissenlosigkeit, aktive und passive, ist äus-
serste Diktatur, Sklaverei errichtet über Seele
und Leib des Menschen.

Jenes einzige Wesen auf der sichtbaren

Welt, welches nie blosses Mittel werden
dürfte, ist heute nur noch Mittel. Die Zivilisation

schätzt den Menschen wie das Vieh nach

seinem Nutzwerte für ihre widergöttlichen
und damit unmenschlichen Sachzwecke.

Das ursprüngliche Ebenbild Gottes, das

Mensch heisst und sich in der Kultur selbst

vollenden, d. h. sich aus freiemWillen
zu jener Gottebenbildlichkeit bekennen sollte,

die ihm bei der Erschaffung bloss

geschenkt worden ist: der Mensch ist

heute zum Ebenbild des Geschosses
geworden, und der eiserne und gefühllose
Leib des Geschosses wird mit der rasenden

Geschwindigkeit, mit der unsere Epoche sich

ihre Ewigkeit errennen möchte, nach Zielen

geschleudert, die „von den bösesten

Kräften des Daseins" bestimmt sind.

133



Das ist die Lage unserer Zeit:
Wer Kultur sagt, sagt Mensch und sagt

Gott; denn Kultur und Kultus sind schon in
der Wortwurzel eins.

Wer aber Zivilisation sagt, sagt zuerst
Glanz und Macht und Herrlichkeit der Welt,
dann aber Ueberwältigung durch diese

Welt, erfährt Unmenschlichkeit, Sünde,

Untergang und Vernichtung bis zum eigentlichen

Nichts. Denn Gott ist das Sein und

von Gott gelöste Welt fällt der Vernichtung
anheim, nicht durch Gott, sondern ohne
Gott und durch sich selbst. (Schluss folgt.)

Luzern. Konrad Steffen.

Volksschule

Wasser=HzO *

Mechanische Wirkungen des
Wassers

Erosion Abtragung.

Alluvion Anschwemmung. Sedimentoder

Ablagerungsgesteine; Versteinerungen.
Wir leben im geologischen Zeitalter der Alluvion

Alluvium.

Name: Oberlauf Mittellauf Unterlauf

Gefälle
Wassermenge
Erosion

Alluvion

Geschiebe

gross
gering
stark

grob, eckig

mittel
mittel
kleiner werdend

wechselnd, je nach

Wassermenge
kleiner, rundlich

klein

gross

sehr gross

fein, Sand

Talbildung v Taler- E
^ Weiterung ff Anschwemmung

Neuland.

Erosion

Wildbach
Schluchten

Talsperren
Wildbach-

verbauung

Flußschleifen

Serpentinen
Kiesbänke

Flusskorrektion, z. B.

Rhein, Aare, Linth

(Escher)

Delta, Ebenen,

z. B. Bodensee, Brien-

zer- und Thunersee,

Po, Rhein, Nil,
Mississippi

Rückwärtsschreitende

Abtragung, z. B. Reuss (Schöllenen)

Mittellauf. Unterlauf.
Alluvion
Anschwemmung

Grobes, eckiges Geröll

* Siehe Nr. 4.

134

Feiner kleiner, runder Schutt, Sand, Schlamm


	Der Lehrer im Dienste der Kultur

