Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 5

Artikel: Der Lehrer im Dienste der Kultur
Autor: Steffen, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-541988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-541988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Lehrer im Dienste der Kultur*

Meine Austihrungen enthalten zwei Teile,
einen negativen und einen positiven. Bei-
den liegt der Begriff Kultur und der Begriff
Mensch zugrunde. Aber beide Begriffe sind
in beiden Teilen anders gefasst: im negati-
ven ersten Teil bedeutet Mensch der tat-
sachliche .europaische Mensch der letzten
Jahrzehnte in seiner sakularisierten Gestalt
oder besser Gestaltlosigkeit. Die Kultur die-
ses Menschen ist in Wahrheit blosse Zivili-
sation.

Dem zweiten positiven Teil liegt das
Hoch- und Normbild des Menschen zu-
grunde, wie es im Bewusstsein der christ-
lichen Kirche und als sittliche Forderung in
jedem, Einzelnen lebt.

Der erste Teil sagt: so ist der entchrist-
lichte europaische Mensch heute tatséchlich,
der zweite: so hat Gott ihn urspriinglich
gedacht, und so soll er in wahrer Kultur
werden. Der erste Teil zeigt, wie der
Mensch sich selber verloren hat, der zweite,
wie er sich wieder finden kann.

Ich verzichte darauf, historisch zu werden
und das Kulturproblem von Platon her iber
Augustin und die Mittelalterlichen hinweg
bis zu Rousseau, Herder, Humboldt, Nietz-
sche, Spengler und Scheler aufzurollen,
und werde Namen von Bichern und Titeln
vermeiden.

A.

|. Situation der Gegenwart.

Wer Kultur sagt, denkt an den Menschen.
Vom Menschen ist alle Kultur ausgegangen,
und zum Menschen kehrt sie zuriick, indem
sie ihm dient.

Kultur kann man haben, ohne das Wort
und den Begriff zu kennen: Die Griechen
kannten beides nicht und waren das kulti-
vierteste Volk der Antike. Uns Modernen
ist Kultur ein geldufiges Wort und ein ver-

* Vortfrag an der Jubildumsversammlung des
KLVS. in Luzern, am 20. Juli 1942,

130

schwommener Begriff, aber kein Besitz:
Wirkliche Kultur hat sich spatestens im 17.
und 18. Jahrhundert den Keim zu einer Krank-
heit geholt, sie liegt im 19. auf dem Kran-
kenlager und droht in der Gegenwart dem
Todeskampfe zu erliegen.

Wer Kultur sagt, denkt an den Menschen,
und wer an die Kultur der Gegenwart denkt
und weiss, was wirkliche Kultur ist, sieht sich
am Sterbebette des Menschen.

Wir werden ernst vor dem Bette eines
Sterbenden und zumal, wenn wir, wie in
unserm Falle, erkennen, dass wir selber auf
dem Sterbelager liegen, vor das wir gestellt
sind, zugleich Beobachter und Erdulder des
eigenen Todes. ‘

Augen von Sterbenden sind visionar. In
e inem Augenblicke freten die Linien des
vergangenen Lebens zu einem neuen Bilde
zusammen, nicht nur zum Bilde dessen, was
wirklich gewesen ist, sondern was hatte
seinkdonnen, jasein missen. Die-
ses Bild ist Uber alle Vorstellung einfach. Es
sind wenige klar gezogene Linien, welche
zusammen die wesenhafte Figur des hinter
uns zuriickbleibenden Lebens ausmachen.
Die tausend Kleinigkeiten, aus denen sich
unser Dasein von Tag zu Tag zusammenge-
setzt hat, sind nicht mehr sichtbar, von kei-
ner Analyse zu erreichen, und dennoch wir-
ken sie nach und verleihen dem Normbilde
unseres in die Vergangenheit zurlicksinken-
den Lebens jene Eindrucksgewalt, wie sie
nur die grossten Ereignisse in einem Mensch-
dasein aufzurufen vermoégen,

Vielleicht, vielleicht erweckt die Vision
unseres eigenen bessern Lebens noch ein-
mal, in manchem von uns vielleicht sogar
zum erstenmal die Begierde, das bisher
in seinem wahren Reichtum, seiner wahren
Wiirde und seiner wahren Bestimmung nicht
gekannte, nicht gelebte und nicht geliebte
Leben von neuem anzufangen und es jetzt,
falls es uns zum zweiten Male geschenkt



wirde, grosser, d. h. tapferer, entschlosse-
ner, dankbarer und ehrfirchtiger zu leben.

Wenn aber vor dem Normbild unseres
eigenen Lebens der Wille in uns erstirbe,
wenn Tapferkeit und Entschlossenheit nicht
mehr gross genug waéren, an dieses Men-
schenbild alles zu setzen, wenn Scham uns
uberfiele, soweit von unserem eigenen We-
sen abgeirrt zu sein, und die Verzweiflung
in uns um sich griff: dann freilich ware es
mit dem Menschen und seiner Kultur end-
gultig vorbei. Was dann noch Ubrig bliebe,
das waren keine Menschen mehr, das wéren
vielleicht noch intelligente Tiere, die unter
dem Joche des eigentlichsten und dussersten
Notzwanges einer unbarmherzigen Fuchtel

gehorchten und es allenfalls nicht einmal -

mehr empfanden, wie tief herab-gewurdigt
sie waren, da sie immer schon die Sklaven
ihrer Eigensucht, ihrer Bequemlichkeit und
ihres Hochmutes gewesen sind. '

Vor dieser Entscheidung steht heute der
Mensch und seine Kultur: Entweder endgil-
tig zusammenzusinken vor dem Bilde des
wahren Menschen oder daran zu wahrhafter
Menschenwiirde wieder aufzuleben. Ein Miti-
leres gibt es heute nicht mehr: Die Zeit blos-
sen Dahinlebens ist voriber.

Il. Von den Wurzeln der Kultur.

Das Wort Kultur entstammt romischer
Sprache und Welt und bezeichnet urspriing-
lich die Tatigkeit des Bauern, des Siedlers,
des colonus, der durch seiner Hande und
seines Geistes Werk die bisher sich selbst-
tberlassene Natur menschlichen Zwecken
dienstbar macht.

Am Anfang der ersten Kultur, der Acker-
baukultur, streuen die grauen Schwestern
Sorge und Miihe den Samen; aber wenn
die Kulturen gediehen sind, wenn die Aecker
getragen haben, greift der Hirte im Herbste
lachend den Apfel vom Baum.
 Lachend, dann aber wird er ernst und

fihlt, dass er's nicht allein geschafft hat: -

Altar zusammen, beugt sein Knie und opfert.
Es ist von tiefer Bedeutung, was die alten
Geschichten uns von opfernden Hirten er-
zahlen. Kultur und Kultus, Pflege der freien
Natur und Verehrung der Gottheit, welche
wachsen lasst, gehdren seit je zusammen.

In dem Augenblick, wo der Mensch in
der Erkenntnis, dass ihm das Wesentliche zu
seinem Werk, das Gelingen, geschenkt wor-
den ist, die Knie beugt und anbetet, fallt
der Samen einer neuen Kultur in die Seele
des so Ergriffenen.

Nur wer opfert und sich zu eigen gibt,
erhalt die Weihe. Sie ist unverdient, aber
Arbeit und Anstrengung gehen ihr voraus.

Kultur und Kultus sind urspriinglich ein
Begriff, und wer die beiden trennt, der totet
die Kultur, weil er die Verbindung aufhebt
zwischen irdischem und himmlischem Tun.
Schon im griechischen Altertum hat Hesiod
und im romischen die reine Seele Vergils
diesen Zusammenhang zwischen Kultur und
Kultus, die ehrfirchtige Verbindung zwi-
schen dem ackerpflegenden Bauern und den
obern und ewigen Méachten empfunden und
im Gedichte gepriesen.

In der Neuzeit und in unserem Lande ist
das ganze Werk Gotthelfs, der ein Seher
war, Erweis dafir, wie geschwisterlich der
echte Dienst an der Erde sich dem wahren
Dienste der Gottheit verbindet.

Wo immer geistige, wo seelische, wo
menschliche Kultur entstehen soll, bedarf der
Mensch der Religion als der Verknipfung
zwischen sich und Gott, bedarf ihrer zu sei-
ner Entwicklung und zu
Schutze.

lll. Wesen und Wirkungen der Zivilisation.

Er bedarf der Verbindung mit dem Gottli-
chen zu seinem Schutze. So sehr der
Mensch im einen Teile seines Wesens selber
Natur ist, ja gerade weil er es ist, lauft
er Gefahr, von den Eigenkraften der Natur,
der dussern wie der innern, verschlungen

seinem

Gliick und Gelingen hat er sich nicht zu ge-;zu werden. Es ist nicht ohne Sinn, wenn

EK'
#8 Philosophen und Dichter der Natur damoni-

ben vermocht. Da tragt er Steine zu einem

131



sches Wesen zugeschrieben haben. Jeden-
falls lebt in der Natur eine Gewalt, welche
auch die Technik der letzten Jahrhunderte
nicht gebandigt, sondern in der Gestalt der
Zivilisation nur furchtbarer gemacht hat.
Denn was ist Zivilisation anderes, als Umbie-
gung der Natur zu Zwecken des Menschen,
aber nicht, wie in der Kultur, beginnend mit
Anbetung, Ehrfurcht und heiligem Schwei-
gen, sondern ausgehend von der fessellos
gewordenen Natur im Menschen selbst.
Aeussere Natur wird in der Zivilisation roh
und gewaltsam, auf jeden Fall ohne Gefihl
und Liebe, aus Macht-, Geltungs- und Er-
werbstrieb menschlich-egoistischen Zwecken
dienstbar gemacht.

Das reissende Tier im Menschen und der
frei und herrenlos gewordene Verstand, der
ohne Verbindung mit dem Gottlichen sofort
ins Satanische enfartet, haben sich mitein-
ander verbunden, um die aussere Natur zu
ergreifen und im ddmonischen Zusammen-
spiel der beiden Naturen unsere Gegenwart
in die machtigste Zivilisation aller Zeiten
hineinzumauern wie in ein ungehesures Ge-
fangnis, in welchem die driickende Luft der
Unmenschlichkeit lagert.

Es ist nicht plotzlich so gekommen. Alle
Dinge, die mit der Natur anfangen, haben,
wie die Natur selbst, ihre Zeit und entwik-
keln sichallmah!ich, Kultur ist nur dort,
wo inneres, wo seelisches Leben stark und
machtig lebt. Keineswegs braucht dieses Le-
ben bewusst zu sein. Genug, dass es da sei
und wirke. Je weniger es um sich weiss,
desto besser oft. Die Unschuld weiss nie,
wie unschuldig sie ist, und der Starke selten,
wie weit seine Krafte reichen.

Wo das Band, das den Menschen durch
die religiose Ehrfurcht mit dem gottlichen
Grunde verknipft, durchschnitten ist, da
verfallt der Mensch unheilvoll seiner
eigenen Mitte. Da fangt er mit allen
Kraften an, sich selbst zu suchen unter
Verleugnung seines Ursprungs und seiner
Bestimmung. Da verfdllt er, oft unendlich

132

langsam (aber gerade diese Allmahlichkeit
ist furchtbar), dem seelischen Tode. Es ist
immer zuerst das Herz, das verdorrt und ab-
stirbt, weil die aus dem Herzen steigende
Ehrfurcht, in der zugleich die Liebe
schwingt, das Band ist, das den Menschen
in der Verbindung mit der Gottheit erhalt.

Abgelost von Gott, verfallen die Instinkte
des Menschen; nicht die sinnlichen, die kon-
nen sogar bis ins Damonische gesteigert
werden, aber die sittlichen. Jenes Ohr, das
keine andere Aufgabe hat, als Tag und
Nacht auf die Stimme der Gottheit zu hor-
chen, das Ohr des Gewissens, fangt an,
langsam taub zu werden. Aber dafiir 6ffnen
sich die Ohren des Leibes um so gieriger

“dem Larm der Welt, der allmahlich wie Lust

empfunden wird, weil die Hammer in den
Walzwerken von der Morgenfrithe bis in
die Nachtwache das Lied von der kommen-
den Macht des Menschen hinaus tragen in
die immer héher ragende und breiter sich
dehnende Stadt der Zivilisation. Die Tau-
sende von Maschinen, die jetzt an Stelle der
menschlichen Hande arbeiten (und die Hand
ist es doch, welche die grossen Kulturwerke
geschaffen hat, die von Schépferlust be-
bende, die beseelte Menschenhand), die Ma-
schinen trachten jetzt alle danach, den Men-
schen zum Gotte der Erde zu machen, und
sie vermogen es auch. Aber dieser Gott
ist ein unbarmherziger Gott, ein Goétze ohne
Liebe, eine schauerlich fratzenhafte Kopie
des ewigen Herrn. Wenn Gott, der aus sich
selbst Bewegte ist: der zur Maschine ge-
wordene Gott der Welt ist es auch: Es
herrscht im 19. und 20. Jahrhundert, so hat
Spitteler das Weltbild unserer Epoche ge-
sehen, der Auto-mat. Das bedeutet wortlich:
der Selbstbewegte. :

Die ganze Zivilisation unserer Gegenwart

ist eine einzige ungeheure Maschine gewor-

den, und die Menschen sind Teile dieser
Maschine. Denn das ist die grésste Verhee-
rung, welche die Zivilisation anrichtet, dass
auch jener Mensch, welcher nicht bewusst



gegen die Gottheit anrennt, sondern sich
von der Zeit nur treiben lasst, ganz von selbst
mehr um seine Menschlichkeit
kommt. Es gibt seit Jahrzehnten in Europa
immer weniger ‘Menschen, die noch durch
einen lebenskraftigen Nabelstrang mit der
nahrenden Gottheit verbunden sind. Die
Safte, die vom Géttlichen her ins Mensch-
liche einfliessen, werden auf dem gesch &-
digten Wege immer fauliger und gelan-
gen vergiftet ins Blut des heutigen Men-
schen, auch des relativ unschuldigen. Damit
aber verliert der Mensch das, was ihn eigent-
lich zum Menschen macht: seine Personlich-
keit. Denn die Fahigkeit, Personlichkeit zu
werden und zu bleiben, hat der Mensch von
Gott. Gott ist vor dem Menschen Person,
und der Mensch ist urspriinglich Gottes
Nachbild.

Der Verlust der Personlichkeit aber be-
ginnt mit der Schwachung des Ge-
wissens,

immer

das sich dem personlichen
Cotte verantwortlich weiss. Gewissen ist
kein blosser Quéal- und Mahngeist, sondern
eine Richtung gebende Kraft.
Das Gewissen richtet den Menschen aus
nach dem Bilde, nach welchem er geschaf-
fen ist, es geleitet ihn zugleich als kraf-
tigster sittlicher Instinkt mitten hinein in
dievollelLebendigkeitderlLe-
"benstat und nétigt ihn, Stellung zu
beziehen; denn der Mensch ist dazu da,
dass er auf die Entscheidungsfrage, welche
die Daseinswirklichkeit unausweichlich an ihn
stellt, sein Ja oder sein Nein bereit habe.

Wo immer der Mensch aus einer wirkli-
chen Kraft heraus entscheidet, sei es reli-
gios-gottliche Kraft oder Kraft des Damons,
da sagt er sein Ja oder Nein deutlich.

Es ist dem Zeitalter blosser Zivilisation
eigen, dass immer weniger Menschen zu
solchen Entscheidungen fahig sind. Nur noch
der mit Gott oder dem Satan zutiefst ver-
bindete Mensch fallt Entscheidungen. Fir
die andern wird entschieden.

Die meisten in sakularisierter Welt aufge-

wachsenen Menschen gehen den seelen-
wichtigen Entscheidungen aus dem Wege;
denn bei allem, was sie tun, denken sie an
ihr kleines Ich (es gibt auch ein grosses und
ewiges Ich), an ihren Hang zu Bequemlich-
keit und Selbstbewunderung, und dazu be-
darf der Mensch keiner Entscheidung, darauf
rollt er nach dem Gesetze der Schwerkraft
ganz einfach von selber zu.

Die Zivilisation kennt keine Menschen
mehr, weil sie kein Gewissen mehr kennt
(und damit keine Verbindung mit Gott, dem
Ur- und Vorbild des Menschen) und keine
aus der Tiefe der sittlichen Personlichkeit
entstammende Entscheidungen mehr autzu-
rufen vermag.

Jeder hat in der Zivilisation im Grunde
dasselbe Gesicht und das heisst eigentlich
kein Gesicht. Seit die Menschen nicht mehr

imstande sind, den Dingen ihr Bild aufzu-

préagen, werden sie von den Dingen ge-
pragt und darum auch den Dingen gleich:
Menschenmaterial.

Aeusserste Zivilisation ist &dusserste Ge-
wissenlosigkeit, aktive und passive, ist dus-
serste Diktatur, Sklaverei errichtet iber Seele
und Leib des Menschen.

Jenes einzige Wesen auf der sichtbaren
Welt, welches nie blosses Mittel werden
durfte, ist heute nur noch Mittel. Die Zivilisa-
tion schatzt den Menschen wie das Vieh nach
seinem Nutzwerte fur ihre widergottlichen
und damit unmenschlichen Sachzwecke.

Das urspriingliche Ebenbild Gottes, das
Mensch heisst und sich in der Kultur selbst
vollenden, d. h. sichaus freiemWillen
zu jener Gottebenbildlichkeit bekennen soll-
te, die ihm bei der Erschaffung bloss g e -
schenkt worden ist: der Mensch st
heute zum Ebenbild des Geschosses
geworden, und der eiserne und gefiihllose
Leib des Geschosses wird mit der rasenden
Geschwindigkeit, mit der unsere Epoche sich
i hre Ewigkeit errennen mochte, nach Zie-
len geschleudert, die ,von den bosesten
Kraften des Daseins'' bestimmt sind.

133



Das ist die Lage unserer Zeit:

Wer Kultur sagt, sagt Mensch und sagt
Gott; denn Kultur und Kultus sind schon in
der Wortwurzel eins.

Wer aber Zivilisation sagt, sagt zuerst

Welt, erfahrt Unmenschlichkeit, Siinde, Un-
tergang und Vernichtung bis zum eigentli-
chen Nichts. Denn Goftt ist das Sein und
von Gott geléste Welt fallt der Vernichtung
anheim, nicht durch Gott, sondern ohne

Glanz und Macht und Herrlichkeit der Welt, Gott und durch sich selbst. (Schluss folgt.)

dann aber Ueberwiltigung durch diese Luzern. Konrad Steffen.
Volksschule
Wasser=H,0 * .

Alluvion = Anschwemmung. Sediment-

Mechanische Wirkungen des
Wassers
Erosion = Abtragung.

oder Ablagerungsgesteine; Versteinerungen.
Wir leben im geologischen Zeitalter der Allu-
vion = Alluvium.

(Escher)

Name: Oberlauf Mittellaut Unterlauf

Gefalle gross mittel klein

Wassermenge gering mittel gross

Erosion stark kleiner werdend —

Alluvion - wechselnd, je nach sehr gross

Wassermenge
Geschiebe grob, eckig kleiner, rundlich fein, Sand
Talbildung Anschwemmung
Neuland.
Erosion
Wildbach Flukschleifen = Delta, Ebenen,
Schluchten Serpentinen z.B. Bodensee, Brien-
Talsperren Kiesbanke zer- und Thunersee,
Wildbach- Flusskorrektion, z. B. Po, Rhein, Nil, Mis-
verbauung Rhein, Aare, Linth sissippi

Oberlauf.

Rickwartsschreitende

Abtragung, z. B. Reuss (Schoéllenen)
Mittellauf.

Unterlauf.
Alluvion
Anschwemmung

Grobes, eckiges Gerdll
* Siehe Nr. 4.
134

rrrrrrrrr

Feiner kleiner, runder Schutt, Sand, Schlamm




	Der Lehrer im Dienste der Kultur

