
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 4

Artikel: Das Wesen der sittlichen Freiheit und ihre Begründung im Wesen der
Autorität : Vortrag

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JUNI 1943 30. JAHRGANG Nr.4

Das Wesen der sittlichen Freiheit und ihre Begründung im Wesen
der Autorität *

Im verwickelten Fragenkomplex der
Gegenwart ist die Frage nach dem Verhältnis

von Autorität und Freiheit nicht eine Frage
unter anderen Fragen, sondern die Kernfrage,

um die sich alle Fragen menschlicher Kultur

bewegen. Die Zeitlage wäre nicht so

verworren, wenn Freiheit und Autorität in ihrer

gegenseitigen Verbindung sich treu geblieben

wären. Wie auf den übrigen Gebieten
der Kultur, so ist die richtige Stellung der
Autorität zur Freiheit und der Freiheit zur
Autorität auch auf dem Gebiete des Schul-
und Erziehungswesens von kapitaler
Wichtigkeit.

Grundlegend für die Erziehung zur Freiheit

ist die Erkenntnis des Wesens der

sittlichen Freiheit. Ich suche also im ersten

Teile das Wesen der sittlichen Freiheit

herauszuarbeiten. Die Wesensanalyse der

Freiheit wird mich in ihrer Tiefe an eine

Stelle führen, an der die Auforität als

Grund der Freiheit aufleuchtet. Erst wenn
die Autorität als Prinzip der Freiheit erkannt

ist, kann die Freiheit als Ziel der Erziehung

sichtbar werden. In einem zweiten Teile also

suche ich die Autorität als Quellgrund der

Freiheit aufzudecken.

Die Einsicht in den Wert der Freiheit in

der Erziehung vollendet sich in der Einsicht in

den Wert der Autorität in der Erziehung.

Freiheit ohne Autorität kann weder sein noch

* Referat an der Luzerner Kant. Erziebungstagung

vom 14. Oktober 1942.

gedacht werden, wie auch Autorität ohne
Freiheit äusserer Schein ohne innere Kraft ist.

Die Freiheit besteht in ihrem eigentlichen
Sinne im Akt. Im Akte verwirklicht sich die
Freiheit. Der Mensch und sein Wille ist nur
frei in bezug auf den Akt. Zwar wird dem
Menschen das Frei-Sein^Können zugleich mit
seinem Wesen in die Wiege gelegt. Das

Frei -Sein aber muss jeder selbst schaffen.

Sei, was du bist, du bist zur Freiheit da.

Sei daher in der Tat frei. „Im Anfange war
die Tat" lässt Goethe Faust sagen. Das ist

ganz richtig, wenn es heissen soll: Vom
Anfang an ist alles Sein auf das T ä t i g s e i n

hingeordnet. Der Tatendrang der Gegenwart,
der sich in so vielen grotesken Formen
geltend macht, kann sich — so weit er vernünftig

ist — auf die uralte Weisheit berufen:

Alles, was ist, ist der Tätigkeit wegen da.

Darum ist auch die Freiheit dem Menschen

nicht als etwas Fertiges gegeben, sondern
als Aufgabe aufgegeben. Die Erziehung
wird gut daran tun, dem Aktivismus von
heute seine Aufmerksamkeit zu schenken. Es

liegt ihm ja ein guter Kern zugrunde.

Der freie Akt will näher bestimmt sein.

Frei ist der Akt, der aus dem Inneren
des Menschen entspringt. Nicht alle Akte
des Menschen haben ihren Ursprung in

seinem Inneren. In mancher Hinsicht ist das

menschliche Leben ein Produkt äusserer
Verhältnisse. Die Umgebung und die
augenblickliche Stimmung, das Klima, das Wetter,
die Jahreszeit üben einen grossen Einfluss

auf uns aus. Die Sitten und Gewohnheiten,

97



die öffentliche Meinung und die Art der

Erziehung sind Faktoren, von denen unser
Handeln in bedeutendem Masse abhängig
ist. Frei aber ist nur jener, der von seinem

inneren aus Stellung zu seinem Leben nimmt.
Eine lediglich von aussen her bestimmte
und nach aussen hin gerichtete Tätigkeit
muss auf die Freiheit eines Menschen und

eines Volkes immer und überall eine
zersetzende Wirkung ausüben. Wer immer also

die Freiheit verstehen und die Freiheit in

sich und in anderen verwirklichen will, muss
sich mit der Welt des Inneren vertraut
machen. Und wer immer es mit der Erziehung
der Jugend zu tun hat, muss nicht nur das

Innere der Jugend in seiner Eigenart,
sondern auch das Innere des Menschen
überhaupt gründlich kennen.

Aber auch nicht alles, was in unserem
Inneren vor sich geht, ist frei. Es gibt
mancherlei Triebe und Antriebe, Neigungen und

Abneigungen materieller und geistiger Art,
die aus dem Inneren stammen und doch mit
unwiderstehlicher Gewalt den Menschen
nach sich ziehen. Der aus dem Inneren
kommende freie Akt des Menschen muss also

noch weiter umschrieben werden. Frei ist

nur jener Wille, durch den der Mensch sich

selbst zum Akt bewegt.

Selbstbestimmung ist das Wesen der Freiheit.

Frei ist nur das im Menschenleben,
was der Mensch aus sich selbst macht. Frei

ist der Mensch, der herrscht. Freiheit ist

Herrschaft. Frei ist der Mensch, soweit er
Herr der Akte, Herr der Motive, Herr der

Gegenstände seines Wollens ist. Frei ist, wer
sich selbst die Zwecke setzt und sich selbst

zum Ziele führt.

Alle Fremderziehung gipfelt also in der

Selbsterziehung. Jene Erziehung kommt dem

Ideal ihrer Aufgabe am nächsten, die den

Zögling zu einer solchen Höhe heranbildet,
dass er sich auf Grund der Erziehung selbst

bilden, selbst erziehen, selbst beherrschen

kann.

Das gilt sowohl von der Bildung in einem
bestimmten Fache und der Erziehung auf
einem bestimmten Gebiete, als auch von der

Bildung und Erziehung zu einem vollguten
Menschen. Die 'Erziehung der zweiten Art
heisst sittliche Erziehung, und die Freiheit, zu
der sie erzieht, heisst sittliche Freiheit. Von
dieser ist im folgenden ausschliesslich die

Rede.

Die grosse Frage, die nun entsteht, lautet

so: Wie kann der Mensch sich selbst zum
Herrn seines sittlichen Lebens machen?

Wenn es sich um das sittliche Leben
handelt, darf nicht von Entwicklung gesprochen
werden. Die Freiheit entwickelt sich nicht,
wie etwa eine Pflanze sich entwickelt. Wo
Freiheit, da ist keine Entwicklung und wo
Entwicklung, da ist keine Freiheit. Die Freiheit
ist Entscheidung und Tat. Die Freiheit zum
Bösen entwickelt sich. Die Freiheit zum Guten

entscheidet sich. Die Sünde ist nicht
sittliches Leben. Sie ist vielmehr sittliche

Verwesung. Deshalb braucht die Freiheit zum
Bösen nicht erzogen zu werden, denn
Unkraut wächst von selbst. Die Freiheit zum Guten

dagegen will gepflegt sein, sie will
erkämpft sein. Der Kampf der Vernunft wider
die Unvernunft, der Freiheit wider die Unfreiheit

ist der edelste aller Kämpfe.

Wo fällt also die Entscheidung, wodurch
der Mensch sittlich frei und Herr im Reiche

der Sittlichkeit wird? Offenbar fällt diese

Entscheidung im Zentrum und nicht an der
Peripherie des Lebens, denn das sittliche
Leben umfasst das Ganze des menschlichen
Lebens. Die Antwort auf diese Frage ist für
die Erziehung von eminenter Bedeutung, weil
sie zugleich auf die Frage antwortet: Wie ist

überhaupt Erziehung zur Sittlichkeit möglich?

Das natürliche Zentrum unseres Lebens,
der innerste Grund all unseres Strebens ist die
Liebe zum Guten als solchem, die Liebe zu
allem Guten, die Liebe zum vollkommenen

Guten, die Liebe zu einem Guten, das nur

gut ist. Aristoteles, Augustinus und Thomas

von Aquin haben diese tiefste Tiefe mensch-

98



liehen Wesens mit voller Klarheit zur Einsicht

gebracht und von da aus das menschliche

Antlitz beurteilt.
Sinnvoll dürfte diese fundamentale Liebe

zum Guten das Herz des Menschen genannt
werden. Nur muss dann unter „Herz" der

ganze Mensch verstanden werden.

In der Liebe zum Guten sehen die grössten
Lehrer der Lebensweisheit die letzte innere
natürliche Begründung der menschlichen
Freiheit. In allem, was der Mensch will,
ist immer der Wille zum Guten
miteingeschlossen. Der Wille zum Guten heisst
Naturwille im Gegensatz zum Wahlwillen, dem

er überlegen ist. Im Naturwillen offenbart sich

die Ueberlegenheit des menschlichen Geistes.

Wer ein Auge hat für den Geist, hat

auch ein Auge für die Freiheit, denn im Geiste
wurzelt die Freiheit.

Die Freiheit liegt im Ueberlegen. Ueber-

legen aber setzt Ueberlegenheit voraus. Und

diese Ueberlegenheit wird dem Menschen

durch den Geist in seiner Grundliebe
gegeben. In dieser Hinsicht braucht der
Mensch nicht erst frei zu werden. Er ist von
Natur aus Herr. Zu dieser Herrschaft braucht

er nicht erzogen zu werden. Sie geht aller

Erziehung voraus. Der Schöpfer macht den

Anfang aller Erziehung. Im geheimnisvollen
Sehnen des Herzens zieht der göttliche
Erzieher die Menschen an sich, ohne sie zu

nötigen. Er zeigt sich nicht, sie sollen ihn

suchen. Er macht sie aber so weltüberlegen,
dass sie ihn mit einiger Ueberlegung leicht
finden können.

Die Liebe zum Guten ist mehr als die
Freiheit. Sie steht vor der Freiheit zum Guten

und zum Bösen. Sie macht aber die
sittliche Freiheit nur möglich, nicht wirklich.
Wirklicher Herr im sittlichen Leben wird der
Mensch erst dadurch, dass er das tiefste

Gesetz seines Wesens, die Liebe zum
vollkommenen Guten samt allem, was damit

zusammenhängt, sich zu eigen macht.
Als Naturgabe ist es noch nicht unser Eigentum,

Was uns von Gott gegeben ist, das

müssen wir erwerben. Das Wort Goethes:

„Was du ererbt hast, erwirb es. damit du es

besitzest" gilt hier im höchsten Sinne seiner
Worte.

Erworben wird das Geschenk der Natur
dadurch, dass der Mensch es erfüllt. Die

natürliche Liebezum Guten ist
unerfüllte Liebe zu Gott. Das

natürlich Unerfüllte hat der Mensch frei zu

erfüllen. Das geschieht durch die grosse,
freie, alles entscheidende Hingabe an Gott.
Die freie Entscheidung also für Gott macht
den Menschen zum sittlichen Herrn über die
Welt und sein eigenes Leben. Servire Deo,

regnare est.

Diese freie, sittliche Entscheidung für Gott
ist himmelhoch erhaben über alle
Wahlentscheidungen. Sie betrifft den letzten Zweck.
Jeder Zweck ist massgebend für die Auswahl
der Mittel innerhalb seines Gebietes. Der letzte
Zweck aber ist bestimmend für alle

Ordnungen aller Lebensgebiete der Menschen.
Erst der letzte Zweck gibt dem Leben seinen
vollen Sinn. Der Satz Schillers: „Es wächst der
Mensch mit seinen höhern Zwecken" muss
ergänzt werden durch den Nebensatz:
Vorausgesetzt, dass er einen höchsten Zweck hat.

Denn nur der letzte Zweck hat die sittliche

Kraft, alle selbstgewählten Zwecke in die
Höhe zu erheben und zu einem schönen

Ganzen aufzurunden. Nur dadurch, dass der
Mensch sich frei dem Höchsten Herrn unterwirft,

wird er Herr. Die freie Unterwerfung
unter Gott ist die höchste Tat seiner sittlichen
Freiheit. Und je mehr der ganze Mensch in

dieser Selbstentscheidung tätig ist, um so tiefer

gräbt die Freiheit sich in sein Wesen ein.
Zum Menschen muss der Mensch vor allem

erzogen werden. Das ist die sittliche Erziehung,

An diesem Punkte scheiden sich die
Weltanschauungen. Im Grunde genommen gibt
es gerade so viele Weltanschauungen, als es

Stellungnahmen zur Freiheit gibt. Deren aber

gibt es zwei. Für die einen gibt es etwas, das

mehr ist als Freiheit, — die geistige Natur.

99



Sie wissen, dass es ebensowohl eine geistige,
wie es eine physische Natur gibt und sie

betonen es in einem fort, dass die geistige Natur

von höherer, die physische Natur dagegen

von geringerer Herkunft ist. In der
geistigen Natur sieht diese Weltanschauung den

Wegweiser Gottes nach oben zur freien
Entfaltung des Lebens zu seiner sittlichen Höhe.
Da bleibt Gott immer oben und alle, die mit
Gott verbunden sind, wachsen in der gemütlichen

Atmosphäre der Freiheit zur Höhe des

Glückes. In der anderen Weltanschauung ist

die Wahlfreiheit das Höchste in der Ordnung
der Freiheit. Der Fingerzeig der menschlichen

Natur, der auf den Zweck über den Menschen

hinweist, wird ausser acht gelassen. So bleibt
nur der entgeistigte sinnlose Mensch, das

entseelte sinnlose Volk als letzter Zweck übrig.
Die ganze Lebensweisheit verdichtet sich

folgerichtig in den Satz: Gut ist, was nützt,
schlecht ist, was schadet. Das aber ist der

Grundsatz der Freiheit zur Sünde. Das

Unterste kommt zu oberst, das Oberste nach

unten zu liegen. Die heiligsten Güter werden
in den Dienst der Selbstsucht gestellt. Und

der Mensch und das Volk gehen dabei
zugrunde. Es ist, wie wenn die traurige
Geschichte unsererTage nichts anderes wäre, als

die Auswirkung der Freiheit zur Sünde der
letzten Jahrhunderte. Der Sinn für Freiheit ist

dem Freisinn schnurstracks entgegengesetzt.

Die Entscheidung des Menschen für Gott
und die Ordnung des Guten ist nicht fertig
mit einem einzigen Akte. Denn alles Leben,
auch das geistige Leben hier auf Erden, ist

werdendes Leben. Was du einmal erworben
hast, erwirb es immer wieder von neuem,
damit du es vollkommen besitzest. Der
vollkommene Besitz der Freiheit zum Guten
ist wesentlich von der Treue zur soliden

Lebenshaltung bedingt. Das beständige Hin-
und Herschwanken zwischen Gut und Bös ist

der Todfeind der sittlichen Freiheit. Im
Zustand der Halbheit ist es der Freiheit nicht
wohl. Der freie Akt muss allmählig ein

tugendhafter Akt werden. Das besorgt die

Wahrhaftigkeit, die Treue und die Festigkeit
der Gesinnung. Wer am erkannten Guten
allen Widerständen zum Trotz ein und allemal

festhält, der wandelt auf dem Wege der
Tugend. Denn Tugend ist wesensgemäss verfestigte

sittliche Freiheit zum Guten.

Im Erwerb der Tugend aber spielt die
Hauptrolle die Bildung des Gewissens. Freiheit

ist Persönlichkeit, die sich selbst das
Gesetz gibt. Und dieses Selbstgesetz ist das

Gewissen. Das Gewissen hat die Führung in

der Erziehung zur echten sittlichen Freiheit.

Zur freien Entscheidung und zur glücklichen
Wahl der Mittel gehört Einsicht in das, was

man will oder ablehnt. Je grösser die
Einsicht, um so grösser die Freiheit. Wenn von
Freiheit die Rede ist, muss diesem Satz ein

grosses Gewicht beigelegt werden, selbst

auf die Gefahr hin, von einer Lebensphilosophie

des Intellektualismus beschuldigt zu
werden. Je besser das Gewissen, um so grösser

die Freiheit. Das Gewissen aber ist
wesentlich Einsicht. Um diese Einsicht zu verstehen,

muss zwischen Erkenntnis und Erkenntnis

unterschieden werden. Unser Verstand
schaut die Wirklichkeit auf doppelte Weise

an: Einmal durch sich allein, dann durch den
Willen und das Herz hindurch. Die erste

heisst intellektuelle, die zweite Art heisst
sittliche Erkenntnis. Die Einsicht des Gewissens

ist sittliche Erkenntnis. Die sittliche Erkenntnis

ist — wie Thomas v. Aquin sagt — die Wurzel

der sittlichen Freiheit. Die Wurzel des

Baumes ist mit dem Erdreich verwachsen,

aus der Wurzel des Baumes geht der ganze
Baum hervor, von der Lebenskraft der Wurzel

hängt die Lebenskraft des Baumes ab.

Das Gewissen nimmt aus dem Erdreich der
Wahrheit alle jene Elemente auf, die für das

Leben des Willens zuträglich sind. So lebt
der Mensch förmlich vom Leben des Gewissens.

Die Tugend erhält ihre Nahrung und

Wehrkraft vom Gewissen. Wie die Wurzel, so

der Baum, wie das Gewissen, so der Mensch.
Und wenn Thomas von Aquin sagt, der
Tugendhafte tue das Gute deshalb, weil es ihm

100



Freude macht, dann hat er dabei die sittliche
Freiheit im Auge, die in der Tugend in so
hohem Masse investiert ist. Die Freude ist die
Blüte der Freiheit. Farbe und Duft der Blüte

kommt der Freiheit durch das Gewissen zu.

Im Gewissen nun fällt unser Blick zugleich
auch auf die Autorität. Im Gewissen tritt die
Autorität in ihrer ursprünglichsten Form hier
auf Erden in die Erscheinung. Das Gewissen
hat die Aufgabe, den Menschen zur Vollendung

seiner sittlichen Freiheit zu führen. Deshalb

kennt der sittliche Imperativ des Gewissens

kein Wenn oder Aber. Absolut lauten

alle Forderungen des Gewissens, denn Sein

oder Nichtsein des vollguten Menschenlebens

hängt von ihrer Erfüllung ab.

Wir können also an den Wesenszügen des

sittlichen Gewissens, als der vollkommensten
Form der Autorität auf Erden, die Wesenszüge

der sittlichen Autorität überhaupt
anschaulich machen.

Das Gewissen ist Prinzip der s i 111 i c h e n

Freiheit, denn das Gewissen ist Mandatar

des Naturgesetzes, das Naturgesetz ist

Mandatar Gottes. Also ist das Gewissen ein

Anruf Gottes an den freien Menschen, in
allen Fällen auf dem Wege zu seinem Ziele

zu bleiben.

Das Gewissen ist Prinzip der s i tt I i ch e n

Vollkommenheit. Das Gewissen
steht ja mit der sittlichen Natur in lebendiger
Verbindung. In der sittlichen Natur aber ist

die ganze sittliche Vollkommenheit des
Menschen vorgezeichnet. Die Freiheit also, die
treu dem Gewissen folgt, führt unfehlbar

zur Vollkommenheit.

Das Gewissen ist Prinzip des persön-
lichenGanzen im sittlichen Leben des

Menschen. Es gibt viele Tugenden im
Menschen, aber es gibt nur e i n Gewissen im

Mensohen, weil das eine Gewissen alle
Akte der verschiedenen Tugenden zu einem

abgerundeten, schönen Ganzen formt. In

dieser Hinsicht ist der Akt des Gewissens der
Akt der Tugend der Lebensweisheit.

Das Gewissen ist Prinzip der Ordnung

im persönlichen Leben. Das Gewissen

ist eben ein Akt der sittlichen Vernunft.
Die Vernunft aber ordnet und gliedert die
Teile im Ganzen so, dass sie sich gegenseitig

ergänzen zum Wohle des Ganzen.

Das Gewissen ist Prinzip der
Initiative im Leben des Einzelnen. Alle guten

Anregungen im Menschen gehen vom
Gewissen aus. Im Gewissen tun sich die Tiefen

der Natur auf und treiben immer neue
Blüten.

Das Gewissen ist Prinzip des sittlichen
Fortschrittes. Jeder wahre Fortschritt

bewegt sich auf der Linie, die vom Anfang
zum. Ende des sittlichen Lebens führt. Nun

ist aber das Gewissen jene goldene Mitte,
die Anfang und Ende, Natur und ihre Erfüllung

miteinander zu verbinden berufen ist.

Wie das Gewissen als individuelle Autorität

im Leben des Einzelnen Prinzip der
persönlichen Freiheit ist, so ist auch jede soziale

Autorität auf ihrem Gebiete und in ihrer Art
Prinzip der sozialen Freiheit und deswegen
Prinzip der sozialen Vollkommenheit, der
sozialen Ordnung, der sozialen Initiative und

des sozialen Fortschrittes.

Daraus ergeben sich fünf wichtige
Folgerungen:

1. Die wichtigste Aufgabe der Erziehung
ist die Erziehung zum Gewissen. In jedem
Zweige menschlicher Betätigung wurde
immer und überall das Hauptaugenmerk auf die
Heranziehung tüchtiger Führer gerichtet. Die
Führung aber im sittlichen Leben des Einzelnen

und der Gemeinschaft kommt dem
Gewissen zu. Wird also die Erziehung des
Gewissens zum Mittelpunkt der Erziehung
gemacht, kann der Erfolg nicht ausbleiben.

2. Als Prinzip der Freiheit darf die Autorität

die Freiheit nicht unterdrücken, sonst

wird sie ihrem eigenen Wesen untreu. Und

die Freiheit darf sich nicht gegen die Autorität

auflehnen, sonst untergräbt sie sich

selbst.

101



3. Die öffentliche Meinung darf in keinem

Falle den Charakter der Autorität für sich in

Anspruch nehmen. Die Autorität ist

verantwortungsvoll, die öffentliche Meinung ist

verantwortungslos. Die öffentliche Meinung wird

von Menschen auf künstliche Weise gemacht.
Die Autorität dagegen geht durch die
Vermittlung des Sittengesetzes vom Schöpfer
aus. Die Autorität ist Prinzip der Freiheit, die
öffentliche Meinung ist Prinzip der Unfreiheit,

da sie zwischen Gebrauch und
Missbrauch der Freiheit kaum einen Unterschied
macht. Man kann also der Tyrannei der sog.
öffentlichen Meinung gegenüber nicht oft
und nicht laut genug betonen, dass Freiheit

und Autorität im Gewissen verwurzelt sind.

4. Die amtliche Autorität, die mit Würde
bekleidet ist und die halbamtliche Autorität
der öffentlichen Meinung und die nichtamtliche

Autorität der tonangebenden Kreise

sollten sich einmal zu einer einheitlichen
Autorität verschmelzen. Zwei Seelen in e i n e r
Brust sind keine Seele, denn die Seele ist

ihrem Wesen nach eine und zwei Autoritäten

in einem Volke sind keine Autorität,
denn auch die Autorität ist ihrem Wesen nach

eine. Diese Einheit der Autorität kommt
aber einzig und allein dadurch zustande, dass

nicht nur das persönliche, sondern auch das

soziale Gewissen der Einzelnen wieder wach
wird. Es schläft schon zu lange. Das soziale
Gewissen des einen muss sich mit dem
sozialen Gewissen des andern vereinigen und

diese soziale Verbindung muss ihren Kreis

immer mehr erweitern, bis endlich an Stelle

der öffentlichen Meinung das öffentliche
Gewissen tritt, das mit dem Gewissen der
Einzelnen im Einklang steht. Hätten wir ein

öffentliches Gewissen in diesem Sinne, dann

hätten viele Moden von heute nicht aufkommen

können und auch manches Sportkostüm

wäre unmöglich gewesen, weil das natürliche

Schamgefühl, das doch eine der vornehmsten

Stützen der öffentlichen Sittlichkeit ist,

dadurch ganz offenbar verletzt wird. Hätten

wir ein öffentliches Gewissen anstatt der
öffentlichen Meinung, dann hätte das Sportwesen

nie den Umfang annehmen können, den

es heute angenommen hat. Respekt vor der

körperlichen Ertüchtigung! Abej- der Körper
dient dem Geiste und die körperliche Ertüchtigung

der unsterblichen Seele.Und von
diesem Zwecke hat sich der Sport das Mass und

die Grenzen vorschreiben zu lassen. Sonst

kommt die sittliche Freiheit der Menschen in

Gefahr, denn körperliche Kraft, verbunden
mit seelischer Schwäche erzeugt Brutalität.

Hätten wir ein öffentliches Gewissen an Stelle

der öffentlichen Meinung, dann würde das

Innere des Menschen wieder höher gewertet
als das Aeussere. Dann brauchte einer nicht
Lärm zu machen, um überhaupt etwas zu

sein. Er könnte auch in der Stille gross werden.

5. Die dringendste Forderung der Stunde

ist die Wiedererneuerung der sittlichen
Autorität im sozialen Leben. Die soziale Freiheit

hängt davon ab. Der Zusammenhang der

bürgerlichen Autorität mit dem Siftengesetz
ist im Laufe der letzten Jahrhunderte immer
lockerer geworden. Sie beschränkt sich fast

ausschliesslich auf die Festsetzung einer
äusseren Rechtsordnung. Und sie begnügt sich

mit der Macht, diese Ordnung auch durchzusetzen.

Diese Entsittlichung des bürgerlichen
Gemeinwesens mit seiner Autorität dehnte

sich allmählig auch auf dasFamilienleben, das

Berufsleben, das Wirtschaftsleben und ihre

Autoritäten aus. Selbsf das geistige Kulturleben

löste sich immer mehr von seinen

natürlichen Grundlagen ab. Wohl steht die

kirchliche Autorität auch heute noch in

ungeschwächter Kraft vor uns. Aber alle, die an

verantwortlicher kirchlicher Stelle stehen,

wissen vieles zu erzählen von den Schwierigkeiten,

denen sie bei der Ausübung ihres

Amtes begegnen. Es fehlt eben der Boden

der natürlichen sittlichen Freiheit, auf dem

allein die Menschheit zur Freiheit des

Gnadenlebens erzogen werden kann.

102



Das Prinzip der sozialen Freiheit, d. h. die
soziale Autorität in ihrem sittlichen Bestände

muss zu neuem Leben erweckt werden. Wie
soll das geschehen? Alles Neue knüpft an

Altes, an Gegebenes an. Es gibt auch heute
noch viel sittliche Autorität im gesellschaftlichen

Leben, sowohl im sozialen Gewissen

von Untergebenen, wie auch im sozialen

Gewissen von Vorgesetzten. Die Autorität
also von unten und die Autorität von oben,
die Gefügigkeit von unten und die Führerkraft

von oben müssen zusammenwirken am Aufbau

der sittlichen Freiheit im sozialen Ganzen.

Gegeben ist noch viel Sinn für wahre
Autorität im einfachen, braven, gesunden,
arbeitsamen Volke. Dieses sehnt sich geradezu
nach einer tatkräftigen, verständigen Führung.
Im Zeitalter der Aufklärung hatte man sich

daran gewöhnt, auf das Volk herabzusehen.

Wie wäre es, wenn man sich allmählig daran

gewöhnen würde, zum Volk hinaufzuschauen?

Die Staatsmänner, die Erzieher, die Künstler,

insbesondere die Maler, könnten dabei
noch vieles lernen. Im Volk ist noch Natur.

Die Natur ist und bleibt in ihrer Reinheit,
weil unmittelbar Gottes Werk, immer etwas
Grosses. Und zu diesem göttlich Grossen
hat auch der Grösste unter den Menschen
nicht hinab- sondern hinaufzublicken. Das

natürliche Volksempfinden, das durch den
Glauben geadelt ist, hat auch denen, die
auf der Höhe stehen, noch manches zu

sagen.

Das Wichtigste aber im ganzen Bemühen,

das Gewissen wieder zur führenden

Macht auch im gesellschaftlichen Leben zu

machen, ist die Erziehung zum

Gewissen, d. h. zur Gewissenhaftigkeit. Kein

Erzieher kann dem Zögling das Gewissen

geben. Jeder muss sein Gewissen selber

bilden. Der Erzieher aber kann und muss

dem Zögling bei der Bildung seines Gewissens

Führer sein. Das kann nur dadurch

geschehen, dass er ihm die Motive des Wol¬

lens und Handelns auf eine Weise
nahebringt, dass der Zögling frei und von
innen her und doch mit einer gewissen
Sicherheit, Unfehlbarkeit und Notwendigkeit
dieselben sich zu eigen macht. Die Furcht

ist dabei ausgeschlossen, weil die Furcht

in der Erziehung zur sittlichen Freiheit nur

von negativer Bedeutung ist. Und so wichtig

die Psychologie für die Erziehung ist,

hat sie hier doch nicht das entscheidende

Wort, weil sie die seelischen Vorgänge nur
in ihrem tatsächlichen Ablauf, nicht aber in

ihren sittlichen Wesenszusammenhängen

zu sehen vermag. Die sittliche Erziehung

erzieht den Menschen nicht zu der
einen oder anderen Tüchtigkeit. Sie erzieht
ihn zu einem ganzen, vollguten Menschen.

Sie geht darum vom Ganzen, vom Zweck

aus. Und da das sittliche Gewissen auch

von diesem Ganzen ausgeht, kann der
Erzieher den Zögling bei der Bildung des
Gewissens von da aus beeinflussen. Ist
zwischen dem Erzieher und dem Zögling kein

Zusammenhang im Ganzen des Lebens,
dann kann von einer sittlichen Beeinflussung
keine Rede sein. Und wie kommt dieser
Kontakt zwischen dem Erzieher und Zögling

im Ganzen des Lebens zustande?

Durch kein Erziehungsmittel, denn alle

Erziehungsmittel setzen diesen inneren Kontakt

schon voraus. Die Ausstrahlung der
persönlichen sittlichen Lebensführung des

Erziehers ist dabei das letzte Entscheidende.

Wichtiger als die Sprache ist der Sprecher,

wichtiger als die Lehre ist der Lehrer, wichtiger

als alle Erziehungsmethode ist in der

Erziehung der Erzieher selbst. Das Leben

entzündet sich nur am Leben, das Ganze

am Ganzen. Die Anziehungskraft eines im

Gewissen gefestigten und zugleich
grundgütigen Charakters ist im Zusammenleben

der Menschen mit keiner anderen

Erziehungsmacht zu vergleichen.

Ich schliesse. Was ich gesagt habe vom
sittlichen Leben gilt in viel höherem Grade

103



vom übernatürlich göttlichen Leben des

Menschen. Die göttliche Gnade erhebt die
sittliche Natur zur Lebensgemeinschaft mit
Gott. Die Liebe zum Guten wird Liebe zu

Gott. Das Gewissen formt sich unter der

persönlichen Leitung des Heiligen Geistes

zur Brücke ins glückliche Jenseits. Die sitt¬

liche Freiheit wird zur Freiheit der
Kindschaft Gottes emporgebildet. Und die
Autorität aller Autoritäten ist Christus, der
Gekreuzigte, unser Herr, unser König, unser

Erlöser, unser Weg, die Wahrheit und das

Leben.

Freiburg. Dr. P. A. Rohner.

Bibeltagungen im Luzernerland

Im ersten Quartal des laufenden bürgerlichen
Jahres fanden im Entlebuch, in Hochdorf und

zuletzt in Sursee die von der kantonalen
Priesterkonferenz und den Kapitelsvorständen
vorgesehenen Bibeltagungen statt. Weitere
Veranstaltungen werden voraussichtlich im Verlaufe
des Schuljahres noch folgen. An jeder dieser

Tagungen waren eine Anzahl instruktiver Referate

sowie zwei Lehrproben auf der Traktandenliste.

Zu den Referaten ist zu bemerken, dass

sie von der zahlreichen Zuhörerschaft mit

gespannter Aufmerksamkeit aufgenommen wurden.

Die zum Teil geistig sehr hochstehenden

Ausführungen machten jedenfalls den eindrucksvollsten

und wertbeständigsten Anteil dieser

Tagungen aus.

Es sei nachträglich einem Laienlehrer gestattet,

einige schlichte Gedanken über die
Lehrproben zu äussern. — Zu verschiedenen
Malen wurden aus den Kreisen der männlichen
Lehrerschaft gewisse Bedenken gegenüber der

Lehrprobe der geistlichen oder weltlichen Lehrerin

erhoben, während der Lehrer, der zufällig
jedesmal mit einer fremden Schulklasse operieren

musste, von diesen Aussetzungen unberührt
blieb. Es hiess etwa mit diesen oder jenen
Variationen, es hätte sich um eine „vorbereitete"
Lektion gehandelt. Die Schüler hätten jeweils
die Antwort auf die dazu gehörende Frage
schon gewusst usw. An diese Vermutung wurde
dann gelegentlich noch, und sicher in allzustarker

Verallgemeinerung, die etwas kecke

Behauptung aufgestellt, die Schularbeit der
Lehrerinnen (geistlichen oder weltlichen Standes)
sei vielfach wirklichkeitsfern und zum Teil auf
„Schulbluff" eingesetzt. Diese Aussetzungen
entbehren nicht ganz der Berechtigung, aber in der
Verallgemeinerung liegt eine unverantwortliche

Härte und Ungerechtigkeit. „Sie arbeiten auf den
Schein!" Wie oft schon habe ich dieses

unpsychologische, verständnislose Wort gehört, wie oft,
seien wir ganz ehrlich, schon selber sprungbereit
auf der eigenen Zunge gespürt. „Sie", die
Lehrerinnen, die Klosterfrauen wären in erster Linie

gemeint. Aber bitte, gibt es denn so etwas wirklich

nur bei den „andern"? Sind wir selber so
absolut gefeit gegen die Schwächen menschlicher

Geltungssucht? Etwa wir als Steckenpferdreiter,

als Konferenzvortragende, als Direktoren

an Gesang- oder Musikfesten? Ist das nun so

schlimm, wenn der einzige Geltungskreis, worin
sich mitunter eine weibliche Lehrperson

bewegen kann — eben der Geltungskreis der
Schulstube — den Anschein gepflegter Aeusser-
lichkeit in höherem Masse besitzt, als man es in

unsern Lehrerschulstuben wahrzunehmen
gewohnt ist? Weh tun aber müsste es, wenn man
neben all dieser sog. Scheinarbeit, die doch —
und gar nicht ganz zu Unrecht —• im weiblichen
Wesen etwas mitbegründet ist, wenn man
daneben all die peinlich vorbereitete und wirklich
geleistete Schularbeit, dazu alle Liebe und

Güte zum Schulideal nicht sehen und schätzen

wollte. Nein, so hartherzig ist jetzt sicher kein

einziger männlicher Leser dieser Zeilen mehr.
Versöhnlichen Geistes legt er den Finger auf

die vorwitzigen Lippen und murmelt — mehr
betroffen als fromm: „Herr, sei mir armem Sünder

gnädig!"
Ein anderes aber deckt diese Diskussion um

männliche oder weibliche Lehrübung unbarmherzig

auf: die Fragwürdigkeit des Vorgehens,
durch Lehrproben die Kollegen und Jungkollegen

(Seminaristen) zur „richtigen Erteilung"
des Bibelunterrichtes anzueifern. Ich meinerseits
bezweifle die Vorteilhaftigkeit dieses Vorgehens;

104


	Das Wesen der sittlichen Freiheit und ihre Begründung im Wesen der Autorität : Vortrag

