
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 3: Religionsunterricht und religiöses Leben II

Artikel: Zum Religionsunterricht an der Mittelschule : Diskussionsbeitrag eines
alten Praktikers

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird der Zwang, zunächst vielleicht als Vorteil,

nach und nach als aufkeimender Glücks-

genuss, dann als bildende Weisheit bis zur
Schwelle der Liebe vordringen, um endlich
auch, sein schönstes Geschick, die Liebe

zum Zwingenden aus dem Staunen über
diesen Zwang der Liebe hervorzuholen."

Nachbemerkung: Der 2, Teil des Referates

(am Nachmittag) behandelte die Gestaltung des

religiösen Lebens an Mittelschulen, die kein
katholisches Internat führen, — Ueber die Gestaltung
des katholischen Religions Unterrichtes sprach
im ersten Referat H. H. Univ.-Prof. Regens Dr. Pius

Emmenegger, Domherr, fribourg.

St. Galten. A. Artho, Prof.

Zum Religionsunterricht an der Mittelschule
Diskussionsbeitrag eines alten Praktikers *

Darin sind wir wohl alle einig: dass der
Religionsunterricht das wichtigste Fach ist,

nicht nur an der Volksschule, sondern auch

an der Mittelschule und da — aus hier nicht
näher zu behandelnden Gründen — erst
recht. Das wichtigste Fach, wenn wir nämlich

die Wichtigkeit des zu vermittelnden
Stoffes und der durch diesen Unterricht zu
schaffenden Gesinnung für das zeitliche und

ewige Leben betrachten. Dabei wissen wir
wohl, dass diese für das ewige und zeitliche
Wohl so entscheidende Gesinnung bestehen

kann, auch wenn das Fach selber in der
Schule nur mangelhaft erteilt wird.

Der R. U. das wichtigste Fach. Ob wir in

gleicher Weise davon überzeugt sind, dass

der R. U. auch das schwierigste Fach

ist? Er ist es ganz sicher. Denn wenn im R. U.

alles das erreicht wird, was in allen andern
Fächern zu erreichen ist, so ist erst die
geringere Hälfte seiner Aufgabe erledigt. Es

handelt sich im R. U. ja nicht darum, wenigstens

nicht in letzter Linie darum, Kenntnisse

und, in der Schulstube selber erlernbare,

Fertigkeiten zu vermitteln. Hier handelt es

sich letztlich um Gesinnungsbildung, das

heisst um gefühls- und willensmässige
Einstellung zu dem, was im Unterrichte selber
als wahr, gut, schön und heilig „vorgestellt"
wurde. Es handelt sich um eine im Leben

immer von neuem und im harten Kampfe mit
der stolzen und schwachen Menschennatur zu

verwirklichende Aufgabe. Dem Zwecke des

* Zur Konferenz der ka(ti. Mitfelschulletirersctiaft

vom 14. Januar 1943 in Luzern.

R. U. stehen darum neben den Schwierigkeiten,

mit denen jeder profane Unterricht zu
rechnen hat, noch ganz andere Hindernisse

entgegen, die mit der erbsündlichen Natur
des Menschen und mit der Willensfreiheit
zusammenhängen.

Ob man sich dieser Tatsache der besondern

Schwierigkeit des Religions-Unterrichtes

immer auch genügend bewusst ist?

Dann wird man die Wahl eines Religions-
I e h r e r s nicht mehr als eine relativ
einfache Angelegenheit betrachten. Wer
bloss seine Theologie gründlich kann; wer
dazu auch noch ein frommer Priester ist;

wer ferner fähig ist, durch strammes
Auftreten sich „Achtung" zu verschaffen:
der taugt noch nicht zum Religionslehrer. Er

muss das zwar alles auch haben und sein,
aber es braucht noch viel mehr und Wesentlicheres

dazu. Er muss auch ein liebenswürdiger

und ein grosszügigerMensch sein. Er darf
nicht bloss durch äussere Mittel imponieren
können, er muss auch durch seine innern
Werte einer sein, zu dem der letzte Schüler

wenigstens in Achtung emporschaut. Er muss
nicht nur in der Theologie gründlich Bescheid

wissen, es ist ebenso notwendig, dass er auch
im Reiche der Seele und im besondern der
Seele des Jugendlichen zu Hause ist und um
alle Schlauheiten des Lebens weiss, am
besten sogar selber damit gerungen hat. Und

wenn Immer möglich, sollte er nicht nur
„durch" sein in dem, was zum fruchtbaren
Unterricht in seinem Fache gehört, er sollte
seinen Schülern auch noch bekannt und bei

77



ihnen geachfet und beliebt sein als hervorragender

Lehrer eines profanen Faches. Die
Gründe für diese Forderung sind leicht zu
erraten.

Wenn wir solche Religionslehrer hätten,
dann brauchten wir um die beste Methode
im R. U. auf der Mittelschulstufe nicht lange

zu_ disputieren. Solche Lehrer würden die
richtige Methode schon selber — schaffen,

aus ihrer eigenen reichen Lehrer- und

Erzieherpersönlichkeit heraus schaffen.

Und doch auch solche Religionslehrer hätten

nicht bei allen Schülern den von ihren
Kritikern verlangten Erfolg. Auch bei ihnen"

gäbe es — man täusche sich doch nicht! —
sog. Misserfolge ((ich sage ausdrücklich:

sogenannte Misserfolge). Nicht nur darum,
weil der eine und andere Schüler von Hause

oder von der Gasse schon gewisse Götter
oder Götzen mitbringt, die auch der beste

Religionslehrer nicht stürzen oder entthronen
kann, sondern auch darum, weil kein Mensch,
auch kein Lehrer — aus psychologischen
Gründen — es allen recht machen kann. Das

brachte nicht einmal der göttliche Lehrer und

dieser nicht einmal bei Theologen und

zukünftigen Bischöfen fertig.*
Jetzt aber für uns Durchschnitts-Religions-

lehrer — und wir werden wohl immer in der
Mehrzahl sein — einige Gedanken zur M e-
t h o d e des R. U., die ich an der KKMS.

vermisst habe.

Die Aufgabe des Religionslehrers an der
Mittelschule: die jungen Leute in ihrer zwei-

* Das sei zur Belehrung jener gesagt, die meinen,

es sei immer der Religionslöhrer oder seine
Methode schuld, wenn der eine und andere der Schüler

später den Grundsätzen des Religionsunterrichtes
untreu wird. Die gleichen Erwägungen gelten für
die religiöse Erziehung ganz allgemein,

auch für die religiöse Hausordnung,

von der an der KKMS so viel geredet wurde.
Auch hier gilt: Eines schickt siCh nicht für alle. Was
dem einen zusagt, mundet dem andern nicht, was
dem einen nützt, schadet vielleicht dem andern. Darum

sei die Forderung: einiges für alle, anderes bloss

fakultativ — hier angelegentlich unterstützt.

fen Menschwerdung von neuem für die
Religion zu gewinnen. Sie sind ja zwar
schon katholisch; aber sie waren es bis dahin
als Schüler der Volksschule; sie sollen es

jetzt von neuem und anders werden — als

Reifende.

Diese Religiosität lässt sich nun nicht
befehlen, auch durch die übliche Beweisführung
nicht schaffen.

Wir Religionslehrer vertrauen überhaupt
zu viel auf unsere Beweise. Ich betone beide
Ausdrücke: Beweise und u n s e r e
Beweise.

Beweise, ja! Aber man kann auch mit der
solidesten Beweisführung keine Gesinnung
schaffen. Wir unterrichten zuviel aus der —
irrigen — Ueberzeugung heraus, unsere
üblichen Beweise seien unwiderstehlich. Wir
glauben zu stark daran, dass unsere Beweise

eine physische Sicherheit vermitteln, ähnlich
der Mathematik oder Physik. Ich vergesse
nie, wie einmal ein bekannter Philosophieprofessor

an einer Versammlung den

gespannt zuhörenden Lehrern erklärte: wer an

der Sicherheit der sog. Gottesbeweise nur
im leisesten noch zweifeln könne, der sei

entweder ein Dummkopf, mit siebenfacher
Blindheit geschlagen, oder dann ein
Bösewicht. Nach diesem Schema, ich erinnere
mich noch gut, wurde uns „Philosophen"
gelegentlich „bewiesen", dass es einen Gott
gebe; dass der Mensch einen freien Willen
habe; dass seine Seele unsterblich sei; dass

Gott sich geoffenbart habe; dass Christus

Sohn Gottes sei. Wem da nur der leiseste

Zweifel aufsteige, dem fehle es entweder im

Kopfe oder im Herzen. Ich habe damals an
diese Sicherheit der Beweise geglaubt.
Geglaubt! Weil mir selber aber diese
Beweise nicht die vollkommene, unmittelbare
Evidenz gaben, die man uns verhiess, lebte
ich in der Ueberzeugung, dass es mir eben

an der erforderlichen Intelligenz oder an der

nötigen Tugendhaftigkeit fehle. Diese werde
mir später schon kommen, tröstete ich mich.
Aber sie kam nicht. Und darum war ich un-

78



ruhig, bis ich dann — ich war schon ordentlich

in den Jahren — unterscheiden lernte
zwischen vollkommener oder unmittelbarer
Evidenz und bloss unvollkommener Evidenz,
zwischen einer Sicherheit, wie sie z. B. die
Mathematik und die unmittelbare Anschauung

verleihen, und der bloss moralischen
Sicherheit, wie sie die weltanschaulichen
Beweise liefern. Es sei hier an ein Wort Dr.

Rademachers in seiem Buche „Religion und

Bildung" erinnert. Die Tatsache, dass die
Gottesbeweise so viel angezweifelt würden, sagt

er, käme auch daher — natürlich nicht nur
daher —, dass man mehr und anderes von
ihnen erwarte, als sie ihrer Natur nach leisten

können; sie gewährten eben keine
„mathematische Evidenz". In dieses Kapitel hinein

gehört auch die immer wieder vorgetragene
Auffassung, was wir zu glauben hätten, sei

viel sicherer, als was die profanen
Wissenschaften lehren. Weil Gott nicht getäuscht
werden und nicht täuschen könne wie die
Menschen. Ja, aber vorher musste eben durch

profanwissenschaftliche Methoden bewiesen

werden, dass Gott wirklich gesprochen habe
und dass der uns vorliegende Text wirklich
das gesprochene Gotteswort sei.

Was ich sagte, steht nicht im Widerspruch
mit der kirchlichen Lehre: dass der Mensch

— auch nach dem Sündenfalle — durch das

natürliche Licht der Vernunft Gott mit
Sicherheit erkennen — und seine Existenz

beweisen — könne. Man muss sich dabei nur
des Unterschiedes zwischen physischer und

moralischer Sicherheit bewusst bleiben.

Die Schüler für die Wahrheiten und

Forderungen unserer Religion gewinnen! Neben

dem üblichen deduktiven Weg dazu gibt
es noch einen andern, den induktiven oder

psychologischen Weg. Oder wie es im Lehrbuch

heisst: neben den äussern Beweisen

gibt es auch innere Beweise. Im Laufe der

Kirchengeschichte sind allergrösste Denker—
es sei nur an Tertullian und St. Augustin
erinnert — hauptsächlich auf diesem Wege
zur hl. Kirche gekommen. Und mir will schei¬

nen, unsere Zeit und die Jugend unserer Zeit
haben mehr Verständnis für diese innern

Beweise, für den psychologischen Weg. Ihr

liege die Wahrheit im berühmten Satze Te-

tullians: „Anima naturaliter
Christiana" besonders nahe: Die Menschenseele

ist so beschaffen, dass sie nach einem

Gotfe, nach der christlichen (katholischen)
Religion und nach jeder einzelnen Lehre
darin und jeder einzelnen ihrer Forderungen
eigentlich — schreit. Weil sie nur darin ihre

Erfüllung und ihre Ruhe finden kann. Im Sinne

eines Gedankens, den ich einst bei Robert
Mäder gelesen habe — ich zitiere bloss

sinngemäss —: Wenn man es einem unverdorbenen

jungen Menschen anheimstellte, seine

Religion selber zu wählen, so würde er sich

für die Religion mit einem sichtbaren

Gottesdienste, für die Religion der Madonna, für
die Religion des Papstes, für die Religion des

Beichtstuhles und des Tabernakels entscheiden.

Ob wir Lehrer der Religion auf diese

psychologische Tatsache immer auch genügend

Rücksicht nehmen?

Noch etwas. Machen wir uns keine Illusion!
Wenn ein Beweis uns selber noch so warm
macht, uns und den weltanschaulich ähnlich

eingestellten und psychologisch gleich veranlagten

Schülern noch so überzeugend scheint,
dass uns Zweifel an seiner Sieghaftigkeit gar
nicht aufkommen: bei andern Schülern
mit anderer ererbter oder anerzogener
weltanschaulicher und seelischer Eigenart wird er
vielleicht abprallen, ohne dass wir ihnen darum

einen Vorwurf machen dürften. Wir wissen

doch: „Quidquid recipitur, ad modum
recipients recipitur." Wie schwer ist es doch,
einen von etwas zu überzeugen, einem etwas

gar lieb zu machen, wenn es ihm nicht in den

Kram passt! Darum noch einmal: Fast ebenso

notwendig wie eine solide Theologie und

Logik ist dem Religionslehrer — und dem

Religionslehrer an der Mittelschule erst recht

— viel, viel psychologisches
Einfühlungsvermögen und viel viel
Kenntnis des wirklichenLebens.

79



Nicht nur das Glauben ist zur Seligkeit

— zur ewiigen und irdischen Seligkeit —
notwendig, sondern auch das Tun. Willst
du zum Leben eingehen, so halte dieGe-
b o t e. Naturgesetz, positiv - göttliche
Gebote, staatliche Gesetze, die Kirchengebote,
die Gebote und Verbote der Hausordnung!
Gewiss muss der Religionslehrer hinter jedes
dieser Gebote den Willen Gottes stellen.

Gott der Gesetzgeber! Der einzige! Der
Mensch sein Diener, der mit seinem Gotte
nicht zu rechten, sondern ihm einfach zu
gehorchen hat. Es ist nicht sehr schwer, wieder

auf deduktivem Wege zu beweisen, dass

die letzte Forderung, die der Mensch zu erfüllen

hat, von Gott stammt. — „Wenn du zum
Leben eingehen willst, so halte die Gebote."
Aber Gott scheint oft ein so harter, ein so

rücksichtsloser Gesetzgeber zu sein. Wenn

man doch seinen vielen Geboten und
Verboten etwas von ihrer Härte nehmen könnte!
Wenn man es den jungen Menschen durch

Besprechung der wirklichen Lebensverhältnisse

und der Folgen jedes gesetzwidrigen
Venhaltens erleben lassen könnte, dass die
Gebote, vom ersten bis zum allerletzten,
nicht nur da sind, damit wir einmal
ins — ewige — Leben eingehen, sondern
auch dazu, es schon in diesem Leben schön

zu haben! Der grosse deutsche Pädagoge
Sailer nennt seine Ethik im Untertitel
„Glückseligkeitslehre" und „Lehre vom Gutsein
und vom Wohlsein des Menschen".

„Was ist gut? — Was ist bös?" pflegt ein

Reljgionslehrer seine Schüler jeweilen zu

fragen. „Was dem Willen Gottes entspricht —
widerspricht —" antwortet der Schüler. Der

Lehrer ist damit noch nicht zufrieden. Er

fragt weiter: Was entspricht — widerspricht

— dem Willen Gottes? Mit andern Worten:
„Was gebietet — verbietet — Gott?" „Was
uns gut tut, genauer, was dem wahren

Menschsein gut tut bezw. schadet." Und es

wird nun die ganze Sittenlehre hindurch kein

einziges „Du sotlst" und „Du darfst nicht"

behandelt, ohne dass die Schüler immer auch

gründlich zu untersuchen haben, ob wirklich

jedes Gebot dem Menschsein nützt. Bis

schliesslich, nachdem alle Gebote und
Verbote, sogar der letzte Paragraph der
Hausordnung, unter diesem Gesichtspunkte
besprochen Sind, auch der vorlauteste Kritiker

zugeben muss: „Ja, es ist so; alle Gebote
sind schon des Menschen wegen
da". Und als an dieser nämlichen Anstalt die

Hausordnung, auch in ihrem religiösen Teil,

wieder einmal zu revidieren war, wurden
auch die Schüler der obern Klassen zur
Beratung herbeigezogen, und es wurde nichts

zum Gesetze erhoben, was nicht grossmehrheitlich

auch von den Schülern vom blossen

irdischen Schülerstandpunkt aus gebilligt
worden war.

Wir lehren, die Sünde sei eine Beleidigung

Gottes. Wir wissen und lassen es

auch die Schüler erleben, wie dieses Wort
zu verstehen ist. Wir sollten die Schüler es

auch erleben lassen, dass jede Sünde auch

eine Beleidigung des Menschseins ist.

Mit andern Worten: wir sollten unsern jungen

Menschen die Pflichten nicht nur
deduktiv nahebringen, sondern auch

induktiv.
Endlich noch ein Wort zum Arbeits-

prinzip im Religionsunterricht.
Besprechungen, wie wir sie eben erwähnten,
stehen schon im Dienste dieser wohl
fruchtbarsten Forderung der neuern
Pädagogik. Wir empfehlen das Arbeitsprinzip
auch für den R. U. Aus verschiedenen Gründen.

Schon darum, weil sonst schon aus
diesem Grunde die Religionsstunde langweiliger

wird als jedes andere Fach, wo schon

lange von jedem guten Lehrer im Geiste
des Arbeitsprinzips unterrichtet wird. Ein

R. U. ferner, wo auch der Schüler in reichem
Masse zum Worte kommt, wird ganz
anders „genossen", als wenn bloss immer
der Lehrer oder das Buch reden. Und der

R. U. muss dem Schüler doch ein liebes
80



Fach werden; sonst wird er, hat einer
gesagt, ein Geschlecht heranziehen, das ihn
abschafft. Und zudem: was nach Möglichkeit
selber erarbeitet wurde, Jost stärkere
Gefühle aus, wird tiefer erfasst und bleibt
dauernder in der Seele, als was bloss
„gelernt" wurde. Und soll endlich im Zeitalter
des Laienpriestertums und der katholischen
Aktion der gebildete Katholik nicht schon an
der Mittelschule lernen, sich unter Leitung
eines weitsichtigen und grosszügigen Theologen

möglichst selbsttätig mit religiös-sittlichen

Problemen auseinanderzusetzen?

Es wäre noch dieses und jenes zu sagen.
Der mir zur Verfügung gestellte Raum

mahnt zum Schlüsse.

Ich weiss: man ist in Fragen der Methodik

des R. U. an der Mittelschule nicht einig.
Wann wäre man übrigens in methodischen
Fragen je einig gewesen!

Einige sagen: Mehr mutige und sieghafte
Apologetik als bis anhin! Ich schlage vor:
Mehr Psychologie als bis anhin!

Einige saugen: Mehr klare Dogmatik und

Moral als bis anhin! Ich schlage vor: Mehr

Erdgeruch und Lebenskunde als bis anhin!

Einigesagen: Sicher bewiesene,
leichtverständliche und vom Schüler gewissenhaft
einzuprägende Definitionen, wie bis anhin! Ich

•schlage vor: Mehr Anregung und Anleitung
des Schülers zum Selbstdenken durch Buch

und Lehrer als bis anhin. L. R.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Religiöse Erziehung und Religionsunterricht in der weiblichen
Mittelschule*

Der gebotenen Kürze halber müssen hier bei
der Behandlung des grossen Stoffgebietes
ausführliche wissenschaftliche Begründungen
wegfallen. Der Hauptwert wird auf praktische

Andeutungen und Anregungen gelegt.

A.

Religiöses Leben im allgemeinen an der
weiblichen Mittelschule (Internat).

Selbstverständlich muss auch das religiöse
Leben des Mädchens im Reifealter nach dem

allgemein gültigen Ziel streben: Die
„Kinderreligion" muss „Erwachsenenreligion", der
religiöse Gedächtnisinhalt muss verstandesmässig
durchleuchtet und unterbaut, die kindlich
religiöse Gewohnheit muss zum bewusst persönlichen

Einsatz werden. Das Ziel ist klar; aber
der Weg führt durch mannigfaltige Schwierigkeiten.

Das Pubertätsalter ist voll Unruhe und

Widerspruch und Trotz; Freiheitstrieb und
Liebestrieb stören immer wieder eine ruhige see-

* Referat an der Konferenz der kath, Mittelschul-
lehrerschaft vom 14. Januar 1943.

lische Entwicklung. Rechnen wir dazu die noch

grösseren, heftigeren körperlichen und
seelischen Schwankungen des Mädchens in den

Reifejahren, das dabei erst noch zwischen die
Paragraphen des staatlichen Studienreglementes
und der intematlichen Hausordnung gezwängt
wird — so wird man Schwierigkeiten
im religiösen Leben an der weiblichen Mittelschule

nicht verwunderlich finden. Ich greife
gerade jene heraus, die — mit einem Seitenblick

auf das kathol. Mädcheninstitut — beinahe

zum „technischen Ausdruck" geworden ist, die

„Religiöse Ueberfütterung".

Man meint damit allzuhäufige, übermässige
Eingriffe in die freie Gestaltung des jugendlichen
religiösen Lebens — Einengung und Uebersäfti-

gung, die sich im späteren Leben verhängnisvoll

auswirken. Man empfiehlt dagegen
salomonisch die „goldene Mitte', nicht zu viel und
nicht zu wenig Aber, was heisst das praktisch

für das weibliche Internat, wie es ja unsere
bedeutenden katholischen Mädchengymnasien
und Lehrerinnenseminarien sind?

81


	Zum Religionsunterricht an der Mittelschule : Diskussionsbeitrag eines alten Praktikers

