
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 3: Religionsunterricht und religiöses Leben II

Artikel: Um die Gestaltung des religiösen Lebens an den katholischen
Mittelschulen : Vortrag

Autor: Artho, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um die Gestaltung des religiösen Lebens an den
katholischen Mittelschulen *

i.
•

Verglichen mit dem Leben an jenen
Mittelschulen, die keinen Internats - Charakter

aufweisen, scheint dem Studenten manchmal

der Hag oder die Mauer, welche das

Kollegium umschliessen, ein wesentliches

Symbol des Kollegium-Lebens zu sein —
auch in religiösen Belangen. Und gewiss
braucht es ein Gehege um diese kostbare

Saat, die es zu schützen und zu erzielen gilt.
Ist es doch Aufgabe der Kollegien, bei den

Zöglingen nicht bloss die Schulordnung,
sondern auch alle andern notwendigen Er-

ziehungsmassnahmen des Elternhauses für
die ausserschulische Zeit durchzusetzen. Um

aber die richtige Mitte von Freiheit und

Zwang einzuhalten, ist für den Erzieher die
Erkenntnis sehr wichtig, dass die Kollegimauern

einen geistig lebendigen
Mikrokosmos umschliessen: zahlreiche und meist

hoffnungsberechtigte Jungmenschen aus

wertvollen Familien verschiedenster Prägung
und Schichtung, geeint durch Religion und

Bildungsziel, zusammengefasst zu einer

neuen, grossen Erziehungsgemeinschaft, in

der viele ihren ordentlichen Weg zum Prie-
stertum und noch mehr andere zu einem

gelehrten Laienberuf machen.

Das Kollegium ist ein Erziehungskörper

eigener Art. Es ist kein Ersatz für irgend
eine kranke Familie, kein Waisenhaus und
keine Zwangsanstalt, sondern eine von den
Schülereltern frei gewählte Erzieherin zu
einem gehobenen Beruf, wobei den jungen
Katholiken eine feste, auf dem Boden der
Religion gewachsene Lebens- und Weltanschauung

vermittelt wird. Der harmonische Aufbau,
in dem Schule und ausserschulisches Leben

(Internat) zu einer organischen Einheit ver-

* Gekürzte Wiedergabe des Referates an der
V. 'Konferenz der katholischen Mittelschullehrer der
Sdhweiz; 1. Teil: An den katholischen Kollegien.

bunden sind, schafft einen überaus günstigen

Boden: ein Jugendreich, wie man es

sich kaum schöner denken kann. Vor den

(meist geistlichen) Professoren steht als

Königsproblem der Erziehung, auch in den Jahren

der entscheidendsten Entwicklung in den
Herzen der anvertrauten Zöglinge eine
echte und lebendige Hingabe an Gott und

sein Werk wach zu halten. Gelingt es, im

Religiösen die Studenten zu einem lustvollen

Mitgehen zu bringen, so ist für später
und für alles Uebrige sehr viel gewonnen.

Darum bemüht sich die Erziehung eines

Kollegiums, positiv gerichtet zu sein und

religiöse und sittliche Werte unverfälscht im
Geiste Christi zu vermitteln. Was irgendwie
an positiven Werten zur Verfügung steht,

wird den Studenten in seltenener Fülle
geboten: ganz katholische Weltanschauung
und Lebenshaltung, kirchliche Erziehungsanlage

und Erziehungsweisheit, Priester als

Lehrer, voll ausgebauter Religionsunterricht
und religiös normierte Aufsicht; tägliche
Schulmesse, grösste Leichtigkeit für häufige
Kommunion, günstige Beichtgelegenheit bei
verschiedenen Vätern, individuelle
Seelenführung; das Milieu der Gleichgesinnten und

Gleichgerichteten; gemeinsame tägliche
Gebete; Exerzitien; zahlreiche Andachten;
Studentenkongregationen und religiöse Zirkel
wie Missionsbund etc., schliesslich hundert

Bemühungen, Anregungen, Ansprachen und

auf die Studenten abgestimmte Predigten.
Weil die Erziehung umfassend sein soll, werden

die geistlichen Lehrer immer wieder
versuchen, den ganzen christlichen Werthimmel
aufleuchten zu lassen, um d i e Ziele zu
erreichen, wegen deren die Familien ihre
Söhne einem katholischen Institute

anvertrauten. Die natürlichen Vorteile der
Familienerziehung sollen durch andere, zum Teil

durch besser darbietbare übernatürliche

66



Werfmöglichkeiten und erprobtere
Erziehungsweisheit ausgeglichen werden.

Das Kollegium kann die Familie nicht
einfachen und durchgehend kopieren, auch

nicht vollständig ersetzen. Darum muss es

seine eigene Erziehungsform suchen, um die
Werte der Familie, der Jugendorganisation
usw. auf seine Art und in seinem Rahmen zu
realisieren. Seine Gemeinschaft gehorcht
Gesetzen, die sich im Laufe langer Erfahrung

herausgebildet haben. Das Kollegium wird
alles tun, um einen Zögling seiner Familie
nicht entfremden zu lassen. Darum auch die
langen Sommerferien, damit die jungen
Leute wieder recht einwurzeln. Aber während

des Schuljahres wird das Kollegium als

geschlossener Erziehungsorganismus
Fremderzieher nach Möglichkeit ausschalten. Es

gibt sogar Fälle, wo gegen gewisse Einflüsse

eines einzelnen Elternhauses erzogen werden

muss; nicht selten kann dies im Zögling
zu kritischen Phasen führen, die auch für die

religiöse Entwicklung entscheidend werden.

Es kümmert den Erzieher erst in zweiter
Linie, mit welcher Einstellung er den Zögling
empfängt; er versucht in erster Linie, in ihm

die Idee Gottes zu erkennen und zu gestalten.

Die Bildungsgüter, die Wunder der Natur

und die christliche Werterfassung sollen
in ihm aufgehen, seine Frömmigkeit soll ein
frohes Gehen zu Gott werden, so stark

gefügt, dass sie sich auch in den Mannesjahren
bewährt.

Kollegiumserziehung sieht den Studenten
auch nicht bloss als Einzelwesen, sondern als

kostbares Glied der menschlichen Gemeinschaft,

in der allein der Mensch vollkommene
Persönlichkeit werden kann. Darum erzieht
das Kollegium in seiner engeren, aber doch
weit über die einzelne Familie hinausgreifenden

Gemeinschaft zum bewussten Dienst an

der grösseren von Kirche, Staat und Menschheit.

Die kameradschaftliche, oft brüderliche

Einstellung der internen Studenten umfasst

ähnlich wie im Militärdienst alle Bezirke des

täglichen Lebens und unterwirft sie dauernd

der nämlichen Ordnung, während des ganzen

Tages. Lange bevor es Arbeitslager,
Arbeitsdienst und Landjahr gab, haben die
Kollegien in dieser Hinsicht „sozial" erzogen,
wenn auch der Akzent wie bei allen
Schülerunternehmungen — der gute Wille zu sozialer

Leistung ist ja das einzige Eigenkapital —
mehr auf dem brüderlichen Verhalten, auf

der geistigen Haltung, als auf einer tatsächlichen

sozialen Betätigung als solcher ruhen
kann.

II.

Auffallend ist nun die Erfahrungstatsache,
dass noch allzuviele Studenten unserer
Kollegien diesen Geist christlicher
Lebensgestaltung und Hingabe an Gott zu wenig

in sich aufnehmen und mit steigender
Schulklasse und langer Anwesenheit im Internat

manchmal mit ansteigender Schärfe
ablehnen. Oft liegt die Schuld bei ihnen selber.
Aber auch die Lehrer haben sich Rechenschaft

zu geben, ob und wie weit sie alles

recht getan haben, und ob dem Erziehungssystem

keine Mängel anhaften, die nachteilig
wirken. Denn fast alle vorgenannten und
ebensoviele andere Studenten, welche sich

im Kollegium und später als Akademiker
religiös tadellos betätigen, üben oft heftige Kritik

an der religiösen Betreuung, als ob ihnen

die Kollegienjahre nicht die echte religiöse
Formung hätten bieten können oder doch
nicht in richtiger Weise geboten hätten.
Schuld seien offenkundige Mängel. — Wenn
auch im Leben draussen stehende Männer,
die religiös wertvoll blieben, im Urteil
gegenüber der religiösen Gestaltungskraft der
Kollegiumserziehung meist freundlicher und
auf alle Fälle gerechter werden, so ist doch
bezeichnend, dass der angebrachte Tadel

für den Einzelfall auch beim ruhigeren Urteil
fast stets aufrechterhalten wird. Darum ist
entscheidend zu wissen, was ernste, aber an
keine Schablone gewöhnte Studenten und

spätere Akademiker an der Gestaltung des

religiösen Lebens an Kollegien dauernd
auszusetzen haben.

67



Aus Briefen, Aufsätzen und schriftlichen

Bemerkungen, die mir von Studenten seit
1939 zukamen, nehme ich Gedanken 1 heraus,

die immer und immer wiederkehren und

ungünstig lauten. (Natürlich gibt es
auch viele günstige, selbst dankbarste
Bekenntnisse über religiöse Führung am Kollegium,

aber diese gehören nicht in diesen

Zusammenhang, wo mit der Suche nach
vermeidbaren Fehlern katholischer Kollegiumserziehung

begonnen werden soll, und heben
auch die ungünstigen Urteile nicht auf, weil
eben beide Arten von Feststellungen im
wirklichen Leben nebeneinander hergehen.)
Die herangezogenen Urteile sind öfters von
studentischer Unreife in Formulierung und

Wertung, aber richtig beobachtet, so wie
auch die heutigen Akademiker in ihren

Studentenjahren richtig beobachten konnten.
Die Urteile sind einseitig, besonders in der

vom Verfasser gewollten Form massierter

Zusammenstellung; aber sie verbleiben
dennoch durch die Tatsachen belegte wahre

Erfahrungen ehrlicher und religiös ernsthafter
Studenten. Dies geht schon daraus hervor,
dass kein einziger der berücksichtigten
Student die Klage unterliess, durch die genannten

Mängel seien ihm oder einigen seiner
Kameraden widrige Hindernisse entstanden.

Eine Einzelaussage hat selbstverständlich

auch nur die Verhältnisse eines einzigen
bestimmten Kollegiums im Auge, vielleicht

sogar nur einen vorübergehenden Zustand

oder eine einzelhafte Erfahrung im Kollegium
zum Gegenstand. Aber die verwendeten

Aussagen könnten für die meisten Kollegien
in einem nicht allzu begrenzten Umfang
durch wiederum gleiche und ebenso wahre

1 nehme ich Zitate heraus Aus mehreren

und leichtverständlichen Gründen verzichtet der

Verfasser darauf, an dieser Stelle die ausführlichen

und temperamentvollen Aussagen der einzelnen
Studenten in extenso wiederzugeben. Die Zitate umfass-

ten einen Viertel des Referates über die Kollegien
und waren in ausschliesslicher Rücksicht auf die in

Luzern anwesenden Konferenzteilnehmer ausgewählt

worden.

Aussagen anderer Studenten ergänzt und
belegt werden2 und entbehren deshalb nicht
einer genügend tragbaren Allgemeinheit3.
Gerade nach diesem Gesichtspunkte wurden

vom Referenten die Zitate ausgewählt und
einzelhaftere Feststellungen, wenn sie auch
noch so richtig und eindrucksvoll waren,
weggelassen.

Die Zusammenfassung der häufigen Faktoren,

welche nach der Ueberzeugung vieler
Studenten (und Akademiker!) die Entwicklung

des religiösen Lebens von Studenten

am Kollegium ungünstig beeinflusst haben,

ergibt folgendes Bild:

2 Diesbezüglich musste auch ein opponierender
Konferenzteilnehmer in der „Schweiz. Kirchen-Zeitung"

1943, Nr. 4 gestehen: „Aehnliche Töne hörten

wir an der Erziehertagung im Oktober 1942." Aber
nicht bloss an Konterenzen lassen sich solche Töne

vernehmen. Wer unvoreingenommen herumhört, kann

es allerorten in Erfahrung bringen: beim Grossteil
der Studenten und Akademiker, bei Präfekten, Erziehern

und Schülereltern. Darum darf auch von einer

„zu schmalen Basis" (SKZ, 1943, Nr. 4) nicht mehr

gesprochen werden.

3 Gewiss darf die Gesamtheit aller Vorwürfe,
gerade weil sie zusammengetragen und einseitig
hervorgehoben werden, nicht in globo und als typisches
Merkmal religiöser Betreuung auf alle Kollegien oder
auf ein einzelnes allein bezogen werden. Sowohl

der Referent wie der Verfasser haben in diesem

Punkte, wie mehrmals ausdrücklich betont wurde,
mehr dem Reformbedürftigen und Fehlerhaften

nachgespürt und das Positive der Einführung überlassen

Wie jede menschliche Erziehung, hat auch die
katholische Internatserziehung ihre Versager-Möglichkeiten,

die bdho'ben werden können. Voraussetzung
ist allerdings, dass Fehlerquellen aufrichtig anerkannt

werden. 'Der Verfasser würde wirklich falsch interpretiert,

wenn man ihm zumuten wollte, er sehe nur die

„Schatten über der Schule" und Hesse das Gute, das

er ja im Hinblick auf eine erzieherisch nützliche

Aussprache nicht mit ebensolcher Ausführlichkeit zu

beweihräuchern hatte, nicht mehr gelten. Gegen eine
solche „Lüge der Statistik" müsste sich der Verfasser

zugleich mit dem Kritiker wenden (Dr. R. E. in SKZ,

1943, Nr. 3). Wenn aber der Kritiker die vom
Referat gezogenen Grenzen achtet, wird er von
„Verallgemeinerung" oder „unvollständigem Situationsbild"
nicht mehr reden und die „Wahrheiten" einer „Statistik"

empfinden können.

68



a) In der direkten Gestaltung des religiösen

Lebens von Seiten des Kollegiums: allzu
viele Gottesdienste, Kirchenbesuche,
Andachten, Predigten und Gebete. Diese rufen
bei vielen sonst gutwilligen Leuten einer
religiösen Uebersättigung. Aus diesem Grund
würden religiöse Funktionen möglichst
schlecht mitgemacht (z. B. Romanelesen,

Schwatzen, Vor-sich-hindösen in der Kirche).
Auf Grund anwachsenden religiösen Widerwillens

schwinde die Ehrfurcht vor dem
Heiligen. Schaden stifte die alltägliche Erzwingung

religiöser Betätigung, die nicht durch

Vorschriften der Kirche, sondern bloss durch
die Hausordnung des Kollegiums verlangt ist

(darunter auch die Erzwingung der täglichen
Schulmesse!). — Uebertriebene und unkluge
Zwängereien anderer Art in der religiösen
Betätigung, z. B. Erzwingung des

Vesperbesuches, des Kommunionempfanges etc. in

der Kollegiumskirche bei externen Schülern,

die hiedurch aus ihrem Pfarrei- und

Familienleben, in welchem sie verankert
bleiben möchten, herausfallen und eventuell
auch um die sonntäglichen Vorteile im Kreise

der Familie (etwa Familienspaziergang,
Besuche) gebracht werden. — Für Studenten
fremder Muttersprache mangle, auch wenn
diese ziemlich zahlreich seien, jede religiöse
Fürsorge, die sich der religiösen Eigenartdie-
ser Schüler anpasst. Selbst geistliche Lehrer

zeigten hierfür kein Interesse, auch wenn dies

gut möglich und um des religiösen Erfolges
willen sehr vorteilhaft wäre. In der
Muttersprache würden keine Ansprachen oder
Andachten gehalten, selbst wenn Geistliche der
nämlichen Sprache am Kollegium wirkten.

„Als fremdsprachiger Schüler fühlt man sich

religiös ganz verlassen, was besonders den

jüngeren Studenten sehr schadet." — Auch

Schüler der herrschenden Sprache klagen hin

und wieder, dass eine gediegene religiöse

Erziehung individueller Art fehle: man höre

wohl viele Predigten und Exhorten, aber der

Einzelschüler bleibe sich selbst überlassen.

Wenn es einmal zu einer Aussprache

komme, seien diese unerfreulicher Natur. —
Religiöse Vereinigungen wie die
Studentenkongregation seien oft untätig, toter Ballast.

— Grosses Aergernis erweckt es beim
Studenten, wenn bei einzelnen Lehrern (geistlichen

Professoren, Präfekt, Religionslehrer)
die Sittenpredigten mit ihrem eigenen Leben
nicht übereinstimmen; nicht nur charakterliche

Schwächen werden übel empfunden
(und für Selbstentschuldigungen ausgebeutet),

sondern ebenso unfrommes Eigenverhalten

(z. B. ansfössig flüchtiges Messelesen,
liederliche Ausnützung der Lehrstunden für

Religionsunterricht). — Man dulde da und

dort liederliches Beten seitens der Studenten,

gebe sich zu rasch zufrieden mit einer
offensichtlich nur mechanischen Erfüllung
religiöser Betätigung. Statt das Notwendige
vollkommener zu verlangen, dulde man, dass

das Allzuviele schlecht getan werde. Das

religiöse Niveau leide darunter so sehr, dass

viele Studenten überraschend leicht nachlassen

und religiös unwertig würden. — Im

Religionsunterricht werde zu viel und zu
lebensfremd theoretisiert. Der Unterricht
stehe methodisch den andern Fächern weit
nach. Notwendigste praktische Fragen, die
dem Lehrer unbequem lägen, würden auf

die lange Bank geschoben. Die Hl. Schrift
und andere wichtige Lehrstoffe fehlten im

Lehrplan. Gewisse Religionslehrer seien bei
Diskussionen nicht sattelfest; an Stelle von
Beweisen stellten sie blosse Gegenbehauptungen

auf, würden „persönlich" oder
konstruierten gar Meinungsdelikte und verlören
mit ihrem Ansehen auch die Einflussnahme

auf die religiöse Entwicklung der Studenten.

b) In der Gestaltung der übrigen Erziehung:

Ungünstig lautet das Urteil über
Erziehungsfehler aller Art, auch wenn diese mit
der Religion direkt nichts zu tun haben.

Am meisten schädigen eine erspriessliche

religiöse Entwicklung: die ungerechte
Behandlung eines Zöglings (wobei dessen

Kameraden oft empfindsamer sind als der
Betroffene selbst). Ungerechte Verdächtigung

69



jeder Art. Erweise unverdienten Misstrauens,
welche bei längerer Dauer katastrophal
wirken. Parteilichkeit. Duldung offener
Missstände durch die Kollegiumsleitung. —
Ueberspitztes Hervorkehren der erzieherischen

oder geistlichen Autorität, besonders

wenn dabei eigene Fehler oder Unzulänglichkeiten

kompensiert werden sollen. Uebertrie-
bene Bevormundung der Studenten in allen

möglichen Lebensbezirken bis zur Unterdrük-

kung jeden Spielraumes für persönliche
Lebens- und Freizeitgestaltung durch eine auch

lächerliche Kleinigkeiten umfassende

Reglementierung des ganzen täglichen Lebens

ausserhalb der Schule. Beim Studenten
kommt dann das Gefühl auf, dass er nicht
mehr „daheim" sei, sondern in einer Zwangsanstalt.

Die Zurückführung solcher Zustände
auf „katholische Erziehungsgrundsätze" ist

besonders schlimm. Um (oft ganz erfolgreich!)

die engen Vorschriften zu umgehen,
verderben gewisse Schüler ihren Charakter
durch Verstellung und Heuchelei. Die
Atmosphäre zwischen Erzieher und Zögling wird
vergiftet und so spannunggeladen, dass eine
erfolgreiche Erziehertätigkeit fast unmöglich
wird. „Von der letztjährigen Maturaklasse

(Typus C) geht noch ein einziger regelmässig

zur Kirche (von einem guten Dutzend). Die
andern sind durch den Zwang vorläufig
religiöse Revolutionäre." — Besonders heftige
Vorwürfe richten sich gegen die Strafpraxis
einzelner Lehrer und Präfekfen: erzieherisch

grobes Vorgehen; blödsinniges Sätzeab-

schreiben, Herausknienlassen etc.; öffentliche
Bloßstellung; Verletzung des Ehrgefühls, wobei

sich der Zögling kaum verteidigen
könnte. Unwürdige Ausfragerei. Mangelhafte

Weltaufgeschlossenheit und Weltkenntnis

geistlicher Lehrer. Intolerante Beurteilung

von Menschen, die „nicht katholisch"
bis zu jenen, die „nicht gleicher Meinung"
sind, durch Religionslehrer und Präfekten.

Schlechtwillige oder doch auffallend falsche

Beurteilung nichtkatholischer Leistungen und

Werte bis zur geringschätzigen Behandlung

gutkatholischer Leistungen, sofern diese von
einer bestimmten „anderen" Richtung kommen

oder einfachhin einem Lehrer nicht in

den Kram passen. Schlechte Vorbereitung
für das spätere soziale Wirken. „Man paukt
uns ein, Elite zu sein und entfernt uns vom
arbeitenden Volk." Ungenügende ethische
oder wissenschaftliche4 Vorbereitung für das

Leben an der Universität.

III.

Anhand dieser Vorhalte lässt sich

feststellen, dass die von Seiten eines Kollegiums
vorkommenden Fehlleistungen in der
Gestaltung des religiösen Lebens nur teilweise
mit der besonderen Erziehungsstruktur eines
katholischen Kollegiums verbunden sind.

Einige unter a) aufgeführten und fast alle unter

b) genannten Vorbehalte können auch in
der Heimerziehung durch die Familien und,
soweit es Fehler der Schulführung sind, auch

an den andern Mittelschulen festgestellt werden.

Immerhin ist zu beachten, dass sich der
weitaus grösste Teil der Klagen auf die
Internatserziehung ausserhalb des Schulrahmens

4 Dazu schreibt auch Max Zollinger in „Neue
Schweiz. Rundschau", Okt. 1942, „Um die Reform der
Schweiz. Gymnasien": Die Universität verlangt „hoch-
schulreife Jugend, d. b. Leute mit Fähigkeiten des

Geistes und Charakters, die einem jungen Akademiker

ermöglichen, irgend ein akademisches Studium

mit Erfolg zu verfolgen. Das erwartet auch die Jugend,
und nichts anderes. Sie würde die Gymnasien
verfluchen, wenn sie dieses Ziel freigeben würden

zugunsten eines noch so schönen, aber hier nicht mehr

genügenden Bildungsideals". Nichts ist peinlicher für
einen intelligenten, wissenseifrigen Jungakademiker, als

wenn seine wissenschaltiche Vorbildung neben derjenigen

anderer Studenten nicht als ganz ebenbürtig
anerkannt werden kann. Dabei genügt beispielsweise für

einen Medizinstudenten die Feststellung, dass die
naturwissenschaftlichen Fächer mangelhaft geboten worden

seien, auch wenn etwa die klassischen Sprachen
als „Kompensation" im Bildungsganzen angeboten
werden könnten. Unter dem Einfluss der Reaktion und

der neuen Umgebung kommt dann leicht eine
Einstelking auf, die alles verwirft, was im Kollegium als

das „eine Notwendige" erschien, und dazu gehörte in

vorderster Linie — die religiöse Grundhaltung.

70



bezieht. Sofern aber Erziehungsfehler
vorkommen, sind sie an unsern katholischen

Kollegien mit besonderer Strenge auszumerzen;

der Grund dafür wird nachfolgend (III, 1)

dargelegt.
Auch für eine abwägende Beurteilung sind

die meisten der obigen Vorhalte ganz klar
und bedürfen keiner Diskussion. Wenn sie

irgendwo zutreffen, sind sie einfachhin und

soweit als möglich abzustellen. Bei andern

dagegen mag darüber diskutiert werden, wie
weit sie überhaupt als Fehler und nicht als

wertvolle Massnahmen zur Heranbildung
katholischer Akademiker verteidigt werden
müssen (z. B. Erzwingung der Teilnahme an

der täglichen Schulmesse). Durch Korrekturen,

die gewissen Studenten zugute kommen
können, werden auch nicht selten Nachteile
mit in Kauf genommen, die in anderer Richtung

noch kritischeren Vorhalten rufen würden.

Die Gewährung bestimmter, in einer
Familie vertretbarer Freiheiten würde
beispielsweise sofort dazu führen, dass die Ordnung

des Hauses und die gute Erziehung
anderer Schüler darunter leiden müssten. Es

bleibt hier Sache einer klugen Leitung, den

richtigen Mittelweg zu finden.

Gewisse Folgerungen müssen aber auch

hier gezogen werden.

1. Erziehung im weitesten Sinn

(einschliesslich von Erziehungsfehlern und
falschen Erziehungsmethoden) kann an einem
katholischen Kollegium von der Gestaltung
des religiösen Lebens von sehr vielen
Studenten nicht getrennt gedacht und in ihren

Herzen nicht getrennt empfunden werden.

Weil die Erziehung offiziell auf die katholische

Religion ausgerichtet ist und in ihrem

Namen gefordert und durch geistliche Lehrer

vertreten wird, fällt jeder Erziehungsfehler
beim durchschnittlichen Studenten nicht auf

die Erziehungsträger allein, sondern auch auf

die Religion selbst zurück. Die katholische

Internatserziehung hat einen fairen Vorteil:

es steht ihr fast jeder positive religiöse
Erziehungswert zur Verfügung. Das rein

katholische und religiös organisierte
Erziehungssystem hat aber auch (im Gegensatz

zur rein katholischen, aber nicht organisierten

Erziehung in der katholischen Familie)
einen unfairen Nachteil: alle Erziehungsfehler

und alle erzieherischen Versager, an
denen die Erziehung eines katholischen Kollegiums

vielleicht ganz unschuldig ist, fallen
auf die „katholische" Erziehung als solche

zurück, auch wenn dies noch so ungerecht
wäre. Wenn schon sonstwie gelehrte Leute

einen katholischen Versager ohne weiteres
seiner kirchlichen Erziehung aufs Konto zu

setzen vermögen, selbst wenn der Betreffende

den Gegenbeweis liefert, wie sollte
dann in Fällen, wo wirkliche Fehler

„untergeordneter Stellen" passierten, eine gerechtere

Meinung sich durchsetzen. Und der

Student, unreifer als erfahrene Leute, schiebt
die Schuld mit einem Quintchen Recht auf

„die Religion" zurück. Einem unreifen
Durchschnittsmenschen kommt man mit einer

klugen Unterscheidung nur selten bei. Dies

ist der unfaire Nachteil, den z. B. eine
Kantonsschule, auch eine katholische, kaum je
zu tragen hat. Daraus ergeben sich, auch

sonst einer wahrhaft guten religiösen Erziehung

zuliebe, folgende Postulate:

a) Die geistlichen Lehrer eines Kollegiums
müssen ausserordentlich sorgfältig ausgewählt

werden nach ihrer menschlichen,
erzieherischen und wissenschaftlichen Qualifikation.

Es ist unerträglich, wenn für unsere
idealsten Schultypen nicht beste
Erzieherpersönlichkeiten ausgewählt werden. Ungünstige
Lehrkräfte müssen dringend zurückgezogen
werden; kein in der Seelsorge Untüchtiger
darf in einem Kollegium „untergebracht"
werden. Der väterlich wohlgesinnte, selbstlose,

taktvolle, selbstbeherrschte, seelisch

hochstehende, mit viel Geduld und Wissen

begabte Geistliche ist der beste Erzieher für

Studenten. Stonner verlangt in seinem Buch

„Religiös-sittliche Führung Jugendlicher
durch den Priester" für den einfachen

Jugendseelsorger des Volkes in den Untertiteln sei-

71



nes Buches: Liebe, Güte (das ich durch

„väterlich" ersetze, weil darin das Autoritätsverhältnis

gewahrt bleibt), Frömmigkeit,
tadellose Tugend, Weltoffenheit, Weite,
Ruhe und Gelassenheit, feinfühlende
Gerechtigkeit, Klarheit, Zuverlässigkeit, Demut
und Anspruchslosigkeit; dazu Lebenskenntnis,

Klugheit, Begabung, Wissenschaft,

Schweigsamkeit, Takt, Anpassungsfähigkeit,
Anregungsfähigkeit, Mut und Optimismus.
Die Anforderungen, besonders für Präfekten
und Religionslehrer an Kollegien, dürfen nicht

geringer gestellt werden.

b) Notwendig ist auch eine Aussprachestelle

für Schüler und Schülereltern, wenn
diese glauben, eine Klage mit Recht anbringen

zu dürfen. Normalerweise ist die Prä-

fektur hierfür da, und wenn es gegen diese

geht, das Rektorat. Der Präfekt ist unter
normalen Verhältnissen jene offizielle
Vertrauensperson, welche im Kollegium die
Eltern eines Studenten vertritt. Dann aber

muss der Präfekt am Kollegium auch in

erster Linie wirken dürfen als Vertreter
und im pädagogischen Interesse des Schülers

und nicht im Interesse des beklagten Lehrers

gegenüber dem klagenden Schüler.

Wenigstens die Lehrer eines Kollegiums sollten
diesen Standpunkt verstehen und nicht einen
Präfekten offen oder versteckt angreifen,

wenn er seine Vermittlerdienste ehrlich
durchführen will. Diese Einsicht verlangt
Selbstbeherrschung und Selbstbescheidung.
Aber geistliche Lehrer, die ihre Differenzen

mit einem Schüler nicht selber zufriedenstellend

beizulegen vermochten, sollten dem

Erziehungswerk zuliebe die Mühen der Präfek-

tur auf nobelste Weise unterstützen; und ein

weiser Präfekt wird auch die Sachlage eines
Lehrers nicht verschlechtern und nicht taktlos

werden gegen seine Mitarbeiter. Wehe
der religiösen und sonstigen sittlichen

Entwicklung interner Studenten, wenn der

Präfekt, dieser entscheidendste Erziehungsträger

am Kollegium, seiner Aufgabe nicht gewachsen

ist! Er ist nicht bloss der wichtigste Fak¬

tor guten Gelingens in der Gemeinschaftserziehung,

sondern häufig auch der einzige,
welcher, wenn er hervorragende Eigenschaffen

und das Vertrauen seiner Zöglinge
besitzt, die Erziehungsfehler der andern

Erziehungsträger ausbessern oder wiedergutmachen

kann. Mit seinem Ansehen, seiner Stellung

und seinen Qualifikationen steht und

fällt grossenteils das Erziehungswerk eines

katholischen Kollegiums.

c) Die Erziehungsträger müssen sich aller
Studenten individuell annehmen, ohne

aufdringlich zu werden. Frohes Helfen bei

kleinen Schwierigkeiten selbst manueller Art
und offensichtliches Wohlwollen schaffen

jenes herrliche Gefühl des Daheimseins, das

hundert Studenten mehr bietet als die
scharfsinnigsten Pflichtvorträge vom Präfektenpult.

d) In bezug auf das Vielerlei von
Vorschriften sagt Thomas von Aquin: „Absti-
neant praelati a multitudine legum." (Nur
weise Mässigung verspricht Erfolg.)

e) Die indirekte Beeinflussungsmethode

muss in der Erziehung stärker herangezogen
werden, sofern der Schüler zu einer neuen
Stellungnahme erst gebracht werden soll.

Ein Beispiel: Anstatt gegen sozialistische

Systeme Attacken zu reiten, möge man durch
eine Vortragsreihe „Geschichte des Feudalismus,

Liberalismus, Sozialismus etc." (etwa
im Geschichtsunterricht oder in Bildungskursen)

die massgebenden Ideen dieser Systeme

darlegen, ihre Absichten, Reformideen, Vorteile

und Schäden, die positiven und negativen

Seiten. In diesem Zusammenhang wird
eine katholische Wertung sehr gern
entgegengenommen. Die einseitige und
vielleicht gehässige Hervorstellung der bloss

negativen Punkte wird stets geringeren Erfolg

haben, vielleicht als Unrecht empfunden,
lässt die Frage offen, ob man einer objektiven

Darlegung ausweichen müsse, und

lähmt im späteren Leben eine fruchtbare

Auseinandersetzung mit einem Anhänger
solcher Ideen. Man kann auch einem Gegner
nicht leichter zum Opfer fallen, als wenn

72



man dessen S+arke, d. h hier die starken

Seiten seiner Anschauung nicht kennt.

Das Kollegium muss peinlich darauf achten,

die Zöglinge vor geistiger, sozialer,
moralischer und religiöser Engherzigkeit zu
bewahren. Das Bestreben, die Wahrheit des

katholischen Glaubens erglänzen zu machen,
darf nicht dazu führen, das Nichtkatholische

verzerrt, als unbedeutend oder gar lächerlich

hinzustellen oder nichtkatholische

Leistungen leichtfertig zu übersehen. Sonst wird
die Hochschule ein böses Veto einlegen.
Man darf nicht einmal an katholischen
Fehlleistungen leichthin vorübergehen. Solche

Einseitigkeiten wirken sich später schlimm

aus: Schwierigkeiten des Sich-Zurechtfindens;

Glaubensschwierigkeiten; Feststellung,
unrichtig informiert zu sein; Gewissensnöte;
vielleicht Ueberbordwerfen der katholischen

Weltanschauung, weil man wähnt einen
wesentlichen Teil der katholischen Schau

als falsch erfunden zu haben.

2. Wie ist die direkte religiöse
Betätigung zu gestalten? Es geht nicht an,

um den Ueberdruss vieler Studenten
einzudämmen, die schönsten positiven Werte der

religiösen Erziehungsmittel zu beschneiden.

Die Gelegenheit zur Benützung aller
dieser Mittel muss geboten bleiben.
Schliesslich ist dies ja gerade der Vorteil,
den ein katholisches Kollegium vor anderen

Mittelschulen aufweist. Auch gibt es eine

grosse Zahl von Studenten, die die tägliche
Hl. Messe und Kommunion, die öftere Beicht,

die Andachten, Gebete etc. von Herzen
wünscht, sie niemals missen möchte und

daran als Mensch und Christ so edel
heranwächst, wie es ohne diesen günstigen
Nährboden niemals möglich wäre. Wenn man

religiös von sich nichts fordert, wenn die
Erziehungsgemeinschaft nicht viel bietet,
wird auch nichts erreicht.

Die Hl. Messe ist die zentrale Quelle
jeder christlichen Begnadigung. Sie muss darum

im Programm einer katholischen Erziehung

an erster Stelle stehen. Man kann auch

bei vielen Studenten das Verständnis für die
Hl. Messe immer weiter öffnen, so dass sie

sich ihr immer mehr erschliessen. — Aber
dennoch ist etwas nicht in Ordnung. Die

Freiwilligkeit zum Besuch der
Hl. Messe muss stärker betont werden. Es

ist ganz verfehlt, wenn die Messfeier nichts
anderes zu sein scheint als eine unliebsame

Zwangsinstitution. Wir dürfen nicht vergessen,

dass der grössere Teil der Zöglinge
nicht Priester wird, und dass diese Zöglinge
im Leben draussen doch nicht mehr täglich
zur Hl. Messe gehen werden, noch können,
noch wollen. Schon jetzt haben sie, wie sie

glauben, ihre spätere Stellung bezogen, sich

dem kirchlichen Gebot zu fügen und die

Sonntagsmesse zu besuchen (so brav sind sie

noch!), lehnen aber die Werktagsmesse als

Ueber-Forderung „überhitziger Theologen"
ab. In den langen Sommerferien leben sie

auch im Einverständnis der Eltern nach diesem

Grundsatz. „Nur das Kollegium nimmt
keine Vernunft an." — Statt Ueberdruss zu

schaffen, wäre es wirklich manchmal besser,

man würde die Forderung des Rembrandt-
deutsdhen beherzigen und „Hunger nach

den heiligen Dingen" schaffen. Selbst die
Natur zeigt, dass jedes Pflänzchen sein eigenes

Mass braucht an Wärme und Sonne und

Regen, und dass jedes Uebermass an diesen

Dingen Verderben bringt. Darum trete ich

für die Regelung ein, dass zwar die religiösen

Werte, besonders auch die Hl. Messe,
im Mittelpunkt der praktischen Gestaltung
des religiösen Lebens verbleiben müssen,
dass aber den Studenten, wenigstens der
oberen Klassen, mehr Freiheit im Besuch der
Hl. Messe gewährt werden soll. Praktisch

denke ich mir die Sache so, dass die Schüler

der unteren Klassen zur täglichen Hl. Messe

geführt werden können. Sie sind noch nicht

formulierungsreif und nicht erlebnisreif im

Sinne von Mahr (Zeitschrift für kath. Rel.-

Unterricht, 1936, Heft 4), sondern
Nachahmer. Auf der Oberstufe sollte aber ein

obligatorischer Besuch an zwei Wochentagen

73



genügen und der übrige Messbesuch fakultativ

sein. Im Maturasemester dürfte auf

einen obligaten Besuch der Werktagsmesse
überhaupt verzichtet werden. In allen Fällen

müsste man aber bestrebt sein, den Wert
der Hl. Messe ins Zentrum zu stellen und

betonen, dass nur der freiwillige Besuch eine
volle sittliche Leistung darstelle. Der Referent

glaubt nicht, dass der Appell an die freiwil-
•ige Leistung, auch wenn viele Studenten
darauf selten reagieren würden, ein Nachteil
sein könnte.

In ähnlicher Weise würde auch, wie der
Referent glaubt, die stärkere Betonung der
Freiwilligkeit zu anderen religiösen Leistungen,

die nicht kirchliche Vorschrift

sind, nur gute Früchte tragen. Wenn ein
Schüler längere Zeit nicht mehr zu den
Hl. Sakramenten gehen sollte, wäre eine

private seelische Aussprache bei einem dem
Schüler wertvollen Lehrer sicherlich einer
Zwangsmassnahme vorzuziehen. Nicht anders

würde die Grenze erträglicher religiöser
Zurückhaltung im Mitmachen bei religiösen
Vereinigungen, Uebungen und Andachten
bis an die Grenze des religiös Notwendigen

gezogen werden dürfen, damit die Freiwilligkeit

und die Selbsttätigkeit zum heiligen
Tun betont werden. Diesem Tun allein fühlt
sich ein Student im späteren Leben

verpflichtet. Diesem Tun allein entspringt später

— ob es dann etwas mehr oder weniger
war —, sofern die Erziehung des Kollegiums
nachwirken wird, der Funke neuen religiösen

Lebens.

Die Abend- und Morgengebete dürften
mit Vorteil im Studium (Museum) verrichtet
werden, weil nämlich das Laufen zur
Kirche, wie manche bestimmt wissen werden,

den Eindruck des „Kirchenlaufens"
besonders stark hervorruft.

Zusammenfassend: Man biete alles, empfehle

alles, werbe dafür, aber ohne Druck
in Dingen, die freiwillig sein dürfen im
Hinblick auf die kirchlichen Verpflichtungen.
Die Forderung an den einzelnen Studenten

laute: ne quid nimis (Nur keine Ueberspan-

nung der Forderungen). „Hunger machen"
ist priesterliche Aufgabe. Den Hunger stillen,
muss der Student auch von sich aus wollen;
denn gefährlich ist der Ueberdruss am
Heiligen, die religiöse Uebersättigung.

3. Gestaltung der Schulmesse.

Eine liturgisch geformte
Teilnahme der Schülergemeinde am Hl. Opfer
wird heute immer mehr als Notwendigkeit
empfunden. Wenn sie gelingt, ist sie der
subjektiver Frömmigkeit überlassenen
Teilnahme vorzuziehen. Sowohl in der äusseren

Gestaltung als auch in der inneren geistigen
Formung hat die liturgisch gestaltete Messe
aber auch ihre besonderen Schwierigkeiten.
Als Missa recitata fehlt ihr fast immer die
erforderliche Kürze, um auch Lieder einstreuen

zu können. Das stete Sprechen der gleichen
Texte madht sie eintönig. — Diese
Schwierigkeiten beruhen auf einer zu starren
Auffassung der liturgischen Formulierung. Es

bestöht tatsächlich kein Zwang, die
liturgische Messfeier auf bestimmte Gebete zu
beschränken oder Gesänge (z. B. das Sanc-

tus) wenigstens choraliter wiederzugeben,
auch wenn diese, gut eingeübt, zu lebendigem

Besitz geworden sind. Kirchenlieder
können dann leicht eingestreut werden. Statt

der Antiphonen würde manchmal besser der

ganze Psalm in der Landessprache
vorgebetet. Ein Schema soll nicht aufgestellt
werden: der organisierende Lehrer wähle mit
lebendiger Einfühlung aus. Es wäre bedauerlich,

wenn die reichen Abwechslungsmöglichkeiten

nicht ausgenützt würden.

Während der Woche soll der Schülerchor
nie auf der Orgel sein, wo er immer eine

eigene und oft unfromme Organisation mit
Sonderdasein bedeutet und die aktive
Teilnahme an der Gemeinschaft durchbricht. Das

System der Kantoren ist nur dort zu dulden,

wo die Studenten die Kultfeier durch schlechtes

Singen blamieren müssten.

Was die innere Formung betrifft, sollte

jede Hl. Messe dem Studenten nicht bloss

74



ein anschauliches Symbol des Todes Chris+i

sein, sondern ebenso eine gnadenhaft neue,
vertieftere Zugehörigkeit zu Christus bewirken.

Deshalb ist es wichtig, dass der Student

die Beziehung der vorgebeteten (nach dem
kirchlichen Tag veränderlichen) Messgebete
versteht, sei es durch Mitlesen eines kurzen

liturgischen Kommentares vor Beginn der
Epistel (etwa aus dem „Liturgischen Kirchenjahr";

aus dem „Catechisme liturgique" für

Westschweizer), sei es in der vorausgehenden

Religionsstunde. Dann könnten auch

Epistel und Evangelium, wie zur Zeit des

hl. Augustinus, wieder als Gebete, nicht bloss
als „Lesungen" empfunden werden. — Ebenso

achte man darauf, dass jeder Schüler

zu einem Missale gelangen kann. (Für die
Schweiz dürften die verschiedenen Ausgaben

von Bomm besondere Berücksichtigung
finden.)

4. Die Orden haben seit jeher die Liturgie
zu einem Juwel ihres religiös-geistigen
Ausdruckes gestaltet. Man denke etwa an die
Messfeier der Benediktiner. Bisher wurden
auch die Zöglinge an unsern Ordensschulen

soweit als möglich in die klösterliche Form

der Gottesverehrung einbezogen. Der
besondere klösterliche Geist drückte auch im

übrigen der gesamten religiösen und

sittlichen Erziehung der Zöglinge seinen
persönlichen Stempel auf. Man stellt deshalb die

Frage, ob die Studenten in ihrer gesamten

Erziehung, einschliesslich der religiösen,
nicht gegenteils und primär auf das Leben

eines katholischen Laienakademikers in der
Welt „draussen" und religiös auf das Leben

einer Pfarrei mit Laiengläubigen eingestimmt
und ausgerichtet werden sollten. Schliesslich

würden die anvertrauten Schüler höchst selten

Mönche; viele würden Weltpriester; aber

auch diese und alle andern Zöglinge müss-

ten später in der Welt als Laien leben. Eine

Erziehungsgestaltung, welche das Leben

eines Laien in der Welt voraussetze, und

eine religiöse Erziehungsgestaltung, welche

das Pfarreileben mit katholischen Laien als

Grundlage annehme, sei einer ans Klösterliche

gebundene Erziehungsform
vorzuziehen.

Es leuchtet ein, dass es für die Studenten

an Ordensschulen einen grössten Schaden
bedeuten würde, wenn sie nicht möglichst tief
in den Geist benediktinischer Liturgie, der
das Erlösungsopfer Christi in seiner
geschichtlich schönsten Form des Abendlandes

zum Ausdruck bringt, hereinbezogen würden.

Eine Erziehung, die diese liturgischen
Werte verwässern wollte, müsste im Interesse

der Studenten selber abgelehnt werden. —
Was aber die übrigen Werte typisch klösterlicher

Erziehung betrifft und einen Gegensatz

zu anderer, ebenfalls vollwertiger katholischer

Erziehungsweisheit darstellt, dürfte
die Frage falsch gestellt sein. Denn die
Antwort kann nur lauten: Das eine tun und das

andere nicht lassen. Der Student wird nur

reicher, wenn er aus beiden Formen oder
beides wählen kann, und wird nur ärmer,

wenn ihm eines von beiden vorenthalten
wird. Wo die beiden verschiedenen (erzieherisch

und in der Kirche Gottes vertretbaren)
geistigen Haltungen als Gegensätze aufeinander

prallen (etwa der Geist klösterlichen
Verzichtes auf die Dinge der Welt und der
Geist sittlich einwandfreien Verfügenwollens
über die Dinge der Welt) — es geht zwar
noch um kleine, aber für die Schüler oft
schon entscheidend gewertete Dinge —r
gewähre man dem Studenten möglichst freie
Wahl und Spielraum und hüte sich, „ihm ein
Joch aufzuerlegen" (man vergleiche die
ähnliche Lage Ap. 15, 10), das sie nicht tragen
müssen. Selbst wenn der Zögling später als

Mönch ins Kloster treten wollte, wird ihm

das, was man ihm ausser dem Ordenseigenen
gewährte oder zur Auswahl frei liess, nur von
Nutzen sein können. Er konnte sich bewähren

im Rahmen des Erlaubten. Und derjenige,
der nicht ins Kloster geht, kann sich rüsten

und vorbewähren für das Leben. Beiden ist

gedient und der Weg freigelegt zu ihrem

letzten Bildungsziel. Unzählige ideale An-

75



regungen und Erziehungsstrebungen müssen

auf den einzelnen Studenten eindringen,
einander unterstützend oder diskrepant: für den
einen diese, für den andern jene. Dem einen

nützt, was den andern missbilden müsste.

Sie alle aber sind gut, eins unter sich,

ausgewählt aus dem hierarchischen Schatze der
katholischen Bildungswerte. Darum wäre
auch an einem Erziehungssystem einer
Ordensschule, die Mönche, Priester und
Laien heranbildet, etwas nicht mehr im Blei,

wenn neben Einstimmung auf eine klösterliche

Erziehung die Erziehung auf die Pfarrei

hin keinen ebenbürtigen Platz mehr fände.

5. Für externe Schüler darf keine
Scheidewand zwischen Pfarrei und Kollegium
in der Gestaltung des religiösen Lebens
errichtet werden. Vielmehr müssen beide
einander die Hände reichen. Der Externe ist

möglichst weitgehend in der Pfarrgemeinde
zu belassen. Er lebt mit seiner Seele ja doch

nur im Dorf, kann sich nie als Interner fühlen,
da ihm ja nur die Schule im Kollegium von
Wichtigkeit ist. Seine Kameraden, seine

Interessen, sein privates Leben sind im Dorf
daheim. Peinlich ist es für ihn, wenn er zu
unwesentlichen Andachten oder zu solchen,
die er auch im Dorf besuchen kann, ins

Kollegium herkommandiert und kontrolliertwird.
Der Sonntag gehört ihm und seiner
Pfarrgemeinde. Nur die Hauptmesse wird am

Sonntag mit Vorteil am Kollegium belassen.

Damit ist auch der externe Schüler
einverstanden, besonders wenn auf Wunsch der
Eltern und für bestimmte Ausnahmefälle die

Kollegiumsleitung wohlwollend Dispensgesuche

prüft.

6. in den „Miniaturen erzieherischer

Kunst", von St. v. Dunin-Borkowski, spricht
ein Meister des Jesuitenordens. Der Referent

entnimmt ihnen, um diesen Teil abzuschlies-

sen, zwei Einzelbilder (pag. 87 f.):

„Erziehung zu Gewohnheiten.
Dass aus fortgesetzten Akten Gewohnheiten

entstehen, weiss jeder Erzieher. Der Meister

in der Kunst kennt aber ein Geheimnis: Die
Akte dürfen sich nicht atemlos überholen, ja
sie dürfen nicht einmal zu häufig aufeinander

folgen. Alltagserzieher glauben, niemals

genug in dieser Jagd tun zu können. Sie ertränken

keimende Gewohnheiten in einem
ununterbrochenen Strom von Akten. Da ist das

Paradoxon noch eher richtig: Je seltener die
Akte, desto standfester wird die Gewohnheit.
Es geht hier wie bei besonders wirksamen
Arzneien. Man nimmt sie einmal ein und

wartet ihre Wirkung ab, bevor man zur zweiten

Gabe greift. Die Akte brauchen

Ruhepausen. Sie seien zunächst gediegen, aber

sparsam. Schon die Häufigkeit verrät die
minderwertige Beschaffenheit. Aus der Eile

der Aufeinanderfolge spricht das Eingeständnis

der Unwirksamkeit. Der Einzelakt muss,

wenn er Zeugungskraft entwickeln soll, eine

Menge Energie aufbrauchen und Zeit zum
Ausruhen lassen. Diese Wahrheit ist nur
wenigen bekannt, Sie erhellt nicht bloss die
Erziehung, sondern auch den Unterricht. Hier
ist sie fast zum Mythus geworden."

„Zwang in der Erziehung.
Erziehender Zwang ist gewiss nötig, aber
vielleicht nur im Sinn einer zwingenden Liebe.

Der Liebende erzwingt nicht, wohl aber wird
der Geliebte, der wiederliebt, bezwungen.
Das gleiche gilt vom liebenden Erzidher, der

Gegenliebe findet. Erzieher, die nicht
lieben, können freilich zwingen. Niemals aber
ist solcher Zwang Erziehung. Lieben sie,

ohne geliebt zu sein, und fordert die
Erziehung Zwang, so öffnet sich ihnen nur ein

schmaler Pfad. Sie müssen versuchen, den

Zwang beliebt zu machen. Das ist in diesem
Falle schwer. Denn einen Zwang, der von
geliebter Seite kommt, trägt man freudig.
Unliebsam von vornherein ist der zwingende
Druck einer Hand, die man nicht mag. Löscht

sich aber der Erzieher soviel wie nur möglich

aus, gelingt es ihm, seine Handbewegung
unsichtbar zu machen und den Zwang mit

geliebten Gruppen und Bezirken im Herzen
des Zöglings unauffällig zu verschmelzen, so

76



wird der Zwang, zunächst vielleicht als Vorteil,

nach und nach als aufkeimender Glücks-

genuss, dann als bildende Weisheit bis zur
Schwelle der Liebe vordringen, um endlich
auch, sein schönstes Geschick, die Liebe

zum Zwingenden aus dem Staunen über
diesen Zwang der Liebe hervorzuholen."

Nachbemerkung: Der 2, Teil des Referates

(am Nachmittag) behandelte die Gestaltung des

religiösen Lebens an Mittelschulen, die kein
katholisches Internat führen, — Ueber die Gestaltung
des katholischen Religions Unterrichtes sprach
im ersten Referat H. H. Univ.-Prof. Regens Dr. Pius

Emmenegger, Domherr, fribourg.

St. Galten. A. Artho, Prof.

Zum Religionsunterricht an der Mittelschule
Diskussionsbeitrag eines alten Praktikers *

Darin sind wir wohl alle einig: dass der
Religionsunterricht das wichtigste Fach ist,

nicht nur an der Volksschule, sondern auch

an der Mittelschule und da — aus hier nicht
näher zu behandelnden Gründen — erst
recht. Das wichtigste Fach, wenn wir nämlich

die Wichtigkeit des zu vermittelnden
Stoffes und der durch diesen Unterricht zu
schaffenden Gesinnung für das zeitliche und

ewige Leben betrachten. Dabei wissen wir
wohl, dass diese für das ewige und zeitliche
Wohl so entscheidende Gesinnung bestehen

kann, auch wenn das Fach selber in der
Schule nur mangelhaft erteilt wird.

Der R. U. das wichtigste Fach. Ob wir in

gleicher Weise davon überzeugt sind, dass

der R. U. auch das schwierigste Fach

ist? Er ist es ganz sicher. Denn wenn im R. U.

alles das erreicht wird, was in allen andern
Fächern zu erreichen ist, so ist erst die
geringere Hälfte seiner Aufgabe erledigt. Es

handelt sich im R. U. ja nicht darum, wenigstens

nicht in letzter Linie darum, Kenntnisse

und, in der Schulstube selber erlernbare,

Fertigkeiten zu vermitteln. Hier handelt es

sich letztlich um Gesinnungsbildung, das

heisst um gefühls- und willensmässige
Einstellung zu dem, was im Unterrichte selber
als wahr, gut, schön und heilig „vorgestellt"
wurde. Es handelt sich um eine im Leben

immer von neuem und im harten Kampfe mit
der stolzen und schwachen Menschennatur zu

verwirklichende Aufgabe. Dem Zwecke des

* Zur Konferenz der ka(ti. Mitfelschulletirersctiaft

vom 14. Januar 1943 in Luzern.

R. U. stehen darum neben den Schwierigkeiten,

mit denen jeder profane Unterricht zu
rechnen hat, noch ganz andere Hindernisse

entgegen, die mit der erbsündlichen Natur
des Menschen und mit der Willensfreiheit
zusammenhängen.

Ob man sich dieser Tatsache der besondern

Schwierigkeit des Religions-Unterrichtes

immer auch genügend bewusst ist?

Dann wird man die Wahl eines Religions-
I e h r e r s nicht mehr als eine relativ
einfache Angelegenheit betrachten. Wer
bloss seine Theologie gründlich kann; wer
dazu auch noch ein frommer Priester ist;

wer ferner fähig ist, durch strammes
Auftreten sich „Achtung" zu verschaffen:
der taugt noch nicht zum Religionslehrer. Er

muss das zwar alles auch haben und sein,
aber es braucht noch viel mehr und Wesentlicheres

dazu. Er muss auch ein liebenswürdiger

und ein grosszügigerMensch sein. Er darf
nicht bloss durch äussere Mittel imponieren
können, er muss auch durch seine innern
Werte einer sein, zu dem der letzte Schüler

wenigstens in Achtung emporschaut. Er muss
nicht nur in der Theologie gründlich Bescheid

wissen, es ist ebenso notwendig, dass er auch
im Reiche der Seele und im besondern der
Seele des Jugendlichen zu Hause ist und um
alle Schlauheiten des Lebens weiss, am
besten sogar selber damit gerungen hat. Und

wenn Immer möglich, sollte er nicht nur
„durch" sein in dem, was zum fruchtbaren
Unterricht in seinem Fache gehört, er sollte
seinen Schülern auch noch bekannt und bei

77


	Um die Gestaltung des religiösen Lebens an den katholischen Mittelschulen : Vortrag

