
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 23

Artikel: Zur psychologischen Vertiefung im Biblisch-Geschichtsunterricht

Autor: Schöbi, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


verurteilt, wenn neben diesem für die Forschung

zwar notwendigen, aber nicht absolut geltenden

Standpunkt des Forschers nicht noch der
höhere, auf den subjektiven Schöpfer bezogene

Standpunkt Geltung hat.

Ein tragisches Missverständnis hat im Jahre

1633 zwischen dem grossen Physiker Galilei
und der Inquisition, die für die Reinhaltung des

Glaubens damals besorgt war, zum Gegensatz
zwischen moderner Forschung und kirchlicher
Lehre geführt. Heute überblicken wir die Situation

völlig und bedauern es ausserordentlich,
dass durch die verschiedenen Standpunkte, von
denen aus das kopernikanische Weltsystem
beurteilt wurde, viele Katholiken vom Forschen in

der Natur zurückgehalten wurden, da man
dem Forscher seinen eigenen Raum, den er zur
Erkenntnis rein mechanischer Gesetze braucht,
nicht zugestehen wollte. Auf kirchlicher Seite
sah man nur die äusserste Konsequenz aus der
mechanistischen Welterklärung, nicht aber das
Recht des Forschers, einen absoluten Standpunkt,

losgelöst von einem Subjekt zu setzen,

um so die mechanischen Gesetze in Erfahrung
zu bringen. Dass aber der Forscherstandpunkt
einseitig ist und zur völligen Auflösung der
Planmässigkeit in der Schöpfung führen muss,
wollte Galilei seinerseits nicht anerkennen.

Heute erfassen wir vollkommen, dass wir nie
mit dem reinen Objekt unserer Vorstellung in

Beziehung treten können, sondern immer nur
mit der Vorstellung des Objektes. Wir finden
damit, dass keine Mauer mehr besteht zwischen

unserem Ich und dem Gegenstand, denn diese

Vorstellungswelt ist ja die wirkliche Welt. Sie ist
aber sinnvoll und planmässig auf unser subjektives

Erkennen abgestimmt. Damit verflüchtigt
sich das „Ding an sich" ins Nichts und das Tor
steht wieder offen, durch das Gott als Planer
der sinnvollen Umwelten in die beseelte Welt
eintreten kann.

Der unsterbliche Geist wird das menschliche

Grosshim überdauern, so gut wie eine Melodie,
die ihren sinnfälligen Ausdruck auf den Walzen
und Stiften eines mechanischen Klaviers gefunden
hat, noch leben wird, wenn Walzen und Stifte
schon längst zerfallen sind.

Wahre Naturforschung führt nicht weg vom
Planer aller Welten, sondern lässt tiefer sehen

und besser erkennen, wie alles sinnvoll aufeinander

abgestimmt wurde, um des Menschen

Auftrag auf dieser Welt besser zu erfüllen: Aus

dem Atomwirbel sind wir emporgehoben zum
mystischen Versenken in das Subjekt, dem wir
Umwelt sind, zum Weltschöpfer selbst.

Der Wissenschafter kennt heute seinen
Fachstandpunkt und wird, wenn er ehrlich sich

bemüht, seine künstlich einzuengenden
Betrachtungsweisen der Objekte, die in seiner
Arbeitshypothese eben immer noch als solche
angenommen werden müssen, und nicht als Vorstellung

von Objekten, seine enge Weltschau nicht
über die weitere, Himmel und Erde umspannende

Schau des Theologen stülpen wollen.
Umgekehrt weiss heute die Kirche und in erster
Linie der Papst, dass der Forschungsraum des

Wissenschaftlers notwendigerweise seine
Eigengesetzlichkeit befolgen muss, und redet nicht
in die Fachgebiete hinein. So ist katholische

Naturforschung eigentlich nicht möglich, da es nur

eine Naturforschung gibt. Wohl aber können

sich Katholiken in ungehemmter Weise an der

Förderung der modernen Naturerkenntnis beteiligen

und haben sich auch mit grossem Erfolg
beteiligt. Es sei nur erinnert, dass der Augustinerprior

Gregor Mendel die Vererbungsgesetze
experimentell gefunden hat, femer dass der
Papst eine Akademie der Wissenschaften unterhält

und dass unsere katholischen Universitäten,

vor allem auch Fryburg, mit in der vordersten
Linie der naturwissenschaftlichen Forschung
marschieren. Dr. H. W.

Religionsunterricht

Zur psychologischen Vertiefung im Biblisch-Geschichtsunterricht
Es wird wohl nie eine Zeit gegeben ha- terricht nicht dem einen oder anderen psy-

ben, in der man im Biblisch-Geschichtsun- chologischen Beweggrunde auf die Spur ge-

685



gangen wäre. Ja vielleicht tat man des Guten

sogar zu viel. Unser Biblisch-Geschichts-
unterricht darf nicht zu einem blossen Frag-
und Antwortspiel werden. Es mag ja
interessant sein, seine eigene Spitzfindigkeit an
den verschiedenen Biblischen Stoffen zeigen
zu können, aber nicht alles, was wir als

interessant ansehen, wird von den Schülern
als interessant empfunden. Im Gegenteil,
man lernt zurück und beginnt die heuristische

Methode, die notwendigerweise die

Trägerin der psychologischen Vertiefung zu
sein hat, auf der Volksschulstufe nur noch in

klugem, fein dosiertem Masse anzuwenden.
Es darf gar nicht zu viel gefragt werden!

Aus der Praxis weiss jeder, dass bei einem

zu eingehenden Frag- und Antwortspiel sehr

wenig an Stoff bemeistert werden kann —
man kommt einfach nicht vom Fleck — dann
macht nur ein sehr kleiner Teil der Klasse

mit, der andere, weit grössere, fühlt sich

ausserordentlich gelangweilt und endlich ist

am Schlüsse für den Besten gar nichts mehr

vorhanden, das ihn später reizen könnte,
sich wiederum an den Stoff heran zu
machen. Ich habe darum selber tüchtig umgestellt

und bringe den Schülern manches

erzählend bei, was ich früher heuristisch

heraus zu klauben suchte. Es hat zum
Beispiel schon in einer Geographiestunde

gar keinen Sinn, alles mit Fragen herausholen

zu wollen, sowenig es in der
Biblischen Geschichte richtig sein kann, den

Gang einer zu Herzen gehenden Erzählung
durch beständig ablenkende Fragen zu
unterbrechen. Es ist ja wahr, dass man im Frag-
und Antwortspiel am ehesten erfahren könnte,

ob etwas verstanden wurde. Man könnte

— aber wen frägt man — und die andern?

Und dann wird ja jeder von uns lernen, aus

den Augen der Schüler zu lesen, ob er ihnen

zu viel zumutet, oder ob noch etwas

zugegeben werden kann, und wenn die kleine

Schar ganz bei der Sache ist und die Mienen

leuchten, haben wir sicher an bleibenden

Werten mindestens so viel beigetragen,

als wenn wir durch Fragen wohl weit tiefer

schürfen, aber die Lust und Freude in Trümmer

schlagen. Und doch ist es oft notwendig,

den psychologischen Bedingungen
etwas tiefer auf den Grund zu gehen. Kreise

der Freidenker und der Gottlosen probieren

das Gebäude der Wunder zu untergraben,

man sucht dieses oder jenes natürlich

zu erklären und wenn die Erklärungen auch

unwahrscheinlich genug klingen, sie machen

diesen oder jenen wanken und schaffen

Zweifel. Wir selber tragen leider unbewusst

unsern Teil dazu bei. Weil wir wissen, dass

später andere kommen um den Wundem
ihre Beweiskraft zu rauben, bauen wir scheinbar

vor und machen die Kinder auf diese

Möglichkeiten aufmerksam, indem wir den

Schülern aber gleichzeitig die Haltlosigkeit
der Einwände zu beweisen suchen! Damit

gehen wir falsch vor. Für uns muss die Bibel

derart hoch stehen, dass wir in uns keine

Spur einer Unsicherheit aufkommen lassen

und vor Schülern nie davon sprechen, dass

dieses oder jenes angefochten werden könnte!

Sonst mag es geschehen, dass die Kinder

sich später der Tatsache erinnern, dass

da oder dort etwas nicht so ganz stimmte.

Was zur Beseitigung der Widersprüche
beigetragen wurde, ging vergessen, der
bestehende Hauch des Zweifels aber beginnt
Früchte zu tragen. Darum darf auch gar nicht

zu sehr auf die Wunder abgestellt werden.
Sie waren für die Kleingläubigen notwendig,
für die tiefer Schürfenden gibt es für die

Wahrheit der Bibel noch ganz andere, noch

heute wirkende Beweise und diese liegen in

der eigenartigen Psychologie der biblischen
Bücher. Dies zeigt sich besonders klar bei
den vier Evangelisten. Denken wir an unsere

eigene Jugendzeit zurück, und erinnern wir
uns wiederum der ersten Unterrichtsstunden

in der Biblischen Geschichte. Wie oft gingen

wir unerlöst nach Hause, weil Jesus ganz
anders handelte, als wir erwarteten. Mir fällt

gerade jetzt das Beispiel seiner Gefangennahme

ein. Wie wünschten wir, dass sich der

686



arme, gefangene Jesus ganz anders verhalten

Hätte. — Wenn w i r Christus gewesen
wären! — Wenn wir uns auch nicht sofort
frei gemacht hätten — wir hätten wenigstens

für einige Minuten unsere Legionen
von Engeln gezeigt um gehörig zu imponieren.

— Und Christus litt geduldig. Ein für
uns unfassbares Sich-beugen! Christus ist in

•v allem der sich opfernde Gott — einer, der
alles weiss, jeder Situation gewachsen ist

und in vollkommener Art über alle Tugenden
verfügt. Selbstverständlich kann dies
niemals den Kindern bewiesen werden, wir
Erwachsenen sind ja sogar in unserer
Kurzsichtigkeit nur selten solchen Beweisen

zugänglich, aber etwas mehr müssen wir doch
tun, als bis jetzt sehr oft geschah. Schon die
Parallelen: Was hätten w i r getan, was muss

der Sohn Gottes tun, und was hat

der Heiland gemacht, regen zum Denken

an und lassen die Tiefen der psychologischen

Wunder ahnen. Letztenendes ist hierauf

die Frage erlaubt — was war nun richtig?

Das Kind wird zuerst immer aus seinen
Gefühlen heraus rasch zu einem Urteil bereit

sein. Lassen wir darum z. <B. den Heiland

nicht am Kreuze sterben, sondern denken

wir das Ende seines Lebens mit unsern
Kindern ganz anders aus: Lassen wir dem

Hosanna des Palmsonntages die Erhöhung

zum König folgen, eines Königs, der überaus

weise regiert und sein Judenvolk zu den

höchsten Höhen empor führt. — Würde ein

solcher König noch positiv weiter wirken,
würde nach seinem Tode nicht ein Rückfall

einsetzen, der zur Trostlosigkeit führen
müsste? Denken wir mit unseren Schülern

einmal einen solchen Fall durch, oder
vielleicht allein daheim im Kämmerlein, wenn
wir an der Bibel etwas finden, das wir ganz
anders wünschen.

Vom Augenblicke der Geburt bis zu

seinem Tod stossen wir auf psychologische
Wunder ohne Zahl — alles gliedert sich

einer wunderbaren Kette ein, so wunderbar,
dass es gar keinen so weisen Menschen ge¬

geben haben kann, um dies alles zu erfinden.

Denken wir nur an den andern Fall,

jenen der Geburt: Wenn Gott zur Erde kommen

wollte, wie hätte er es anders machen

können — denken wir ihn gross und fertig
vom Himmel gefallen — von einer Frau

geboren — in einen Königspalast gesetzt —
unter Weise gestellt oder als Kind einer
Priesterfamilie geworden — immer und
immer wieder werden uns neue Schwierigkeiten

begegnen und immer werden sie

grösser sein, als bei jener Lösung, die Gott
in Erfüllung gehen Hess.

Wie wir in den Hauptlinien beständig auf

Wunder des weisen Wirkens Gottes stossen,

so begegnen sie uns überall und sind oft im

Kleinen ebenso offensichtlich. Es ist schon

ein Wunder, dass alle Menschen, denen wir
in der Bibel begegnen, normal handeln. Sie

bewegen sich so, wie es ihren
Charaktereigenschaften und nicht der Absicht des

Evangelisten entspricht. Menschlich gesehen,
hätten diese der lieblosen Kritik, die dem
Wirken des Heilandes zuteil wurde,
überhaupt weit weniger Raum zur Verfügung
stellen müssen, sie hätten die grossen
Widerstände unerwähnt lassen können und damit

Christi Tätigkeit in ein leuchtenderes
Licht gestellt. Dass sie dies nicht taten,
widerspricht allen Gesetzen menschlicher

Psychologie, mutet naiv an, beweist aber damit

die Göttlichkeit der Heiligen Schrift. Es

wird nie mehr vorkommen, dass Jünger eines

Religionsstifters, der am Kreuze starb, sein

Leben derart schildern, dass dem falschen

Urteilsspruch noch ein bestimmtes Verständnis

entgegengebracht werden kann, und

menschlich bleibt es rätselhaft, dass sie selber

jede und sicher berechtigte Kritik
unterlassen.

Selbstverständlich dürfen wir unseren
Volksschülern nicht soviel Menschenkenntnis

zumuten, dass sie dies alles begreifen, aber

wo es angeht, ist es unsere Pflicht, auf die

ganz eigenartigen Zusammenhänge
hinzuweisen. Auf dieses eins Wort ist alles auf-

687



gebaut — dieses eine Wort steht da, es

wurde von den Aposteln nicht überhört und

oft von mehr als einem aufgeschrieben.

Naturgemäss spielen hauptsächlich die
Wunder für die Kinder eine sehr grosse
Rolle, wir müssen uns aber von den Wundern

nicht allzu sehr gefangen nehmen

lassen, denn mindestens so wichtig, wie die
wunderbare Tat, ist in vielen Fällen das, was
das Wunder umgibt. Bei der Heilung des

Blindgeborenen war das Wunder des Se-

hendmachens bestimmt nicht so gross, wie
das Wunder, dass sich der Mann sofort in

allem zurecht fand. Ein Augenarzt mag
einem Menschen das Augenlicht geben, man

mag seine Operation beinahe als Wunder

bewerten, aber es wird noch Monate, ja
Jahre gehen, bis der Geheilte nachgelernt,

was er in den Jahren des Blindseins
versäumte. Diesen scheinbaren Kleinigkeiten
müssen wir auf die Spur gehen und dann

mögen jene kommen, die den Felsen Petri

zu überwältigen gedenken, und selbst die
Pforten der Hölle werden sich in vergebenem

Bemühen an dem vergreifen, was solid
und gut aufgebaut wurde.

In bezug auf die Methode, die zu diesem

Unterricht angewandt werden kann, ist es

schwer, allgemein gültige Regeln zu geben,

wahrscheinlich bestehen auch keine. Im einen
Fall genügt es, in der klaren, mitreissenden

Erzählung des Lehrers darauf hinzuweisen,
im andern muss das Material mit den Schülern

mühsam erarbeitet werden, immer aber

wird es notwendig sein, das Kind vor
eindeutige Situationen zu stellen. Wenn immer

möglich sollen die Ereignisse lokalisiert werden,

und es sind geographische Grundlagen
zu geben. Manches kann nur aus der
Mentalität jener Bevölkerung gegriffen werden.

Wir haben darauf Rücksicht zu nehmen.

Letztenendes aber muss der Schüler lernen,
sich in die verschiedenen Situationen hinein

zu leben. Damit er dies tut, mag man die
Kinder dieses oder jenes Ereignis sogar
dramatisierend darstellen lassen. Viel, das
unklar ist, wird damit klar, und oft kommen die
Schüler auf Lösungen, die dem Lehrer kaum

einfielen.
Anmerkung der Redaktion. Was der Verfasser hier

fordert, biefet in vollendeter Form Paul Bergmann
in seinen zwei Bändchen: „Biblisches Leben aus
dem Neuen Testament, mit Seelenvorgängen,
Heilswahrheiten und Willensübungen für den Religionsunterricht.

1. Teil: Vom Täufer bis Nikodemus. 2. Teil:
Von der Samariterin bis Matthäus' Berufung." Herder,

Freiburg, 1920. Wenn auch Bergmann zuweilen etwas

breit ist, so dringt er doch sehr tief ein. Auf alle Fälle

ist seine Art für uns sehr lehrreich.

Johann Schöbi.

Volksschule

Von den Knospen — Die Schlüsselblume — Die Tulpe
Von den Knospen.

1. Die Knospe der Rosskastanie.

a) Ein kleiner Schüler fragte seinen Lehrer: „Herr
Lehrer, was sind denn das für kleine Zigarren an den

Bäumen?" „Was, Zigarren? Zeige doch einmal!"
Hansli führte die Klasse zu einem Kastanienbaum und

zeigte ihr die braunen Spitzen an den Enden der

Zweige. „Aber das sind doch keine Zigarren", riefen

Von den Knospen.

(Ins Merkheft.)

1. Die Knospe der Rosskastanie.

a) Hanslis Irrtum.

Die braunen Spitzen an den Zweigen

sind keine Zigarren, sondern

Knospen.

688


	Zur psychologischen Vertiefung im Biblisch-Geschichtsunterricht

