
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 23

Artikel: Naturwissenschaft und Weltanschauung

Autor: H.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schulen weht, ein gewaltiges Flügelrauschen
anhebe, dass man zur Feder greife und sich
Probenummern bestelle, und dass mit dem erwachenden

Frühling auch neues Leben in unsere Jugendblätter

fliesse.

Lebensfrühling. Zeitschrift für die
Schulkinder. Illustriert. Erscheint alle 3 Wochen.
16 Seiten. Verlag Waldstatt, Einsiedeln. Fr. 2.50.
Redaktion: J. Hauser, Lehrer.

Manna, für die kath. Jugend. Erscheint mo¬

natlich. 32 Seiten. Herausgeber: Salvator-Verlag,
Solothurn. Fr. 2.—. Red.: P. H. Mehr.

Schwyzerbueb. Monatsschrift der kalh.
Schweizerjugend. 16 Seiten. Rex-Verlag SKJV,
Luzern. Fr. 1.90. Redaktion: P. Anton Loetscher,

SMB., und Hans Alber, St. Karliquai 12.

Der Jugendfreund. Erscheint monatlich.

4 Seiten. Verlag: Abstinenzsekretariat, Sar-

nen. 30 Rappen für 12 Nummern. Red.: J. Hauser,

Lehrer. J. H.

Naturwissenschaft und Weltanschauung
Ist es wohl so, dass das Weltbild des

Naturforschers mit dem Weltbild des religiösen
Menschen unvereinbar wurde, dass sich die
Gläubigen in Unwissenheit über die neuesten

Ergebnisse der Forschung noch immer einem
alten, längst abgetanen Wahn ergeben, ein

Geist, ein planender, persönlicher Gott lenke
die Natur, während sich alles, das Leblose und

Belebte, nach Eigengesetzen entwickle und
erhalte? Ist z. B. die wissenschaftliche Behandlung
des Themas „Die Atome und das Leben der
Sterne" mit dem Glauben an den Schöpfer des
Himmels und der Erde in Einklang zu bringen?

Im ausgehenden Mittelalter hat ja schon Giordano

Bruno den naiven Glauben an das

Himmelsgewölbe zerstört, und im 19. Jahrhundert
hatten Darwin und die Materialisten den aus
leeren Welträumen vertriebenen Gott auch noch
seiner Schöpfertätigkeit entfremdet, indem sie

die Ansicht verbreiteten, die Natur entwickle
sich selbst: Vom Atom zum Molekül, von diesem

zum belebten Einzeller, dann zum Vielzeller

und sogar vom Säugetier zum Menschen.
So wäre nach dem materialistischen Weltbild
alles Leben nur auf die Bewegung kleinster
Massenteilchen zurückzuführen, die einen zufälligen,

plan- und ziellosen Tanz aufführen, der
aber immer höhere Gestalt annimmt und
schliesslich im Stoffwechsel des Gehirns auch

die Gedanken ausscheidet, wie etwa eine
Körperdrüse ihren Saft. Aber bevor noch der krasse

Aberglaube an die Allmacht des Zufalls, der

aus Staub Menschengehirn werden lässf, sich

im 19. Jahrhundert ausgebreitet hatte, sind die
führenden Köpfe der älteren Wissenschaft, vorab

das Universalgenie Goethe, zu ganz anderen

Einsichten gelangt. Lässt doch der Dichter,
der zugleich ein Naturforscher war, dessen Ein¬

stellung zum Problem der Umwandlung der
Arten im idealen Sinn auch heute wieder zu
Ehren kommt, über den Ungeist Wagners den

wahren, tiefschürfenden Forscher Faust
aburteilen:

„Wie nur dem Kopf nicht alle Hoffnung schwindet,

Der immerfort am schalen Zeuge klebt,
Mit gier'ger Hand nach Schätzen gräbt,
Und froh ist, wenn er Regenwürmer findet!"

Kein ernsthafter Forscher traut heute dem

Zufallsmechanismus der Planlosigkeit mehr

schöpferische Kraft zu. Nur vielleicht sehr

rückständige Menschen, deren philosophisches Denken

in ihrem engen Winkel der Spezialforschung

gänzlich verkümmert ist, glauben nicht an

einen Schöpfungsplan und sind heute noch arme,
bedauernswerte Atheisten. Sie sind damit
rückständiger als die Babylonier und die alten Griechen

und Römer. Jene Heiden glaubten, erlebten

und sahen übernatürliche Kräfte nicht
materieller Art und drangen in einzelnen Fällen schon

vor zu der Einsicht, dass nicht viele, selbständig

handelnde Beziehungspunkte, in denen die

Fäden des Weltgeschehens zusammenlaufen,

möglich sind, sondern dass in einem einzigen,
allen übergeordneten geistigen Prinzip die
unendlich reichen Gestalten der Erde zusammen-
gefasst sind. Aber der Götterglaube der Heiden

ist der Wirklichkeit in der Natur bedeutend

näher als der absolute Unglaube, der das

Weltbild schuf ohne Subjekt, das Weltbild
Galileis, wo nur Massenwirkungen planlos gelten,

keinem Schöpfer Eingriffe gestattend. Nun

gibt es aber keine sinnlich wahrnehmbaren

Dinge ohne einen Wahrnehmer, auf den diese

Objekte bezogen sind. Die Pkysik Galileis
baute auf im abstrakten Raum der Subjektlosig-
keit und wurde deshalb von der Kirche mit Recht

684



verurteilt, wenn neben diesem für die Forschung

zwar notwendigen, aber nicht absolut geltenden

Standpunkt des Forschers nicht noch der
höhere, auf den subjektiven Schöpfer bezogene

Standpunkt Geltung hat.

Ein tragisches Missverständnis hat im Jahre

1633 zwischen dem grossen Physiker Galilei
und der Inquisition, die für die Reinhaltung des

Glaubens damals besorgt war, zum Gegensatz
zwischen moderner Forschung und kirchlicher
Lehre geführt. Heute überblicken wir die Situation

völlig und bedauern es ausserordentlich,
dass durch die verschiedenen Standpunkte, von
denen aus das kopernikanische Weltsystem
beurteilt wurde, viele Katholiken vom Forschen in

der Natur zurückgehalten wurden, da man
dem Forscher seinen eigenen Raum, den er zur
Erkenntnis rein mechanischer Gesetze braucht,
nicht zugestehen wollte. Auf kirchlicher Seite
sah man nur die äusserste Konsequenz aus der
mechanistischen Welterklärung, nicht aber das
Recht des Forschers, einen absoluten Standpunkt,

losgelöst von einem Subjekt zu setzen,

um so die mechanischen Gesetze in Erfahrung
zu bringen. Dass aber der Forscherstandpunkt
einseitig ist und zur völligen Auflösung der
Planmässigkeit in der Schöpfung führen muss,
wollte Galilei seinerseits nicht anerkennen.

Heute erfassen wir vollkommen, dass wir nie
mit dem reinen Objekt unserer Vorstellung in

Beziehung treten können, sondern immer nur
mit der Vorstellung des Objektes. Wir finden
damit, dass keine Mauer mehr besteht zwischen

unserem Ich und dem Gegenstand, denn diese

Vorstellungswelt ist ja die wirkliche Welt. Sie ist
aber sinnvoll und planmässig auf unser subjektives

Erkennen abgestimmt. Damit verflüchtigt
sich das „Ding an sich" ins Nichts und das Tor
steht wieder offen, durch das Gott als Planer
der sinnvollen Umwelten in die beseelte Welt
eintreten kann.

Der unsterbliche Geist wird das menschliche

Grosshim überdauern, so gut wie eine Melodie,
die ihren sinnfälligen Ausdruck auf den Walzen
und Stiften eines mechanischen Klaviers gefunden
hat, noch leben wird, wenn Walzen und Stifte
schon längst zerfallen sind.

Wahre Naturforschung führt nicht weg vom
Planer aller Welten, sondern lässt tiefer sehen

und besser erkennen, wie alles sinnvoll aufeinander

abgestimmt wurde, um des Menschen

Auftrag auf dieser Welt besser zu erfüllen: Aus

dem Atomwirbel sind wir emporgehoben zum
mystischen Versenken in das Subjekt, dem wir
Umwelt sind, zum Weltschöpfer selbst.

Der Wissenschafter kennt heute seinen
Fachstandpunkt und wird, wenn er ehrlich sich

bemüht, seine künstlich einzuengenden
Betrachtungsweisen der Objekte, die in seiner
Arbeitshypothese eben immer noch als solche
angenommen werden müssen, und nicht als Vorstellung

von Objekten, seine enge Weltschau nicht
über die weitere, Himmel und Erde umspannende

Schau des Theologen stülpen wollen.
Umgekehrt weiss heute die Kirche und in erster
Linie der Papst, dass der Forschungsraum des

Wissenschaftlers notwendigerweise seine
Eigengesetzlichkeit befolgen muss, und redet nicht
in die Fachgebiete hinein. So ist katholische

Naturforschung eigentlich nicht möglich, da es nur

eine Naturforschung gibt. Wohl aber können

sich Katholiken in ungehemmter Weise an der

Förderung der modernen Naturerkenntnis beteiligen

und haben sich auch mit grossem Erfolg
beteiligt. Es sei nur erinnert, dass der Augustinerprior

Gregor Mendel die Vererbungsgesetze
experimentell gefunden hat, femer dass der
Papst eine Akademie der Wissenschaften unterhält

und dass unsere katholischen Universitäten,

vor allem auch Fryburg, mit in der vordersten
Linie der naturwissenschaftlichen Forschung
marschieren. Dr. H. W.

Religionsunterricht

Zur psychologischen Vertiefung im Biblisch-Geschichtsunterricht
Es wird wohl nie eine Zeit gegeben ha- terricht nicht dem einen oder anderen psy-

ben, in der man im Biblisch-Geschichtsun- chologischen Beweggrunde auf die Spur ge-

685


	Naturwissenschaft und Weltanschauung

