
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 21

Artikel: Gebot und Verbot als Erziehungsmittel

Autor: Rogger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. MÄRZ 1944 30. JAHRGANG Nr.21

Gebot und Verbot als Erziehungsmittel*
Um zu zeigen, wie sich die Volkspädagogik

Amerikas von der Volkspädagogik Europas

unterscheidet, erzählt der bekannte
Zürcher Psychiater C. G. Jung in der „SER"
(Jahrgang 1943, Heft 1, S. 3) folgendes: Bei

seinem ersten Besuche Amerikas habe er mit
Erstaunen festgestellt, dass es an den Strafen,
die Eisenbahnlinien überschreiten, keine
Barrieren und an den Eisenbahnstrecken keine
Schutzhecken gebe; in abgelegenen Gebieten

würden die Eisenbahngeleise sogar als

Fusswege benützt. Als er dieses sein Erstaunen

einem Amerikaner gegenüber äusserte,
habe ihm dieser geantwortet: „Nur ein Idiot
weiss nicht, dass auf den Geleisen Eisenbahnzüge

mit 80—100 Meilen Geschwindigkeit
verkehren". Ferner sei ihm aufgefallen, fährt

Jung weiter, dass in Amerika nichts „verboten",

sondern bloss „nicht erlaubt" sei; ja

gelegentlich werde man einfach „höflich
gebeten", etwas zu tun oder zu unterlassen.

C. G. Jung legt dann diese Erscheinung so

aus: „In Amerika appelliert man an die
Intelligenz des Menschen, in Europa an seine

Dummheit".

Man könnte diese Erscheinung noch
allgemeiner deuten. In Amerika geht man darauf

aus, den Menschen selbständig zu machen,
ihn zur freiwilligen Unterwerfung unter das,

was vernünftig — und damit gut — ist, zu
erziehen. Man rechnet also mit seiner
Einsicht und seinem guten Willen. In Europa

* Vortrag, gehalten am pädagogischen Ferienkurs über

„Die Erziehungsmittel" an der Universität Fryburg im

Sommer 1943.

rechnet man mit dem Mangel an Einsicht und

mit seinem bösen oder wenigstens schwachen

Willen; darum stellt man überall Gebote
und Verbote auf: „Du sollst" und Du darfst

nicht" und dazu gleich auch die Strafbestimmung:

„Zuwiderhandeln wird mit Fr. 5.— bis

500.— gebüsst." Der Europäer weiss nämlich,
dass der Verstand des Menschen verdunkelt
und sein Wille „zum Bösen geneigt ist von
Jugend an" — wir bezeichnen das als

erbsündliche Belastung. Der Amerikaner glaubt
zwar auch an diese betrübliche und verhängnisvolle

Tatsache. Er hält aber dafür, dass der

Verstand hellsichtiger gemacht werden solle,
dass das aber nur durch Uebung geschehen
könne. Er weiss ferner, dass der Wille nicht

nur zum Bösen geneigt ist, sondern auch zum

Guten, das heisst, dass der Mensch vermöge
seiner sittlichen Anlage, seines sittlichen Triebes,

immer auch für das Gute und gegen das

Böse reagiert — etwa im Sinne eines
Pestalozziwortes, das ich zwar nicht bedingungslos
unterschreiben möchte, das aber doch viel

richtige psychologische Erkenntnis enthält:

Der Mensch sei gut und wolle das Gute; nur
möchte er dabei auch froh sein, und wenn

er das Böse wolle oder tue, so wolle oder
tue er es nur, weil man ihm den Weg zum

Guten nicht gezeigt oder ihm diesen Weg

gar verrammelt habe. Und schliesslich könne

auch der Wille zum Guten entwickelt werden;

man müsse ihm nur Gelegenheit geben
sich zu üben. Uebung hier allerdings nicht
im Sinne der ältern Willensbildungstheorie,
sondern so wie es Johannes Lindworsky

633



meint: im Sinne der Gewinnung wertvoller
und der Entthronung minderwertiger Motive
und im Sinne der Motivstärkung durch

Uebung wertvoller Motive und der
Motivschwächung durch NichtÜbung minderwertiger

Motive.
Das sind Einseitigkeiten, Extreme. Und die

Heimat des einen Extrems ist nicht einfach

Amerika und die des andern nicht einfach

Europa. Extreme, ja! Aber aus Extremen

lernt man am überzeugendsten den goldenen
Mittelweg erkennen. Bleiben wir also

vorläufig bei den Extremen, also bei Amerika
und Europa!

Wir finden beide Richtungen — mehr oder

weniger extrem natürlich — nicht nur in

volkspädagogischen Bestrebungen, sondern

vielleicht noch ausgesprochener auf dem
Gebiete der Pädagogik im engern Sinne, mit
dem unser Thema sich beschäftigt. Europäer

und Amerikaner auf dem
Gebiete der Erziehung im engern Sinne: in

der Familie, in der Schulstube, in der
Anstalt, im Institut, im Jugendverein usw.

Wir kennen den Europäer in der Erziehung,

der nicht müde wird, immer und überall

Gebots- und Verbotstafeln aufzustellen,
damit der Zögling ja immer sofort wisse, was

er zu tun habe und was er nicht tun dürfe,
und immer wieder den Drohfinger'zu zeigen,
damit der Zögling durch die Furcht vor der
Strafe die Kraft bekomme, den Geboten und
Verboten nachzuleben. Er tut es aus einem

gewissen pädagogischen Pessimismus heraus,

aus der Erwägung heraus, der Zögling würde

ja doch nicht selber finden, was gut, was ihm

zuträglich ist; und wenn er es fände, so würde

er es, wegen seines bösen oder wenigstens
schwachen Willens, doch nicht tun. Der
Amerikaner ist weniger pessimistisch. Er denkt:
lasse man doch den Zögling selber den
richtigen Weg suchen und — gehen! Und wenn
er ihn das erste Mal nicht finde oder, wenn

zwar gefunden, nicht gehe, so sei damit noch

nicht viel verloren: durch üble Erfahrungen

gewitzigt werde er ihn das zweite Mal finden
und jetzt besser kennen, als wenn er ihm zum

voraus gezeigt worden wäre; und er werde
ihn jetzt, nachdem er ihn selber gefunden,

um so sicherer und freudiger gehen.

Der Europäer glaubt ferner zu stark an sich

selbst und darum an die Unfehlbarkeit seiner

Psychologie und seiner Pädagogik. Er „kennt"
zum voraus alle möglichen Gefahren und alle

möglichen Schliche des Zöglings. Und er
stellt zum voraus für jede Gefahr und für

jeden Schlich ein weithin sichtbares und, wie

er glaubt, unfehlbar wirkendes „Du sollst"
und „Du darfst nicht" auf. Der Amerikaner
lacht über so naiven Glauben. Der Gefahren

und der Schliche des Zöglings seien unzählige,

und alle seien doch immer wieder
anders, als auch der schlaueste Erzieher sie sich

ausgedacht habe — etwa im Sinne eines

Goethewortes: „Was man nicht weiss, das

eben brauchte man, und was man weiss, kann

man nicht brauchen". Viel besser sei es darum,

den Zögling für die Erkenntnis des ihm

Zuträglichen und Schädlichen — das heisst

des Guten und Bösen — erfinderisch und für

das Vollbringen des Guten tüchtig zu
machen. Derart seelisch ausgerüstet werde er
dann mit jedem noch so gefährlichen Falle

schon selber in vernünftiger und tapferer
Weise fertig.

Der Europäer ist ängstlich. Zu ängstlich.
Er glaubt, es nicht verantworten zu dürfen,
dass der junge Mensch einmal einen Fehltritt,
auch nur einen harmlosen Fehltritt, täte —
bloss aus dem Grunde, weil sein Erzieher ihn

nicht vorher durch ein Gebot oder Verbot

gewarnt und durch eine entsprechende
Strafandrohung gestärkt hätte. Während der
Amerikaner es lieber mit Herbart hält: man müsse

den Knaben wagen, um den Mann zu gewinnen.

Und endlich gibt es „Europäer" — und

zwar nicht nur beim weiblichen Geschlechte,

wenn sie bei ihm auch zahlreicher sein mögen

als beim männlichen die an einer

634



eigentlichen „Erziehungssucht" (Griesebach)
leiden. Der Zürcher Pfarrer und Psychoanalytiker

O. Pfister nennt diese Krankheit „Päda-
gogitis" und hält sie für nicht weniger gefährlich

als die Diphtheritis und die Appendizitis.

Solchen Erziehern ist es einfach nicht

wohl, wenn sie nicht beständig „erziehen",
beständig befehlen*, gebieten und verbieten
können. Wie es aber anderseits auch
„Amerikaner" gibt, die nicht aus tiefern Erwägungen

heraus, sondern einfach aus Bequemlichkeit

oder Wurstigkeit oder Oberflächlichkeit
oder Schwachheit oder blinder Liebe oder

aus himmelblauem, also sündhaftem Optimismus

heraus nie zu einem entschiedenen, klar-

ren, eindeutigen Befehle, Gebote oder
Verbote kommen.

II.

Zwei pädagogische Extreme! Ob wir nicht
alle dem einen oder dem andern der beiden
Extreme mehr oder weniger verhaftet sind?

Oder, was nicht weniger gefährlich wäre: ob
wir nicht in unserm pädagogischen Tun und

Lassen einmal zu viel Amerikaner und dann

gleich wieder zu viel Europäer sind?

Man sündigt in der Erziehung, auch

durch die Mittel von Gebot und Verbot,

nichtungestraft.
Wir alle wissen, dass das Idealverhältnis

zwischen Zögling und Erzieher das der Achtung

und Liebe ist. Achtung und Liebe des
Erziehers dem Zögling gegenüber, aber auch

Achtung und Liebe des Zöglings dem Erzieher

gegenüber. Achtung zum allermindesten.
Und was noch grösser und besser ist: dazu
auch Liebe! „Man lernt nur von dem, den

man liebt", behauptet Goethe. Wir wollen

weniger streng sein und sagen: man lernt
auch von dem, den man wenigstens — achtet.

* Der Verfasser weiss wohl, dass die Begriffe
„Befehl" einerseits und „Verbot und Verbot" anderseits

sich nicht ganz decken. Weil man sie aber im Leben

nicht genau zu unterscheiden pflegt und weil die Grundsätze,

die hier besprochen werden, für beide
Erziehungsmittel in wesentlich gleicher Weise gelten, läss'

er den begrifflichen Unterschied hier unberücksichtigt.

Wo nicht nur die Liebe, sondern auch noch

die Achtung fehlt, da ist es um erzieherische

Beeinflussung im höheren Sinne des Wortes

geschehen. Nur Furcht vor dem mit Strafvollmacht

ausgestatteten und zum Strafvollzug
stets bereiten Erzieher reisst nicht hin, zieht
nicht hinauf, macht nicht frei. Und „erziehen
heisst" doch, nach einem tiefen Worte Nietzsches,

„frei machen".

Und nun kann der Erzieher dieses
Idealverhältnis zwischen Zögling und sich dadurch

schädigen und damit seinem besten und

selbstlosesten pädagogischen Wollen schaden,

dass er zu viel und zu kleinlich gebietet
und verbietet und Uebertretungen seiner

Anordnungen zu hart und zu rücksichtslos straft

— aber auch dadurch, dass er nicht gebietet
und verbietet, wo des Zöglings geistige und

sittliche Unreife ein strenges und unerbittliches

Gebot oder Verbot einfach verlangte,
und dass er nicht straft, wo des Zöglings
Gerechtigkeitsgefühl eine Strafe ganz sicher

erwarten musste.

So mancher junge Mensch lernt sich nicht
beherrschen und bleibt vielleicht für sein ganzes

Leben ein Unbeherrschter — seiner
Sinnlichkeit, seinem Eigensinn, seinen Launen,
seinen Affekten, seinen Mitmenschen gegenüber

—, weil ihm in der Jugend alles

durchgelassen wurde, weil immer e r recht hatte

oder schliesslich recht bekam, weil immer
wieder e r befehlen durfte; vielleicht aber

auch, weil der Erzieher zu viel von ihm

verlangte oder ihm zu viel versagte, auch das

versagte, worauf sein Alter ein natürliches

Recht hatte, und er sich dann für diese

Vergewaltigung seiner Menschenrechte dadurch
rächte und für diesen Ausfall an Freiheit
dadurch entschädigte, dass er — neben den

streng vorgeschriebenen Wegen — jetzt erst

recht seine eigenen, vielleicht recht schlimmen

Wege gehen lernte.

So mancher ferner kann sein Leben lang —
als Vorgsetzter, als Erzieher, auch als

berufsmässiger Erzieher — nie recht befehlen:
vielleicht, weil er in der Jugend nicht gehorchen

635



gelernt („Nur der wird sicher befehlen, der
selber gehorchen gelernt hat" heisst es in der
„Nachfolge Christi"); vielleicht aber auch

darum, weil er in der Jugend beständig am
Gängelbande geführt wurde und nie dazu
kam, sich selber zu gebieten und zu verbieten.

Wer andern richtig und wirksam gebieten

und verbieten will, muss gelernt haben,

von innen heraus seinen eigenen Pflichten

gegenüber ja und seinen eigenen Wünschen

gegenüber ja oder nein zu sagen.

Wieviele finden ihr Leben lang die richtige
Einstellung zur staatlichen oder kirchlichen
Autorität und zu deren Anordnungen nicht,
weil ihnen in der Jugend elterliche oder
schulische oder kirchliche Autorität im Uebermass

— oder im Untermass oder in psychologisch
ungeschickter Weise entgegengetreten ist.

So mancher strenge, unerbittliche Erzieher

bildet sich weiss Gott was ein auf seine Autorität

und auf die Lenksamkeit seiner Zöglinge.
Es kann aber hinter dieser vom Erzieher
feststellbaren Lenksamkeit auch blosse Furcht vor
der Strafe stecken oder auch blosse Schlauheit,

die Mittel und Wege findet, sich für dieses

Gehorchenmüssen anderweitig zu
entschädigen. Uebrigens ist Lenksamkeit nicht
ohne weiteres eine Tugend. Es kann auch ein
seelischer Mangel sein. Wer besonders lenksam

ist, ist es vielleicht nicht nur, wenn Wahres

und Gutes, sondern auch, wenn Falsches

oder Schlimmes um seine Seele wirbt. Und

ein Schuss von Eigenwillen ist nicht ohne
weiteres ein Fehler. Wer das besitzt, hat damit
auch eher die Möglichkeit, dem Unwahren
und Bösen gegenüber fest, das heisst, e r

selbst zu bleiben. Das Erziehungsziel ist

nicht Lenksamkeit, sondern — frei nach Göttler

— eine leib-seelische Ausrüstung,
vermöge welcher der Zögling fähig und geneigt
ist, seine Lebensaufgabe möglichst vollkommen,

aber auch möglichstselbständig
zu erfüllen.

Also mag sich einseitiger Amerikanismus,
aber auch einseitiger Europäismus rächen!

Darf ich gleich noch auf zwei Gefahren
aufmerksam machen, die dem drohen, der

Macht hat, der zu gebieten und zu verbieten
hat? Eine erste Gefahr: dass er seine Macht
missbraucht, dass er ein Despot wird. Wer
hat, ist in Gefahr, noch mehr zu wollen. Eine

zweite Gefahr: dass er kleinlich wird, dass

er zu gewissenhaft oder besser: dass er ängstlich

wird. Ein Erzieher wird halt immer wieder

auf Zustände stossen, die ihn nicht befriedigen,

die er — nur er — als Mißstände
empfindet, und die er darum abstellen zu müssen

glaubt. Ach Gott, der Erzieher muss fähig
sein, gelegentlich auch Mißstände — harmlose

Mißstände natürlich — zu ertragen, das

heisst: zu „übersehen". Man muss doch jungen

Leuten die Freude lassen, zu glauben,
sie seien schlauer als ihre Erzieher — im

allgemeinen sind sie es ja, und es ist durchaus

am Platze, dass sie es sind —, zu glauben,
der Erzieher habe diesen oder jenen ihrer
Schliche nicht gemerkt, auch wo er ihn schon

gemerkt, aber weise „übersehen" hatte.

Uebrigens wäre es ein müssiges Unterfangen,
alle Mißstände abschaffen zu wollen. Wenn

wir an einem Tage alle Mißstände abgeschafft
hätten, so wäre am folgenden Tage ganz
sicher ein neuer da. Und schliesslich würde

ein beständiger Kampf gegen Mißstände
mehr schaden als nützen. Es wird sicher

durch Grosszügigkeit der Erzieher weniger
geschadet als durch deren Kleinlichkeit.

Und jetzt noch etwas zur Entlastung der

Erziehungsmittel „Gebot und Verbot". Wir
haben von Charakterfehlern gesprochen und

dafür die falsche Anwendung der Erziehungsmittel

„Gebot und Verbot" verantwortlich

gemacht. Das war nicht falsch, aber es war

einseitig. Wir dürfen nämlich nicht vergessen,

dass wir für Charakterfehler, die wirklich

Erziehungsfehler sind, nie nur dieses oder
jenes Erziehungsmittel verantwortlich machen
dürfen. Es sind meistens alle daran schuld.

Man ist darum in der Regel nicht ein schlechter

Gebieter und Verbieter und dabei ein

guter Gewöhner, ein einwandfreies Vorbild,

636



ein guter Belehrer, ein vorbildlicher Wächter
und ein gerechter Richter. Der Erzieher ist

eine Einheit. Wer nicht richtig zu befehlen,

zu gebieten und zu verbieten versteht, bei
dem fehlt es meistens — fast mit
Naturnotwendigkeit — auch im Gebrauch der andern

Erziehungsmittel. Entweder ist man ein guter
oder ein mittelmässiger oder ein schlechter
Erzieher. Dann ist man es in der Anwendung
aller Erziehungsmittel. Man wird darum gute
Erziehungserfolge mit Recht nicht ausschliesslich

dem richtigen Befehlen, Gebieten und
Verbieten zuschreiben; ich müsste aber auch

dagegen Einsprache erheben, wenn man für
die oben erwähnten Charakterfehler
ausschliesslich das unrichtige Gebieten und
Verbieten verantwortlich machen wollte.

III.

Amerikanismus und Europäismus: zwei
Extreme! Aber das Verführerische an beiden
Extremen — das Gefährliche und Verführerische

überhaupt an jedem Irrtum —: beide
haben zu einem guten Teile recht.

Der Europäer zuerst. Er hat recht. Gehorsam

muss sein. Gehorsam ist ein
Naturgesetz. Darum auch das Recht,

zu befehlen, zu gebieten und zu verbieten.
Das gilt nicht nur für das Elternhaus, die Schule

und die Anstalt. Die Gründe, die wir für das

Gehorchen des Kleinkindes, des Schülers und

des Anstaltszöglings anbringen, gelten —
mutatis mutandis natürlich — auch für den

Staatsbürger, für das staatliche Gebieten und

Verbieten und Gehorchen; auch für den

Kirchenbürger, auch für das kirchliche Gebieten
und Verbieten und Gehorchen.

Für das Kind zuerst! Einfach aus dem

Grunde, weil es noch gar nicht weiss, es seiner
Natur nach noch gar nicht wissen kann, was für

es in leib-seelischer Hinsicht gut und schädlich,

mit andern Worten: was der Wille Gottes

ist. Und weil es, wieder seiner Natur nach,
die Kraft noch gar nicht hätte, von sich aus,
ohne das erzieherische Gebot und Verbot

und die dahinterstehende Strafandrohung, sich

für das Gute, also für den Willen Gottes zu

entscheiden. Es ist eben noch so ganz ein
Triebwesen. Aber berufen, mit der Zeit
immer mehr ein Geistwesen zu werden, das

heisst, nach Möglichkeit selber zu erkennen,

was für es gut und schädlich ist, und sich nach

Möglichkeit selbständig aus dieser Erkenntnis

heraus für dieses Gute und gegen dieses

Schädliche zu entscheiden.

Der Erzieher also, der befiehlt, der Gebote
und Verbote aufstellt: der Vertreter der
Vernunft, der von Gott durch die Offenbarung
erleuchteten Vernunft, also der Vertreter Gottes.

Die von ihm angedrohte Strafe: Symbol
und zugleich ein Teil der von Gott für die

Uebertretung festgesetzten Strafe. Der Weg,
der einzig natürliche Weg aus dem
Triebwesen ein Geistwesen, das heisst ein
hochwertiges Menschenwesen zu werden: das

Gehorchen.

Das Gehorchen also das Natürliche, das

Gesunde, das Vernünftige. Nichtgehorchen
wäre Selbstmord für das Kind. Darum das

Nichtbefehlen, das Nichtgebieten und Nicht-
verbieten unnatürlich, ein Verbrechen am
Kinde.

Darum hat auch der sich offenbarende Gott
immer wieder durch bestimmte Gebote und

Verbote und durch entsprechende Strafandrohungen

zu den Menschen gesprochen. Schon

zu den ersten Menschen im Paradiese. Und

es ist kein Zufall, wenn der Evangelist Lukas

(Luk. 2, 51. ff.) vom jugendlichen Jesusknaben

— also vom reifenden Jesus — zur
Hauptsache nur das weiss: „Er war ihnen (den
Eltern) Untertan" und erst nachher berichtet:

„Er nahm zu, wie an Alter, so an Weisheit
und Wohlgefallen bei Gott und den
Menschen."

Lerne gehorchen — das erste Gebot für
die Jugend. So stellt auch der deutsche
Philosoph und Pädagogiker Fr. Paulsen unter
den drei Imperativen, von denen er behaup-

637



tet, sie müssten die Leitsterne jeder wahren

Erziehung sein, das Gehorchen an den ersten
Platz. „Lerne gehorchen, lerne arbeiten,
lerne entsagen und deine Begierden
beherrschen!"

Befehlen — Gebieten — Verbieten:
Naturgesetz! Aber in diesem Naturgesetze ist

zugleich die Schranke für alles Befehlen,
Gebieten und Verbieten enthalten. Alles Befehlen,

Gebieten und Verbieten muss im Dienste
des Zöglings stehen. Nur soweit hat es

seine Berechtigung*. Alles Befehlen, Gebieten

und Verbieten hat also sein Ziel, aber
zugleich auch seine Schranke am Wohl des

Zöglings und der menschlichen Gesellschaft.
Und je besser der junge Mensch schon zu
Hause und dann in der Schule oder in der
Anstalt und im Konvikte alle Gebote und

Verordnungen seiner Vorgesetzten als wirklich

in seinem Dienste oder im Dienste einer
Gemeinschaft stehend, als nur zu seinem und

der Gemeinschaft Wohle erfolgend, erlebt,
um so leichter wird ihm jetzt schon das

Gehorchen, um so leichter aber auch wird er
sein ganzes Leben hindurch zu aller staatlichen

und kirchlichen Autorität und deren
Verordnungen die richtige Einstellung finden.
Das ist also der zweite wichtige Zweck des

kindlichen Gehorchenlernens: als erwachsener

und verantwortlicher Staatsbürger und als

erwachsener und verantwortlicher Kirchenbürger

gehorchen können.

* Gewiss kann in einer Gemeinschaft ein Zögling
gelegentlich einem Gebote oder Verbote gehorchen

müssen, das für sein Wohl nicht nötig wäre, weil er

von sich aus das Rechte täte. Dann muss ihm aber zum
Bewusstsein gebracht werden, dass solche Anordnungen

der andern wegen da sind, und dass es eine

schöne und tapfere Aufgabe des Einzelnen ist, sie der
Gemeinschaft wegen, der andern wegen, zu ertragen.
Und es kann vorkommen, dass ein Gebot oder Verbot

erlassen wird — wieder nicht des Zöglings oder

der Zöglinge wegen, sondern vielleicht bloss „zum
Schutze" des Erziehers, der z. B. zu bestimmten Zeiten

„seine Ruhe haben möchte". Dann aber müssen

solche Gebote und Verbote beseelt und damit in den

Dienst der Charakterentwicklung der Zöglinge gestellt
werden.

Gehorchen also das Natürliche, Vernünftige,

Gesunde. Darum wird gesunde Jugend
immer nach einer wirklichen Autorität, nach

Befehlen, nach Geboten und Verboten dieser

Autorität rufen.

Man hört oft klagen — von Vätern und
mehr noch von Müttern, von Lehrern und von
Priestern, besonders von ältern Jahrgängen —,

unsere heutige Jugend sei unbotmässig, sie

wolle und könne nicht mehr gehorchen.
Schon der Säugling sei liberal. Noch mehr sei

es der Primarschüler. Und mit dem Jugendlichen

in der Reifezeit sei überhaupt nichts
mehr anzufangen, der sei schon waschechter
Revolutionär.

Ich glaube nicht daran. Schon darum nicht,
weil ich in meiner 38jährigen Lehr- und

Erziehertätigkeit keinen einzigen normalen jungen

Menschen getroffen habe, der nicht
gehorchen wollte. Darum ferner nicht, weil man

ja immer wieder die Erfahrung macht, dass

ein junger Mensch, der einer Autorität — der
elterlichen oder schulischen oder kirchlichen
Autorität — den Gehorsam kündigt, bereit
ist, sich sofort mit Haut und Haar einer
andern und sogar strengern Autorität zu
verschreiben, wenn diese neue Autorität es
versteht, ihre Forderungen im Namen der Freiheit

und der Kraftentwicklung zu verkünden,

Das zeigt sich so oft schon beim
Kleinkinde, das vielleicht der Mutter hartnäckig
trotzt, sich dabei aber vom Kinderfräulein,
das nicht als Autoritätsperson ihm entgegentritt,

willig leiten lässt.

Der heutige Mensch komme schon liberal
auf die Welt, habe ich einmal sagen hören.

Ich glaube nur in dem Sinne daran, dass auch

der Mensch des 20. Jahrhunderts mit dem

doppelten Liberalismus in der Seele geboren
wird, den er von den Stammeltern erbte.

Dieser Liberalismus besteht einmal in der

Disharmonie zwischen Geist und Fleisch, ist

also eine Folge der erbsündlichen Beschaffenheit.

Den andern Teil davon aber haben

die Stammeltern schon vor ihrer ersten Sün-

638



de in sich getragen, indem sie dem göttlichen
„Ihr dürft nicht" ihr stolz-menschliches „Und
wir probieren es doch" entgegensetzten.
Aber mit diesem zweifachen Liberalismus

hatte die Jugend schon in allen frühern

Jahrhunderten zu kämpfen und sind übrigens wir

alle, auch die bravsten und ältesten unter uns,

noch nicht ganz fertig.

Ist die heutige Jugend wirklich unbotmäs-

siger, liberaler als wir es waren? Dann ist

dieser grössere Liberalismus entweder kein

Fehler, sondern blosse Anlage des jungen
Menschen des 20. Jahrhunderts, also eine

Entwicklungserscheinung, mit der wir Erzieher

einfach zu rechnen haben. Ueber die wir uns

sogar freuen sollten, weil in ihr ja auch die

Anlage, der Ansatz zu grösserer Selbständigkeit

auch allem Falschen und Bösen gegenüber

enthalten wäre. Ist es aber wirklich ein

erworbener Mangel oder Fehler unserer

Jugend, dann ist nicht so sehr die Jugend selber

daran schuld; dann sind vielmehr die Erzieher

dieser Jugend verantwortlich dafür.

Man pflegt übrigens manches als

Ungehorsam und damit als sträflichen Fehler zu

bezeichnen, was es gar nicht ist, was vielleicht
eher oder wenigstens ebensosehr Ansatz zu

einer Tugend ist. Man spreche doch nicht

gleich von Ungehorsam, wenn ein Kind trotz
wiederholten Verboten das Naschen nicht

lassen „kann". Ein solches Naschen ist

vielleicht Naturbedürfnis. Dann müsste man dem

Kinde Gelegenheit geben, dieses Naturbedürfnis

nach bestimmten Nährstoffen, die es

zum Aufbau seines Körpers braucht, auf

andere, auf ehrliche Weise zu befriedigen.
Vielleicht auch wäre hier, wenn je einmal, das

Rezept J. J. Rousseaus am Platze: nicht
befehlen, nichf gebieten und verbieten,
sondern einfach verunmöglichen! Gut beratene

Erzieher werden übrigens solche kindliche
Schwächen nicht einfach durch billige Verbote

zu überwinden suchen, sondern sie als

Gelegenheit benützen, im Kinde den Sinn

für Selbstbeherrschung im Sinne von Tapferkeit

zu entwickeln. Wenn ferner ein Kind

gegen beständiges, kleinliches Weibeln,

gegen beständiges Hineinregieren eines

kurzsichtigen Erziehers in seine ureigentliche
Lebenssphäre hinein rebellierte, dann wäre
solche Rebellion nicht schwer sündhafter

Ungehorsam, sondern Widerstand gegen
unberechtigtes Befehlen, Widerstand gegen eine

krankhafte Erscheinung, also ein Zeichen
seelischer Gesundheit. Etwas anderes wäre es,

wenn ein Kind sich grundsätzlich und dauernd

in Opposition setzte zu den Eltern oder deren

Hausordnung. Ein solches Kind wäre dann

entweder nicht normal, öderes fehlte an den

Eltern oder an der Hausordnung oder an der

Handhabung dieser Hausordnung. Und man

nenne es nicht sogleich gefährlichen
Ungehorsam, wenn ein Jugendlicher bei durchaus

vernünftigen reglementarischen Bestimmungen

gelegentlich „über die Schnur haut"!
Wer das nie, aber auch gar nie täte, dem

fehlte es an Phantasie oder an Tätigkeits- und

Unternehmungstrieb oder an Wagemut.
Etwas anderes wäre es wieder, wenn ein grösserer

Teil einer Gemeinschaft — z. B. eines

Konviktes — sich dauernd und grundsätzlich
in Opposition stellte zum Reglemente oder

einigen Bestimmungen des Reglementes,
vielleicht auch zu Bestimmungen religiöser Natur.

Dann wäre es höchste Zeit, ein solches

Reglement wieder einmal einer gründlichen
Revision zu unterziehen, und zwar — ich

rate das aus eigener guter Erfahrung heraus

— einer Revision zu unterziehen unter
Mitwirkung der Zöglinge. Junge Leute haben,

wenn man nur ruhig mit ihnen darüber spricht,
für das ihnen Zuträgliche ein feineres Sen-

sorium, als der Durchschnittserzieher vielfach

glaubt. (Schluss folgt.)

Hitzkirch. Lorenz Rogger.

639


	Gebot und Verbot als Erziehungsmittel

