
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 20

Artikel: Die Tradition in der Erziehung der Jugend : Referat

Autor: Achermann, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. FEBRUAR 1944 30. JAHRGANG Nr. 20

Die Tradition in der Erziehung der Jugend*
i.

Was ist Tradition? — Das Wort
kommt vom lateinischen tradere: hinübergeben,

weitergeben. Tradition ist — um
mit dem Grossen Herder zu sprechen —
der Inbegriff aller Vorgänge, Massnahmen

und Einrichtungen, durch die ein Geschlecht
dem andern die früher erarbeiteten Einsichten,

Fähigkeiten, Formen und Werte
übermittelt. Sie gleicht die lebenden und
nachfolgenden Geschlechter an die vorangegangenen

an in den Lebensinhalten, Erfahrungen
und Werturteilen. Sie ist die Uebertragung
der Denk- und Fühlweise der Alten an die

Jungen. In dem Sinne gehören alle
Massnahmen der Erziehung, des Unterrichts, der
Handwerkslehre zur Tradition. Tradition

spricht in den Märchen, Sagen, Legenden,
Sprichwörtern und Kinderreimen zu uns,

singt in den alten Volksliedern, zeigt sich

in den Terrakotten und Hinterglasbildern, die
sich von Generation zu Generation
vererben. Tradition: das ist Brauchtum und

ehrwürdige Vätersitte, Volkstanz, Spiel und

Tracht, Bau- und Arbeitsweise; sie äussert

sich in den alten Speichern, in den

Haussprüchen, in den Wegmarterln. Tradition: dazu

gehören unsere Schlachtjahrzeiten, unsere

Prozessionen, unser häusliches Beten.
Herrlichste Tradition spricht aus der Liturgie
unserer Kirche. Tradition ist ein Fortleben

unserer Väter und Mütter, ist das geistige
Gesicht unseres Volkes, ist die Erdenheimat

unserer Seele.

* Referat an der Kanf. Erziehungstagung vom 13.

und 14. Okfober 1943 in Luzem.

II.

Versuchen wir nun den traditions-
erfüllten Menschen zu zeichnen!

Zuerst fällt uns seineStätte, seine
Beständigkeit auf, das was das Volk

gewöhnlich als Charakter bezeichnet. Seine

Mitmenschen wissen genau, wie er unter
bestimmten Umständen handeln wird; sie
rühmen seine Treue. Er hat eben seine
festen Anschauungen und Grundsätze: die
von Generation zu Generation vererbten
Grundsätze seiner Volksgemeinschaft. Aus

dieser Stätte wachsen Ruhe, Sicherheit und

Geborgenheit. Freilich drohen ihm gerade
von diesen Eigenschaften her Rechthaberei,

Dogmatismus im schlechten Sinne,
Selbstgefälligkeit und Selbstgenügsamkeit, mit
einem Wort: geistige Arterienverkalkung.
Er entgeht diesen Gefahren, wenn er sich

bewusst bleibt, dass jede Generation das

von den Vätern Ererbte sich erwerben und

assimilieren, es der neuen Zeit anpassen und
für sie anwenden muss.

Der Traditionserfüllte hat ausgesprochenen

Gemeinschaftssinn
und Helferwillen. In der Ueber-
nahme des gemeinsamen Erbes finden sich

ja die Erben als Verwandte zusammen. Freilich

beziehen sich dieses Gemeinschaftsgefühl

und dieser Helferwille oft nur auf die
eigene Sippe, auf die Dorfgemeinschaft, auf
das heimatliche Tal. Er muss sich vor der
Gefahr der Kirchturmpolitik und des

Kantönligeistes — also eines schlecht verstandenen

Föderalismus — hüten. Er muss sich

601



mühen, auch andere Sippen und Berufsverbände

zu verstehen, sich in sie hinein zu
denken.

Der Traditionserfüllte hat Ehrfurcht,
Ehrfurcht vor der Vergangenheit, ihren Werken,

ihren Zeugen. Er wird nur schweren

Herzens Teile seines ererbten Besitzes

veräussern, handle es sich nun um Land oder
Wald, Bild oder Buch, Tracht oder Hausgerät.
Weil er weiss, dass der Schweiss seiner
Ahnen — vielleicht ihr Herzblut — den Kitt
seines Besitzes bildet, fühlt er sich in seinem

Gewissen verpflichtet, das Ererbte ganz und

unverfälscht der kommenden Generation

weiterzugeben; er fühlt sich ja nur als Ring
in der Kette. Wer aber vor irgend etwas

Grossem Ehrfurcht fühlt, kann nie ein ganz
gemeiner Mensch werden. — Freilich drohen

auch von dieser Einstellung her, von der
Ehrfurcht vor dem Vergangenen, Gefahren.
Er kann leicht hartherzig und geizig werden

im materiellen und ideellen Sinn, leicht zu
einem Kult der äussern Formen kommen,
leicht Einrichtungen, Bräuche und Sitten

schätzen, lieben und verteidigen, die wohl

einmal ihren Sinn hatten und ihre Aufgabe
erfüllten, aber keine Bedeutung mehr für die

Gegenwart besitzen.

Der Traditionserfüllte ist das Gegenteil
des Utilitaristen, dem nur

Einmaleins, Rad und Amboss gelten. Er liebt
nicht nur das, was nützlich und sachlich ist

und was Geld einbringt; er hat auch Sinn

für ideelle Werte. Es leuchtet etwas aus ihm

heraus, was man gemeinhin Idealismus nennt.

Der Traditionserfüllte ist immer auch ein

irgendwie religiöser Mensch. Er

hängt am Beten und am religiösen Brauchtum

seiner Jugend. In der Geschichte seiner

Familie und seines Volkes sieht und fühlt er
immer wieder das Ordnen und Führen, das

Lohnen und Strafen eines höheren Wesens.

— Freilich besteht die Gefahr, dass seine

Frömmigkeit infantil bleibt. Er muss darum

für Vergeistigung seiner Religiosität, für

religiöse Fortbildung besorgt sein.

Wir können zusammenfassend sagen: Der
traditionserfüllte Mensch
lebt in der Heimat, aus der
Heimat, für die Heimat. Er hat
die Heimat erlebt, nicht nur die Landschaft,
sondern die Menschen dieser Landschaft,
ihre Geschichte, ihr Wesen, ihr Denken und

Fühlen, ihr Hassen und Lieben. Und weil er
die Heimat erlebt, liebt er die Heimat. Er ist

irgendwo daheim, nicht nur körperlich,
sondern vor allem auch geistig. Und weil er
irgendwo daheim ist, hat er Sinn für

Ordnung und Einordnung. Darum ist er weniger
gefährdet als der geistig Heimatlose, der

Tippelbruder der geistigen Land- und Asphaltstrasse.

III.

Wir haben das Bild des traditionserfüllten,
in der Heimat verwurzelten Menschen
gezeichnet. Wie erziehen wirdiesen
Menschen?

Die Heimat kann nur der lieben, der die
Heimat erlebt hat. Die Heimat kann nur der
erleben, der in seiner Kinderzeit irgendwo
daheim war. Richtig daheim sein kann ein
Kind nur in einer geordneten, von Liebe
erfüllten Familie, welche die zum Leben

notwendige finanzielle Grundlage hat. Unsere
erste und wichtigste Sorge
muss darum der Familie gelten.

Vor einigen Jahren hat einer das Wort
geschrieben: „Mit jeder Schule, die wir
öffnen, schliessen wir ein Zuchthaus." Man hat

seither viele Schulen eröffnet, ja eigentliche
Schulpaläste erbaut und darin alle Gesetze
modernster Hygiene, Pädagogik und Psychologie

angewandt. Und trotzdem kenne ich

kein einziges Zuchthaus, das man seither hat
schliessen können. Kommt das vielleicht auch

daher, dass wir zwar sehr viel Geld für

Schulerziehung, aber zu wenig Geld für die

Familienerziehung ausgegeben haben? Haben

wir nicht bei der sicher notwendigen Sorge
für Schulhäuser, Turnhallen und Sportplätze
hie und da die Sorge für die Familienstube

vergessen? W/r müssen Wege und Mittel f/n-

602



den, unsern Akademikern, aber auch den

geistig und körperlich gesunden
Bauernknechten die finanziellen Grundlagen füreine
Familiengründung zu schaffen. Kinder, die

jedes Jahr mit ihren Eltern .umziehen,

„zügeln" müssen, können nur schwer tra-
ditionserfüllte Menschen werden. Es muss

daher den Fabrikarbeitern und kleinen
Beamten die Möglichkeit gegeben werden, ein

kleines Eigenheim mit ein wenig Garten zu

erwerben. Nicht Geld, nicht Reichtum schaffen

traditionsbewusste Menschen; aber ein

Heim, ein eigener kleiner Besitz — und

wenn man um ihn kämpfen muss — sind

notwendige Voraussetzung der Heimatliebe.

IV.

Es gibt Volkskundler und Heimatgeschicht-
ler, die den grossen Fehler begehen, allem
alten Brauchtum, das sie in ihrem Forscherleben

entdeckt haben, zu neuem Leben
verhelfen zu wollen. Es gibt aber Beraucht,um,

das man nicht mehr lebendig machen kann,
weil die Zeit, die es geschaffen hat, endgültig

vorbei ist, und auch hier gilt, dass man
das Rad der Geschichte nicht zurückdrehen
kann. Jeder Brauch ist Symbol, Ausdruck

einer Gesinnung. Einen Brauch erneuern,
ohne vorher die Gesinnung zu schaffen, für
die er Symbol ist, ist unsinnig, Mache oder

Museum. Zwei Beispiele für diesen Fehler,
das eine aus der Trachten-, das andere aus

der Jugendbewegung!

Die Tracht war früher tatsächlich das Kleid
der Heimat. Die Menschen des Tales, die
Träger der Tracht, waren eine Gemeinschaft
mit ungefähr gleicher Bildung, gleichem
Wollen, gleichem Schaffen. Die Tracht war
kein Kostüm, sondern wirkliches Kleid, das

Sonntag für Sonntag getragen wurde. Die

heutige - Trachtenbewegung ist — nicht
überall — in vielen Dörfern draussen

eine reine Modesache geworden. Zuerst war
die Tracht das Kleid der.Dorfaristokratinnen;
als dann auch die Dienstmagd das Kleid der
Heimat zu tragen begann, zog man sich

naserümpfend und vornehmtuend zurück.

Die Tracht selbst wird zur Dekoration, zum
Kostüm. Man trägt sie im Festzug der
Fahnenweihe oder des Schützenfestes oder

wenn ein Stadtverein ins Dorf kommt. So

wird die Tracht zur Vorspiegelung falscher
Tatsachen und sinkt zur Lüge und damit zum
Kitsch herab. Der Gemeinschaftssinn fehlt
eben, für den die Tracht Symbol und
Ausdruck ist \

Das Beispiel aus der Jugendbewegung ist

die Nikiausbescherung. Man wollte da und

dort in guten Treuen eine alte Tradition
aufnehmen, indem man die Nikiausbescherung

organisierte und durch dieses Organisieren
das Wesen des Brauches, der eine intime
Familienfeier ist, verfälschte und seinen

Zauber zerstörte.

Und es gibt schliesslich Bräuche, die langsam

werden, wachsen müssen. Friedrich
Schneider erzählt in seinem Werke über

Familienerziehung von einer Familie, bei der

er auf Besuch war. Dorf gehen die
heranwachsenden Söhne zwischen 14 und 18 Jahren

abends vor dem Zubettegehen in voller
Unbefangenheit und Selbstverständlichkeit

zum Vater, um ihm gute Nacht zu sagen
und sich in andächtiger Haltung — auch in

Gegenwart von Gästen — von ihm das

Kreuzzeichen machen zu lassen. Schneider
stellt dann die Frage: würde es möglich sein,
dass ein Vater diese alte schöne Sitte in

seine Familie bei Söhnen dieses Alters neu
einführen könnte? — Kaum! Selbst wenn es

ihm gelänge, in seinen Kindern Bedauern

darüber zu wecken, dass der Brauch fast

überall ausgestorben ist, selbst wenn er sie

zur Erkenntnis des dahinter steckenden tiefen

Sinngehaltes geführt und ihre Zustimmung
für die Aufnahme dieses Brauches in die

eigene Familie gewonnen hätte, würde eine

gewisse innere Scham sich bei der Einfüh-

1 Um Missverständnisse zu verhindern: ich will
nicht etwa die Trachtenbewegung an sich bekämpfen,
sondern nur eine falsche Entwicklung derselben, die
sich da und dort bemerkbar macht.

603



rung hemmend bemerkbar machen. Auch
würde der neueingeführte Abendsegen des
Vaters für die Kinder lange nicht dasselbe

bedeuten, wie für die gleichalterigen Söhne

jener Familie. Dort haben sich an den frommen

Brauch im Laufe der Jahre assoziativ
die Gefühlserlebnisse manches abendlichen

Gute-Nacht-Sagens angehängt; hier aber
macht sich neben der fehlenden Unbefangenheit

das Künstliche der späten Einführung
geltend.

V.

Wo ist der Boden, wo altes
und neues Brauchtum wieder
wachsen kann? Es ist die junge christliche

Familie. Suchen wir die Familie zu
zeichnen, die Sinn für Familienkultur und
edle Familientradition hat. Ich verweise dabei
wieder auf Schneider: „Kath. Familienerziehung".

Vater und Mutter geben ihrer Familie
und ihrem Heim die Seele. Sind sie nüchtern,
diesseitig, unausgeglichen, so entbehrt auch
das Leben ihrer Familie der gefühlsmässigen
Bindungen, der Besinnung auf das Ueber-

natürliche, der ruhigen Harmonie. Sind sie

reiche, in Religion und Heimat verwurzelte
Persönlichkeiten, so ist das ganze Leben in
der Familie unter den Glanz des Ewigen
gerückt, und die Seele des Heims hat einen
ähnlichen Reichtum, wie ihn ihre Persönlichkeit

besitzt. Das kleine Kind sieht alle

Lebensäusserungen der Familie unkritisch und als

etwas Selbstverständliches und Notwendiges
an. Es wächst in allen Familienbrauch und in
die dahinter steckenden seelischen Haltungen
mit Leichtigkeit hinein und bewahrt sie mit
mehr oder weniger grosser Treue. Wenn in
der Reifezeit der Junge sich von der
Familientradition lösen will oder löst, wenn er
auch hier Fernweh bekommt und sich eigene
Formen suchen will, so brauchen wir
deswegen nicht zu erschrecken. In den meisten
Fällen wird er, wenn er eine Familie gründet,
aus Verantwortiichkeitsgefühl für die eigenen
Kinder und aus Heimweh zum Brauchtum

seiner Eltern zurückkehren.

Die Gestaltung des Abends, der Dämmerstunde,

des gemeinsamen Nachtgebetes
kann ein ganzes Menschenleben tiefgehend
beeinflussen. Das gemeinsame Nachtgebet
vor allem sollte wieder zum religiösen
Brauchtum der christlichen Familie werden.
In ganz individueller Weise wird dabei die
Mutter dem vorschulpflichtigen Kinde zur
Gewissenserforschung verhelfen. Lesen wir
wieder einmal Pestalozzis „Lienhard und
Gertrud"!

Anstelle des eigentlichen Nachtgebetes
tritt zuweilen das gemeinsame Nachtlied. Ich

denke etwa an Claudius: „Der Mond ist

aufgegangen, die goldnen Stemlein prangen..."
oder an: „In dieser Nacht sei Du mir Schirm
und Wacht..." Vielleicht begleitet der
Vater das Lied auf dem Klavier oder mit der
Violine. Das gemeinsame Gebet wird durch
diese Abwechslung viel weniger zum
gedankenlosen Lippengebet. Wie glücklich ist das

Kind, dessen Mutter noch Zeit zu einem
kurzen Besuch im Schlafkämmerlein findet!
Zu einem Gutnacht-Gruss, zu einem
Kreuzzeichen! Wie oft kann da die Mutter
Einblick erhalten in geheimnisvolles Kinder-
seeleivLandl

Das Kreuzzeichen, mit dem Vater oder

Mutter die Kinder vor dem Zubettegehen,

vor dem Antritt einer Reise, nach einer wichtigen

Aussprache oder, zum letzten Male,
auf dem Sterbebette segnen, sollte in der
katholischen Familie wieder die wichtige
Rolle von früher spielen. Die Muffer zeichnet

mit dem Brotmesser ein Kreuz auf den Brotlaib,

bevor sie ihn anschneidet. Beim Gewitter

schlägt klein und gross das Kreuzzeichen,

wenn der Donner in unmittelbarer Nähe

kracht. In meiner Kinderzeit haben wir
jeweils in solchen Fällen auch Weihwasser in

Kreuzform aus dem Fenster gesprengt. Das

alles aber soll nicht in dumpfer Angst oder

geistlosem Aberglauben geschehen. Die
Eltern haben die Kinder den Sinn des
Kreuzzeichens tief erleben lassen. Den Weg dazu

hat ihnen vielleicht Guardinis Büchlein „Von

604



heiligen Zeichen" gezeigt. Im Herrgottswinkel

der Stube hängt ein wertvolles Kruzifix.

Dorthin steckt der Vater oder der älteste
Bub nach vollendeter Ernte einen Aehren-
strauss: Das tägliche Brot kommt ja vom
Vater. Die zwei letzten Recheten Heu oder
Emd wird der Bauer in Kreuzform auf das

abgeerntete Land legen.

Brauch und Sitte in der katholischen
Familie wird durch den Reichtum und das

Leben des kirchlichen Jahres befruchtet. Wie
wertvoll kann ein kindertümliches Erleben
des Advents werden und später im erwachsenen

Menschen ein eigentliches Heimweh
nach der Weltanschauung des Vaterhauses

wecken! In vielen Familien hängt das Adventhaus

mit seinen 24 Fensterchen, entsprechend

den Dezembertagen vor dem Heiligen

Abend. Jeden Tag wird ein Fensterchen

geöffnet, hinter dem ein frommer Spruch,
das Bild des Tagesheiligen, vielleicht auch

einmal ein Spielzeug erscheinen.

Die Jugendbewegung hat als neuen Brauch

den Adventkranz eingeführt, den Kranz aus

grünen Tannenreisen, von der ganzen Familie

selber gewunden, mit den vier roten,
dicken Wachskerzen. In den Dämmerstunden
des Advents sitzt die Familie unter dem

Kranz; das älteste Kind entzündet — je nach

der Zeit — eine oder drei oder vier Kerzen.
Eine Weihnachtsgeschichte wird vorgelesen
oder erzählt. Man singt die uralten lieben
Advents-Weihnachtslieder. Auch das Abendgebet

wird im Schein des Adventskranzes

gebetet oder gesungen.
Am 4. Dezember, am Barbaratag, schneiden

die Buben ein paar Kirschbaumzweige.
Am Abend liest der Vater aus der alten,

grossen Familienlegende das Leben St.

Barbaras vor. Dann werden die Kirschbaumzweige

in eine geschmackvolle Vase
gesteckt. Am Heiligen Abend werden sie
blühen.

Das Nikiausfest soll vorbereitet werden.
Aus der Legende ist ein paar Abende vor
dem Feste das Leben des durch seine Güte

heilig gewordenen Bischofs vorgelesen worden.

Die Kinder kennen sein Leben: der hl.

Bischof ist ihnen eine vertraute Gestalt

geworden. Am Festabend selber wird ein
Familienfreund mit viel pädagogischem Takt
den Heiligen darstellen, die Fehler der Kleinen

rügen, ihre Tugenden anerkennen und

in ihnen Christkindsehnsucht und Christkindliebe

wecken und stärken.

Geben wir der Weihnachtsfeier eine
würdige Form, die für ein ganzes Leben

unvergessen bleibt! Nicht grossartige Geschenke
oder eine technisch glänzend ausgeklügelte
Baumbeleuchtung machen den Reiz des Hl.

Abends aus. Der liegt auf einer ganz andern

Ebene, vor allem im Gefühl der
Familiengemeinschaft, die verklärt ist durch den
Glanz und das Geheimnis des Ewigen. Der

Vater — später ein Kind — wird unter dem
Lichterbäumlein aus dem Missale das

Weihnachtsevangelium vorlesen: „In jenen Tagen

ging von Kaiser Augustus ..." (Wir können
diesen Brauch nicht neu einführen; er muss
mit der neugegründeten Familie werden!)
Weihnachtslieder, die man den Advent
hindurch in Familiensingstunden geübt hat, werden

gesungen; wir wollen uns nicht mit dem
„Stille Nacht" begnügen. Die Weihnachtskrippe

wird bestaunt. Ja, die Weihnachtskrippe!

Es sollte heute keine katholische
Familie geben ohne Krippe, und wenn es nur
eine einfache, selbstgebastelte Krippe ist.

Die gebildete Familie aber sollte eine
künstlerisch wertvolle Krippe besitzen, die
Familienerbe ist oder es wird. Wer selber in den

Kinderjahren in der Weihnachtszeit staunend

und träumend oft vor einer solchen Familienkrippe

stand, wird seinen Kindern dieses

Erlebnis nicht vorenthalten wollen. Den

Zauber der Weihnachtskrippe und Krippentradition

atmen Reimmichels Weihnachtsgeschichten

aus dem Tirol.

Der Silvesterabend sollte in der Idealfamilie

nicht verschlafen werden. Singend,
musizierend, lesend oder Gesellschaftsspiele
spielend, bleibt man zusammen bis zur Mit-

605



ternachtsstunde, um dann schweigend, bei

geöffnetem Fenster, dem zwölfmaligen
Glockenschlag zu lauschen.

Mit grosser Freude erinnere ich mich an

den Fastnachtmontagabend meiner Kinderzeit.

Wir durften aufbleiben wie die Grossen
und mit ihnen Heimspiele spielen. Um zehn

Uhr kam der Höhepunkt des Abends: die

von Grossmütterlein gestiftete geschwungene

Nidel.

Der Namenstag aller Familienglieder, der
Eltern und Kinder, wird gefeiert. Am Morgen

geht man, wenn möglich, für das Festkind

zur Kirche. Die Mittagstafel ist

geschmückt, und vor dem Teller des Feiernden
steht ein Blumenstrauss. Die Küche aber

spendet zur Feier des Tages einen kleinen
Nachtisch.

Wenn wir in der gleichen Weise auch den

Namenstag der Dienstboten — die sich auch

nach Liebe und Verständnis sehnen — feiern,
können wir Brückenbauer werden. Unsere

Kinder lernen auch im Angestellten den
Menschen sehen.

VI.

„Wohl dem, der seiner Väter gern gedenkt,
der froh von ihren Taten, ihrer Grösse
den Hörer unterhält und, still sich freuend,

ans Ende dieser schönen Reihe

sich geschlossen sieht." [Iphigenie]
Es ist eine dankbare Aufgabe für unsere

Väter, ihren Söhnen zu dieser Freude zu
verhelfen, indem sie diese anleiten, die
Geschichte ihrer Familie zu studieren. Es gibt
heute viele Hilfsmittel, die f a m i I i e n -
kundliche Arbeiten erleichtern. Das

beste unter ihnen ist wohl das „Schweizerische

Ahnenbüchlein" (herausgegeben vom
Verlag Räber). Der Vater wird aber dieses

Ahnenbüchlein nicht selber führen; dieBuben
werden es unter seiner Führung tun. Sie

werden auf der Ahnentafel zuerst ihre eigenen

Personalien eintragen und die ihrer

Geschwister, dann die der Eltern. Nach und nach

wächst der Hunger; man will Grosseltern und

Urgrosseltern kennen lernen, ihre Lebensdaten,

ihren Beruf, ihr Schicksal. Man zeichnet

das Familienwappen und das Wappen
der Heimatgemeinde, man klebt Bilder des

Vaterhauses, des Heimatdorfes. Man sammelt

Erinnerungen an Familienglieder:
Aufsatzhefte und Schulzeugnisse der Eltern und

Grosseltern, Ernennungsakte, Kommunionandenken

.und Beichtbildchen, Trauungsurkunden

und Todesanzeigen und begründet
damit ein einfaches Familienarchiv. Man sagt
den Buben, dass da hinein auch ihre
Schularbeiten und Zeugnisse gelegt, und dass sie

von ihren Kindern und Enkeln studiert würden.

Muss dann nicht das Gefühl in ihnen
wach werden: „Mer sind alli nume es Glied i

deChetti, aber wen ne einzige Reng ned hed,
ischt die ganz Chetti nüd nutz!" Das

Sammeln, Zeichnen und Studieren für unsere
Familiengeschichte hat einen ganzen Winter
ausgefüllt. Nun sind die Frühlingsferien
gekommen. Der Vater besteigt mit seinen
Buben das Fahrrad, und hinaus geht's aus

dem Dunst der Stadt, aus dem Lärm des

Industriedorfes. Die Buben sollen die alte

Heimat der Familie kennen lernen. Endlich ist

man da. Dort ist die Kirche, in der Vater,
Grossvater, Urgrossvater getauft wurden.
Man streicht durch den Friedhof und
entdeckt auf den verwitterten, efeuumrankten
Leichensteinen immer wieder den eigenen
Namen. Der würdige Pfarrherr zeigt die alten

dicken Tauf- und Sterberegister. Man steigt
hinauf zum Hof, auf dem jahrhundertelang die
Familie sass. Man entdeckt entfernte
Verwandte, die man noch nie sah, deren Züge
einem aber doch so vertraut sind. Man
schneidet vor der Heimfahrt ein Zweiglein
von der Hoflinde und steckt es am Abend
daheim voll Ehrfurcht in den Garten.

„O Heimat, wir sind alle dein,

so weit und fremd wir gehen;
Du hast uns schon im Kindesschlaf

ins Blut hinein gesehen.

Kein Weg ist, den wir heimlich nicht

nach einem Heimweg fragen.

Wer ganz verwandert, wird im Traum

zu dir getragen."

606



VII.

Erinnern wir uns an die Winterabende

unserer Kinderzeit. Die grauen Nebel und die
früh hereinbrechende Dämmerung haben uns
schon bald in die heimelig warme Stube hinein

getrieben, wo uns vom grossen, grünen
Kachelofen der Duft bratender Aepfel
grüsste. Dann haben wir uns wohl um den

Sorgenstuhl der guten, alten Grossmutter
geschart, in deren Händen abwechselnd
Stricknadeln klapperten und die Perlen des

abgenutzten Rosenkranzes glitten. Und

beide: Stricknadeln und Rosenkranz, sollten
Liebe und Wärme und Glück in unser junges
Leben hinein weben. Und dann haben wir
wohl angefangen zu bitten und zu betteln:
„Grossmutter, ein Märchen!" bis Grossmutter

anfing: „Es war einmal ." Und dann

stiegen sie wieder auf, die alten, lieben

Märchengestalten: Dornröschen und
Schneewittchen, Feen und Zauberer, Riesen und

Zwerge
Ich weiss nicht, ob die märchenerzählenden

Grossmütter heute ausgestorben sind;
das aber weiss ich, dass viele unserer
Schulneulinge keine Märchen mehr kennen. Und

das ist schade! Die Märchen sollten zum
Grossteil nicht durch die Schule, sondern

durch die Familie vermittelt werden. Führen

wir darum in unsern Familien wieder die
Märchenstunden ein! Wir vermitteln
damit nicht nur wertvolles Kulturgut der
neuen Generation; wir wirken damit auch

erzieherisch. Lassen wir unsere halbwüchsigen

Buben an einem Novemberabend in

einer Sagenstunde das Gruseln erleben! Wir
führen damit die Kinder nicht nur allmählich

zur Geschichte; wir machen ihnen vor allem
Kinderzeit und Wohnstube zur Heimat.

In den Familien des 19. Jahrhunderts war
das Vorlesen durch alle Schichten des

Bürgertums verbreitet. Dafür bieten

Jugenderinnerungen und Autobiographien manche

Belege. Der Dichter Gerock freute sich

jeweils auf den Abend, weil der prosaische

Tageslauf bei der geselligen Flamme des

Petrollichtes damit schloss, dass mit dem

poetischen Helden noch ein kurzes Phantasieleben

geführt wurde. Und ein pädagogischer
Schriftsteller der Gegenwart schreibt:

„Ich erinnere mich, wie sich in den Wintermonaten

jung und alt, Angehörige dreier Generationen, auf das

abendliche Vorlesen freuten und welche starken und

bildenden Eindrücke z. B. von der Vorlesung von Onkel

Toms Hüfte, von Durch die Wüste oder von Stifters

Bergkristall ausging. Wie elementar brach da nicht

selten das kindliche Gerechtigkeitsgefühl oder das Mitleid

aus dem Munde der kleinen Zuhörer! Mitunter
schwankte auch die Stimme des Vorlesers, und es war
zweifelhaft, ob mehr von der Rührung über die

andächtig lauschenden Kleinen oder selbst von dem

Schicksal der Gestalten der Erzählung gepackt. Wir
Kinder aber verloren uns auch tagsüber nicht selten in

Gedanken, Spiel und Plauderei in das Erlebnis des

vorangegangenen Abends."

VIII.

Edles Brauchtum in der Familie! Es ist nur
dort möglich, wo die Eltern die Erziehung
der Kinder als das nach der Selbsterziehung

wichtigste Geschäft betrachten, nur dort, wo
sich der Vater am Abend nicht vor seiner
Familie flüchtet, nur dort, wo die Mutter die

Kinder nicht auf die Strasse oder ins Bett

schickt, damit sie ruhig und ungestört der
Vorstandssitzung beiwohnen oder das

Kaffeekränzchen besuchen kann.

Es ist nur dort möglich, wo die Familie ein

Eigenleben führen kann, wo weder Staat,

noch Partei oder Verein die Kinder aus der
Familie herausreissen. Familienerziehung ist

Idealerziebung; Internats- und Anstaltserziehung,

Führung und Freizeitgestaltung durch
den Verein sind Surrogate, die nur dort
berechtigt sind, wo die Familie aus irgend
einem Grunde ihre Aufgabe nicht erfüllen
kann. Die Kinder der guten Familie rauben,
ist fast ein Verbrechen an der Gesellschaft,

an Kirche und Staat.

Auf dem Lande sollte die katholische
Lehrerfamilie beispielgebend sein; sie sollte

zeigen, wie man edle Familienkultur und
-tradition pflegen kann. Und doch versagt
gerade hier manche Lehrerfamilie. Schuld daran

607



ist meistens nicht der Lehrer, sondern die
Oeffentlichkeit, die unsere jungen Lehrer

aus ihren Familien herausreisst und sie mit
allem Möglichen belastet. Nicht das ist das

Schlimmste, dass unter dieser Belastung die
Berufsarbeit leidet, sondern dass sehr oft die
Erzieherarbeit in der eigenen Familienstube

gehindert wird. Es soll nicht etwa verlangt
werden, dass der Lehrer sich abkapsle. Die
Oeffentlichkeit hat ein Recht auf ihn; aber
sie soll ihm auch ein Privatleben gönnen,
Ruhe und Besinnlichkeit, die Voraussetzungen

erfolgreicher Erzieherarbeit.

IX.

Es sollte noch viel gesagt werden, um
dem Thema „Tradition in der Erziehung der

Jugend" gerecht zu werden. Man sollte

zeigen:

wie der junge Mensch aus der Gemeinschaft

der Familie hineinwächst in die
Dorfgemeinschaft,

wie die Schule — Primär- und Mittelschule

— die grossen nationalen Traditionen
deuten und dadurch von der Heimatliebe zur
Vaterlandsliebe und zu staatsbürgerlicher
Gesinnung führen soll,

wie die Kirche als Hüterin wertvollster
Traditionen und Schützerin gesunden Volkstums

gewirkt hat, wirkt und wirken kann.
An der Jahrhundertfeier des Historischen

Vereins der V Orte hat Bundesrat Etter von
der Arbeit des Heimatgeschichtiers gesagt,
sie habe nicht horizontale, sondern vertikale

Richtung, sie steige zu den Wurzeln, deute
die Gegenwart und müsse im Ewigen münden.

Auch die Erzieherarbeit hat vertikale
Richtung. Wir erziehen nichf für die Vergan-
gangenheit, aber wir wollen die Zukunft
bauen mit den Kräften, die sich in der
Vergangenheit bewährt haben, mit den Kräften,
die in unserem Volke ruhen. Diese Kräfte
aber hat Gott in unser Volk gelegt, und darum

führen sie letztendlich wieder zu Gott.
Hitzkirch. Emil Achermann.

Religionsunterricht
Von der Nutzanwendung im Religionsunterricht*

Wie soll nun die Nutzanwendung im

Religionsunterricht beschaffen sein, damit sie ihre

Aufgabe einigermassen erfüllt? Ausserordentlich

wichtig ist, dass sie sich aus dem
behandelten Stoffe fast von selbst ergibt.
Sehr oft kommt es vor, dass die Kinder die

Nutzanwendung selber machen und erkennen;

dann ist sie gut. Wenn sie aber gesucht
und an den Haaren herbeigezogen wird, dann

geht sie nicht tief, dann ist eben kein Leben

in ihr. Ebenso wenig darf sie von einem
unechten und falschen Affekte eingegeben sein.

Eine gemachte Frömmigkeit ist das schlimmste

Gift des Religionsunterrichtes. Sehr oft ist

auch der religiöse Affekt des Religionslehrers

* Siehe Nr. 19.

dem Kinde nicht verständlich, obwohl er echt

ist. Wer sich in den höchsten Höhen der

Mystik ergeht, kann seine sublimen Erlebnisse

nicht einer wilden Bubenschar darlegen, wenn

er religiös wirken will. Je einfacher und
kindlicher die religiöse Stimmung ist, umso eher

geht sie zu Herzen und ergreift wieder.
Die Nutzanwendung muss auch Forderungen

enthalten, die das Kind wirklich erfüllen
kann. Sie darf nicht überfordern und die
Aufgaben übersteigern; ebenso wenig darf sie

unangebracht sein. Wenn sie nicht dem
Masse der kindlichen Kräfte entspricht, so
bewirkt sie leicht das Gegenteil, indem das

Kind recht bald zur Ueberzeugung kommt, es

könne diese Forderungen doch nicht erfüllen.
Man ist so oft mit der Art unserer heutigen

608


	Die Tradition in der Erziehung der Jugend : Referat

