
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 19

Artikel: Christliche Briefe aus dem alten Aegypten

Autor: Schneider, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Name des Kraftwerkes

Wassermenge Gefälle
Install. Leist.

a.d.Turb. welle
kW

Mittlere Energieerzeugung
in Millionen kWh Typ *)

m! s
m 0 kW 1.36 PS) Winter Sommer Jahr

e) Saane

Projekt Rossens:
a) Oelberg 97 20 16,000 9 ca. 50 ] N

b) Hauterive 75 72 60,000 80 120 200 HS

f) Rhone

Im Bau:
Morel 24 260 51,000 230 H

Ackersand 4 670 ca. 25,000 120 H

Rhone bei Chippis ca. 40,000 I

Navizance ca. 21,000
1

H

Bramois ca. 26,000 9 |

Dixence 10 1,750 156,000 184 20 204 HS

Orsieres 4 380 15,000 75 H

Vernayaz 14 630 70,000 202
}• HS

Barberine 7 735 48,000 60

Bois Noir 40 36 9,000 38 35 73 N

Verbois 500 20 92,000 184 216 400 N

Chancy-Pougny 450 8 35,000 74 87 161 N ~r

g) Tessin

Im Bau:
Lucendro 925 45,000 9 ca. 70 HS

Ritom 7 808 44,000 58 HS

Piottino 16 300 45,000 105 145 250 H

Biaschina 17 260 30,000 10C 120 220 H

*) H Hochdruck
N Niederdruck

HS Hochdruckwerk mit Jahresspeicherung

+ Schweizer Anteil.

Mittelschule

Christliche Briefe aus dem alten Aegypten
Aegypten war das erste Missionsland, von

dem wir hören. Der Evangelist Marcus hat
das Evangelium dorthin verpflanzt, zunächst
nach Alexandria, wo eine jüdische Theologie
die Logoslehre der Griechen und die Morallehre

der Stoiker mit dem Gesetze des Moses

in Einklang zu bringen versuchte, und

wo auch die Täuferbewegung des Johannes

eine Art Wegbereiter für die christliche Lehre

vorgebildet hatte. Die Christengemeinde,
die Marcus gründete, blühte auf. Er blieb sein

ganzes Leben lang im Lande und starb als

erster Bischof von Alexandria im Jahre 68.

Der philosophische Schwung des alexandrini-

590



sehen Judenchristentums führte 50 Jahre später

schon zum Gnosticismus. Dessen ältester
und erster Vertreter war Basilides, der sich

als Schüler des Glaukias ausgab. Glaukias

aber war ein Schüler des Apostelfürsten
Petrus. Im Gegensatz dazu vertrat die etwa

150 entstehende alexandrinische Katechetenschule

den kirchlichen Standpurtkt. Unter
Bischof Demetrius, etwa 188—230, hatte diese

Schule weltberühmte Lehrer, Pantainos,

Clemens von Alexandria, Origenes. Die
alexandrinische Kirche war führend unter den christlichen

Gemeinden des Römerreiches. Im

Jahre 202, unter Kaiser Septimius Severus,

erlitten viele ägyptische Christen den Martertod,

nicht nur alexandrinische, sondern auch

von der Landschaft. Unter den Opfern der

Verfolgung war der Volksschullehrer Leonides,

der Vater des Origenes. Das Christentum

hatte sich seit Marcus in Aegypten stark

verbreitet, nicht nur unter der griechisch
sprechenden Bevölkerung, sondern auch unterden

eigentlichen Aegyptern. Im gleichen Jahre

202 wurde in Aegypten eine Verwaltungsreform

durchgeführt. Die Metropolen ge-
heissenen Kreisstädte, die bis anhin die

Rechtsstellung von Dörfern hatten, bekamen

Stadtrecht mit einer gewissen Selbstverwaltung.

Diese Neuordnung hat wohl den An-
stoss zur Gründung von drei neuen Bistümern

gegeben, die noch unter Bischof Demetrius

entstanden.. Unter seinen Nachfolgern wurde

die Zahl der Bischofssitze bedeutend erhöht.

Grössere Spuren hat in Aegypten die Chri-

sfenverfolgung des Kaisers Decius (249 bis

251) hinterlassen. In allen Städten und Dörfern

des Landes wurden Opferkommissionen
eingesetzt. Wer im Verdacht stand, Christ zu

sein, musste vor deren Augen den Göttern
opfern und Opferfleisch essen. Dazu zwang
man auch Heiden. Alle bekamen dafür eine
schriftliche Bestätigung. Davon ein Beispiel:

„An die Opferkommission des Dorfes
Alexandron Nesos von Aurelius Diomedes Sata-

bus aus dem Dorfe Alexandron Nesos, 72

Jahre alt, Narbe über dem rechten Auge. Ich

habe immer den Göttern geopfert und habe
auch jetzt vor eueren Augen die vorgeschriebenen

Opfer und Spenden dargebracht und
habe vom Opferfleisch gekostet und bitte
euch, das zu Protokoll zu nehmen. Bleibt

glücklich. Ich, Aurelius Diogenes, habe diese

Eingabe gemacht." Es folgen die
Unterschriften von zwei Kommissionsmitgliedern
und das Datum „im ersten Jahre des Kaisers

Gaius Messius Quintus Traianus Decius Pius

Felix Augustus. Epiph 2" (27. August 249).
Solche Ausweise, die griechisch ßißXiöia,
lateinisch libelli biessen, sind aus mehreren
Ortschaften erhalten, bis jetzt aber in nicht
eben grosser Zahl, darunter auch solche von
Heiden. Der alte Aurelius Diogenes war
vielleicht Heide gewesen, darum die Bemerkung,

er habe immer den Göttern geopfert. Noch
schrecklicher als in der Verfolgung des
Decius, in der nach Eusebius Tausende von Christen

zum Henker geschleppt wurden, ging es

unter der Christenverfolgung des Diocletian

(284—305) zu, die im Jahre 303 ausbrach.
Die Märtyrer dieser Verfolgung sind im
Gedächtnis des ägyptischen Volkes geblieben.
Nach Diocletian hörten die Christenverfolgungen

auf. Das Christentum konnte sich

vom 4. Jahrhundert an frei entfalten. Mit dem
Concil von Chalcedon (451) entstand jedoch
eine Spaltung zwischen griechischen und

ägyptischen Christen im Nillande. Die Ae-

gypter oder Kopten blieben Monophysiten,
die Griechen, Melchiten genannt, erkannten

die zwei Naturen in Christus an. Eine offizielle
Stätte behielt zwar das Heidentum noch auf
der Insel Philae bei, bis der Feldherr Narses

des oströmischen KaisersJustinian (527—565)
dort den Isiskult aufhob.

Christliche Texte sind vielleicht schon aus
dem 2. Jahrhundert vorhanden, und zwar alt-
testamentliche aus der Genesis und dem
Exodus und aus neutestamentlichen,
allerdings nicht kanonischen Evangelien. Sie stammen,

wie übrigens sehr viele Briefe, von
einem Schutthaufen in Oxyrynchos. Dieser

Ort lag an der Stelle des heutigen Dorfes Bel-

591



mesa, westlich vom Josefkanal, auf der Höhe
der Stafion Beni-Mazar, die 197 km oberhalb
Kairo liegt.

Ausgesprochen christliche Briefe sind bis

jetzt bis in das 3. Jhdt. hinein nicht vorhanden.

tn Alexandria und im Delta wurden

sozusagen keine zutage gefördert. Oberhalb
des Deltas aber haben sich die griechischen
Kreise dem Christentum gegenüber im

allgemeinen lange Zeit ablehnend verhalten,
besonders die in GymnasiaIverbänden
zusammengeschlossenen. Zugänglicher waren
die armen ägyptischen Fellachen. Aber diese
schrieben in ihrer Muttersprache oder auch

gar nicht. Dazu haben die Christen vor der
staatlichen Anerkennung ihrer Religion im
Jahre 313 wohl oft nach Mathäus 10, 16

gehandelt: „Werdet klug wie die Schlangen"
und sich gehütet, ihr religiöses Bekenntnis vor
aller Welt preiszugeben. Sie waren ja nie
sicher vor Denunziationen und Verfolgungen.
Mancher der massenhaft vorhandenen Briefe

aus dem 2. und 3. Jahrhundert mag daher

von einem Christen geschrieben, sein, ohne
dass wir es merken. Endlich haben sie so

gut wie die Heiden in den ersten Jahrhunderten

noch an den altüberkommenen Eingangsund

Schlussformeln der griechischen Briefe

festgehalten. An Anfang wünschte der
Grieche dem Briefempfänger Freude und am
Schlüsse Gesundheit.

Der grössere Teil der bekanntgewordenen
früheren christlichen Briefe ist vor 20 Jahren

von Giuseppe Ghedini in einem 376 Seiten
umfassenden Bande unter dem Titel Lettere
cristiane dai papiri del terzo e quarto secolo

gesammelt worden. Daraus sei in zwangloser
Folge einiges mitgeteilt. Ich bezeichne die
Briefe nach der Numerierung Ghedinis.

Nr. 23 macht uns mit einem Bischof
bekannt. Er hiess Johannes. Welches Bistum

er innehatte, wissen wir nicht. Er amtete im

4. Jahrhundert. Er hatte einen Diakon, der
ebenfalls Johannes hiess, vermutlich als

Begleiter eines geistlichen Herrn mit einer Visi¬

tationsreise in den Gemeinden des Bistums

beauftragt. Der Diakon schreibt nun dem
Bischof einen Bericht. Allerdings ist davon

nur der Anfang erhalten. „Wie in der Schrift

geschrieben", schreibt er, „sind die glücklich,
welche den Samen Sion besitzen. Wir sind

jetzt glücklich, weil wir dich als Bischof und

besten Vater haben. Denn dein Ruf als guter
Vater dringt durch die ganze Welt. Wir
machen die Visitationsreise und sind Tag und

Nacht auf der Fahrt. Wir vertrauen auf dein
Gebet. Du musst wissen, geliebter Vater,
dass ich den Führer getroffen und ihm deinen

Segen gebracht habe. Er hat ihn

angenommen mit. ." Der Rest ist verloren. Der

Diakon ist kein grosser Stilist und schreibt
kein klassisches Griechisch. Der Führer, den

er mit dem lateinischen Wort dux bezeichnet,
ist der Armeekommandant von Aegypten. Im

Römerreiche lagen Zivil- und Militärgewalt
Jahrhunderte lang in derselben Hand.
Diocletian hat in seinen neugeschaffenen
Verwaltungskreisen, den Diözesen, die beiden
Gewalten getrennt. Er wollte damit den
politischen Generalen ein Ende bereiten. Aegypten

gehörte zu der dioecesis Orientis, deren

praefecfus praetorio, wir würden sagen
Reichsverweser, Sitz im syrischen Antiochia
hatte. Das Land Aegypten jedoch bekam in

Anlehnung an seine bisherige Verwaltung
eine besondere Ordnung. Seit Augustus war
es Provinz mit sieben Gauen gewesen. Ein

Präfekt aus dem Ritterstande war Vizekönig
mit Sitz in Alexandria. Jetzt wurden aus den

sieben Gauen drei Provinzen gemacht mit je
einem Statthalter, der lateinisch praeses,
griechisch fjyefubv hiess. Die oberste

Zivilverwaltung und Rechtsprechung wurde aber

einem in Alexandria residierenden hohen

Beamten übertragen, der den Titel des

bisherigen praefectus, griechisch eaaQ%og

beibehielt. Die Militärverwaltung über das ganze
Land wurde einem dux anvertraut. Zur Zeit

unseres Briefes hatte nun der dux im Bistum
des Johannes Amtsgeschäfte zu erledigen,
weshalb ihm der Diakon den bischöflichen

592



Segen überbrachte. Kirche und Staat scheinen

sich gut vertragen zu haben.

In Nr. 20 lernen wir zwei Bischöfe kennen.
Das Schreiben ist nur ein Entwurf, der in der
ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts in Oxyryn-
chos auf den Geröllhaufen geworfen wurde.
Der Schreiber hat zweimal angesetzt. Im

ersten Teil will er einem Boten den Auftrag
geben, einen Brief an den Bischof von An-
tiochia abzugeben, der ihn an den Bischof

von Laodicea weiterleiten soll. Dann korrigiert

er sich und fordert den Boten auf,

beiliegenden Brief dem Bischof von Antiochia

persönlich abzugeben, der ihn an Theodotos
Bischof von Laodicea, weitergeben soll. Es

gebe aber zwei Laodicea, eines in Phrygien.,
das andere in Syrien, zwei Tagereisen von
Antiochia entfernt. In diesem Laodicea sei

Theodotos Bischof. So stehe es auch auf der
Adresse. Es scheint, dass vorher ein Schreiben

nach Phrygien statt nach Syrien gesandt
worden sei. Das wird der Irrtum sein, den

man gutzumachen hat, wie im ersfen Teil des

Entwurfes noch steht. Es ist zwar die Meinung

geäussert worden, dieses Irrtum-Gut-
machen könnte sich auf Bischof Theodotos

beziehen, der auf der Synode von Antiochia
im Anfang des Jahres 325 mit noch zwei
anderen Bischöfen als Arianer excommuni-
ciert wurde, seinen Irrtum aber sofort widerrief

und als rechtgläubiger Bischof am Con-
cil von Nicea, das ja im gleichen Jahre

stattfand, teilnahm.

Einen weiteren Bischof werden wir in

ariderem Zusammenhang kennen lernen.

Ein in Oxyrynchos gefundener Brief aus

dem Uebergang vom 3. zum 4. Jahrhundert

(Nr. 12) stellt uns Sotas, Pfarrer oder
Vorstand einer christlichen Pfarrei vor. Er bittet
sein Pfarrkind, den heiligen Sohn Demetria-

nus, wenn er sich wirklich entschlossen habe,
dem „Ort", d. h. der Gemeinde eine Arura

2756 m2 Land zu schenken, solle er den

Boden ausmessen lassen, damit sie ihn

benutzen können. Dieser Entschluss, der einer
alten Sitte entspreche, werde ihn nicht reuen.

Dann der übliche Schlussgruss an alle
Familienangehörigen. Auf der Rückseite des Briefes

steht die Adresse: meinem heiligen Sohn

Demetrianus von Sotas. Das Stück Boden
wird als Friedhof oder Kirchenbauplatz
gedient haben. Als heilig sind die Christen

schon beim Völkerapostel Paulus bezeichnet.
Nebenbei besitzen wir aus Oxyrynchos eine

Art Kirchenblatt (Pap. Oxy. XI. 1357). Darauf

sind 10 Kirchen angegeben; daran schliesst

sich eine Gottesdienstordnung. Es hat eine

Kirche des Phoibammon, des Serenos, der

Märtyrer, der Anniane, des Kosmas, des Phi-

loxenos, die Südkirche, der Euphemia, des

Jeremias, des Zacharias.

Von demselben Sotas stammt ein Empfeh-
lungsbillet (Nr. 13), das er an den geliebten
Bruder Petrus schreibt. „Nimm unseren Bruder

Herakles nach der Sitte auf, durch den

ich und meine Amtsbrüder dir und deinen
Amtsbrüdern Grüsse übermifteln. Ich bitte

Gott, dass du gesund bleibest". Fügen wir
gleich ein zweites Empfehlungsschreiben hinzu

(Nr. 22), das ebenfalls in Oxyrynchos
gefunden worden ist. Der Priester Leo empfiehlt
den geliebten Brüdern, Priestern und Diakonen,

den Bruder Ammonius, der zu ihnen

kommen werde. Die Sitte, durchreisenden
Christen Gastfreundschaft zu gewähren,
bestand seit der apostolischen Zeit. Eingerissene

Missbräuche, von denen schon in der
Didache der 12 Apostel etwa 100 nach Chr.

die Rede ist, haben derartige Empfehlungsschreiben

notwendig gemacht.

In Nr. 11 hören wir ein Echo aus der
Christenverfolgung des Diocletian. Totengräber

haben zum Priester Psenosiris im Innern
der Grossen Oase, heute El-Kargeh, die Po-

litike gebracht, die vom Präfekten in die
Grosse Oase verwiesen worden war. Er hat

sie zuverlässigen Totengräbern in Obhut
gegeben, bis ihr Sohn Nilos komme. So schreibt
Psenosiris seinem Amtsbruder Apollo. Wir
sehen, dass im Jahre 300 das Christentum
schon in der fernen Oase Fuss gefasst hat

593



und dass es dort mindestens zwei Pfarreien

gab.

Aus dem Anfang des 4. Jahrhunderts
besitzen wir auch ein Dokument für Frauenklöster.

Eines ist in Oxyrynchos, das andere
nicht weit davon weg. Die Oberin des einen,
Didyme schreibt an die des anderen, an Frau

Schwester Atienatia. Der Inhalt ist geschäftlich.

Atienatia hatte der Didyme Geld
gesandt mit der Bitte, ihr dafür gewisse Waren

zu kaufen und zusenden zu lassen. Didyme
fragt nun, ob die Waren angekommen seien.
Vom überwiesenen Gelde bleiben noch 1300

Denare übrig. Dafür habe sie Teigwaren
gekauft und sie zu überbringen befohlen. Die
1300 Denare sind am Anfang des 4.
Jahrhundert keine grosse Summe. Es war
Inflationszeit, auf die wir noch zu sprechen kommen.

In Nr. 19 ist wahrscheinlich der Begründer
des ägyptischen Mönchtums, der Abt Antonius

genannt, dessen Biographie der
berühmte Athanasius, Patriarch von Alexandria

(295—373) geschrieben hat und die noch
im 4. Jahrhundert in das Lateinische übersetzt
worden ist. Antonius war Kopte und
verstand kein Griechisch. Deshalb hat man
bestreiten wollen, dass es der Abt sei. Aber er
richtet das Schreiben an den Mönch Ammon,
mit dem Abt Antonius regen Verkehr hatte.
Der Brief wird eine griechische Uebersetzung
des koptischen Originals sein. Es sind auch

andere Briefe des Abtes Antonius übersetzt
worden.

Ein interessantes Kulturdokument aus der
ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts ist Nr. 25.
Im Briefe des Apostels Jakobus 5, 16 heisst

es: „Bekennt einander die Sünden und betet
füreinander, damit ihr geheilt werdet." Dieses

öffentliche Sündenbekenntnis hat in frü-
christlicher Zeit im Osten die Form angenommen,

dass Männer und Frauen ihre Sünden

einem heiligen Manne mitteilten, und ihn

um sein Gebet für deren Vergebung baten.
So z. B. schrieb eine Dame an Basilius von
Caesarea (330—379): „Sieh da, Heiliger

Gottes, auf diesem Blatte habe ich alle Sünden

aufgeschrieben und dabei Tränen der
Reuie vergossen. Du aber, Heiliger Gottes,
wühle nicht in diesem meinem Schmerz, sorv
dem tilge alle meine Sünden durch deine

heiligen Gebete." Aehnlich schreibt in

Aegypten Christopherus Justinus an den Herrn
und lieben Bruder Papnuthius (Nr. 25): „An
deine Güte wage ich zu schreiben, lieber
Herr, denn wir hoffen ja, du seiest Himmelsbürger

und betrachten dich deshalb als

unseren Herrn und Fürsprecher. Um aber keine

grossen Umschweife zu machen und zu
schwatzen — bei vielem Geschwätz verfällt
man ohne Zweifel in Sünden — bitte iah

dich also, Herr, gedenke meiner in deinem

heiligen Gebete, damit wir Anteil haben können

an der Nachlassung der Sünden. Ich

bitte dich, nimm gnädigst durch unseren Bruder

Macarius ein wenig Oel an." Dann der
Schlussgruss. Wir sehen, dass man dem
fernen Beichtvater auch eine Gabe darbrachte.
Der Name Papnuthius ist in Aegypten häufig.

Der heilige Mann lässt sich daher nicht

genauer identifizieren. Immerhin kann man
ihn als Vorläufer der Mönche in der griechischen

Kirche ansehen, die bis in das 13.
Jahrhundert hinein fast das Monopol zur
Sündenvergebung hatten.

Ein weiterer Bischof wird in Nr. 4 erwähnt.

Der Brief wurde so um 270 herum aus Rom
in die grosse Oase Fayum, 130 km von
Kairo entfernt, gesandt. Die Papyrusrolle, auf

der er geschrieben steht, ist vorn und hinten

verstümmelt; Anfang und Schluss des Schreibens

sind für uns verloren. Im erhaltenen
Texte ist die Rede von einer Abrechnung
und von der Bezahlung einer Schuld an Pri-

mitinus in Alexandria, der mit dem
Briefschreiber in Geschäftsverbindung steht.

Dann, heisst es weiter, sollen die Glauibensbrüder

im Fayum, an die wohl der Brief
gerichtet sein wird, Leinwand kaufen und sie

in Alexandria auf den Markt bringen. Die
Stadt liegt 339 km vom Fayum entfernt. Dort
sollen sie sich an den papas Maximus und

594



an den anagnostes — Vorleser wenden. Das

aus der Leinwand gelöste Geld sollen sie

dem papas Maximus gegen Quittung zur

Aufbewahrung geben. Aber Maximus soll das

Geld nicht bei sich behalten, sondern bei

Theonas deponieren. Papas Maximus war
264—282 Patriarch von Alexandria, Theonas

sein Schatzmeister oder Vermögensverwalter.
Einen solchen hatten also die alexandrini-
schen Bischöfe schon lange bevor der codex
Theodosianus (438) und das Concil von Chal-
cedon (451) den Bischöfen einen Vermögensverwalter

vorschrieben. Die Aegypter brauchten

das Wort papas fast wie einen
Eigennamen für den Patriarchen von Alexandria.

Später ging der Titel auf den Bischof von
Rom über, der heute noch papa, Papst heisst.

Bemerkenswert ist die Volksverbundenheit
des Patriarchen, an den sich die kleinen
Leute aus dem fernen Fayum sogar in
Geschäfts- und Geldangelegenheiten wenden.

Der Briefschreiber in Rom war irgendwie
bei der Getreideverwaltung beschäftigt. Damit

kommen wir zu weltlichen Dingen. Ägypten

bildete in der römischen Kaiserzeit eine
Kornkammer Roms. Etwa 175,OCX) Tonnen

Getreide wurden jedes Jahr aus den
ägyptischen Staatsdomänen und als Grundsteuer

aus Privatbesitz nach Rom abgeführt. Der

Transport wurde jeweilen an Unternehmer

verpachtet. Die Getreideflotte, die von
Alexandria ausfuhr, legte unterwegs in Malta

oder Reggio-Calabria an und lief endlich in

Puzzuoli, das damals die gleich wichtige
Stellung einnahm wie heute Neapel, oder in

Ostia ein. Mit einem solchen Transport ist

um 200 ein Irenäus aus dem Fayum nach

Ostia gefahren. Wir wissen nicht, ob er
Unternehmer oder Angestellter war. Nun schreibt

er von Rom aus an seinen Bruder Apollinaris
(Nr. 1): Am 30. Juni war die Flotte in Ostia

gelandet. Die Löschung der Ladung dauerte
bis zum 12. Juli. Am 19. Juli ging er nach

Rom hinauf, um die Entlassungspapiere zu
holen. Die Getreideschiffe durften nämlich

erst nach Alexandria zurückfahren, wenn die
Lieferscheine für die ausgeladene Getreidemenge

in einer kaiserlichen Kanzlei nachgeprüft

waren. Das dauerte aber mehrere Tage.
Am 2. August, als Irenäus den Brief schrieb,
hatte er die Entlassungspapier© noch nicht
erhalten. Ghedini hat diesen Brief als den
ältesten christlichen Brief angesehen. Andere

meinen, Irenäus sei Heide gewesen. Die

Entscheidung hängt vorn einem Wörtchen ab.

„Am 19. Juli ging ich nach Rom hinauf und
der Ort nahm uns auf wie Gott wollte." Wir
haben den Ausdruck „Ort", griechisch TÖJTog

schon bei der Bodenschenkung in Oxyryn-
chos kennen gelernt (Nr. 12). Dort bezeichnete

er die religiöse Gemeinschaft, die
Gemeinde oder Pfarrei. Es liegt nun nahe, auch

hier an ein christliches Versammlungslokal zu
denken. Von anderer Seite wird allerdings
behauptet, der Ort sei das Klublokal des

collegium naviculariorum, der Frachtschiffer oder
Reeder gewesen. Wenn wirklich Irenäus ein
Christ war, dann haben wir den ersten bisher

gefundenen christlichen Brief vor uns.

(Schluss folgt.)

St. Gallen. Karl Schneider.

Lehrerin und weibliche Erziehung

,,Hic et nunc!"
Vor einiger Zeit habe ich eine eindrucksvolle

Biographie gelesen: „P a t e r A n t o n

Jans, ein Mystikerleben der Gegenwart".
Das Leben dieses jungen Kartäusermönches

war sehr arm an äusseren Ereignissen, aber
überaus reich an innerem Erleben. Es war

ganze, restlose Hingabe an Gott. Mit
Riesenschritten eilte Pater Anton voran auf dem

595


	Christliche Briefe aus dem alten Aegypten

