
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 19

Artikel: Die Einheit von Leib und Seele im Lichte des Glaubens : Vortrag

Autor: Erni, Raymund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 1. FEBRUAR 1944 30. JAHRGANG Nr. 19

Die Einheit von Leib und Seele im Lichte des Glaubens'
Die übernatürliche Offenbarung Gottes ist

auf das ewige übernatürliche Heil der
Menschen hingeordnet. Der Mensch hat die

beglückende Pflicht, dieses sein Heil zu
wirken, gemäss dem Willen Gottes, wie dieser
sich geoffenbart hat. Diese schöne Aufgabe
hat der Mensch so zu erfüllen wie er ist, als

ein Wesen aus Leib und Seele. Daher ist es

klar, dass neben der Seele auch der Leib und

seine Belange für das ewige Ziel des
Menschen ihre Bedeutung haben. Wir erwarten
darum als selbstverständlich, dass der christliche

Glaube uns auch über den Leib etwas

Wichtiges zu sagen hat, über sein Verhältnis

zur Seele und seine Bedeutung für die ewige
Bestimmung des Menschen. Wir sind uns
auch bewusst, dass eine solche Unterweisung
durch den christlichen Glauben wesenhaft

wichtig ist, denn unsere ganze erzieherische

Arbeit muss letzten Endes immer auf Gott als

das lefzte übernatürliche Ziel gehen.
Die hl. Bücher, auch das Evangelium, geben

freilich nicht auf alle Fragen über das Leib-
Seele-Problem Auskunft. Sie sehen den
Menschen und seine Umwelt religiös, und von
diesem Gesichtspunkte aus erschliessen sie

den Sinn für die Werte des Menschen und

der Welt. Sie zeigen die letzten Werte und

ihre Tragweite auf. Damit befähigen sie aber

gleichzeitig den Menschen, auch die
untergeordneten Werte in ihrer Bedeutung und

ihren Zusammenhängen zu erkennen und ins

Ganze einer Lebensauffassung, die dem Willen

Gottes entspricht, einzubauen.

* Vortrag an der Kant. Erziehungstagung in Luzern,

13. Oktober 1943.

Die christliche Lehre über die gestellte
Frage sei von einem vierfachen Gesichtspunkte

aus dargestellt.

I. Vom Schöpfungsgedanken aus.

1. Der christliche Glaube spricht uns von
der Güte des Menschentums. Er

lehrt uns, auch den Leib als etwas Gutes zu
betrachten. Dieser ist wie die Seele ein

Werk der schöpferischen Weisheit und Macht
Gottes. Am Schluss des Schöpfungsberichtes
heisst es: „Goft betrachtete alles, was er
erschaffen, und es war sehr gut" (Gen. 1, 31).
Deshalb sagt auch der hl. Klemens von
Alexandrien, der Kirchenvater, dass jene nicht
recht handeln und die Schöpfung Gottes
schmähen, die schlecht vom Körper reden

(Teppiche, Buch 4, Kap. 26). Es kann nichts

Schlechtes aus der heiligen Schöpferhand
Gottes hervorgehen. Die Kirche hat sich

darum immer mit Entschiedenheit den
Verächtern des menschlichen Leibes entgegengestellt,

die meinten, als eine Art Geister
leben zu können und zu müssen, und die
alles Körperliche als die Quelle oder als

Erscheinung des Bösen betrachteten.
Es ist auffallend, wie feierlich der

Schöpfungsbericht die Erschaffung des Menschen
erzählt im Gegensatz zu den kurzen vorherigen

Berichten, wo es sich doch um die
Erschaffung ganzer Welten handelte. Als

Krone der Schöpfung wird das Menschenpaar

in diese eingeführt.
Die Hl. Schrift sagt vom Menschen, dass

er nach Gottes Ebenbild geschaffen
sei (Gen. 1, 28). — Dieser Gedanke der
Gottebenbildlichkeit ist von ganz grosser

569



Bedeutung in der Erziehung. Er weist dem
Erzieher immer den rechten Höhenweg. Er

schwebt ihm immer als die grosse Idee vor
Augen, nach der er aus einem anvertrauten
Menschen ein Kunstwerk bilden will. —
Gottebenbildlichkeit ist eine so lebendige
Idee, dass auch der junge Mensch selber
davon ergriffen wird und durch sie einen
machtvollen Antrieb empfängt zur eigenen
Mitwirkung bei der Erziehung, zur
Selbsterziehung. Die Idee der Gottebenbildlichkeit
kann vor das Auge eines Menschen hintreten

als ein Ideal, das in keinem Lebensalter
und auf keiner Bildungsstufe verblassen muss.

Dass der Mensch nicht nur eine Spur Gottes

ist, sondern sein Ebenbild, liegt in seiner

geistigen Natur, denn Gott ist Geist.
Daraus erhellt, in welcher Hauptrichtung die
erzieherische Tätigkeit verlaufen muss, wenn
sie dem jungen Menschen zur Auswirkung
seiner Gottebenbildlichkeit helfen will.

Die natürliche Gottebenbildlichkeit hat eine

ungeahnte Vertiefung und einen neuen Glanz
dadurch erhalten, dass Gott den Menschen
über die rein menschlichen Bedingungen
hinaushob in den Stand der übernatürlichen

Begnadigung, zur übernatürlichen
Teilnahme am Leben Gottes. — Dass es für
einen Erzieher die schönste Aufgabe ist, zur
Gestaltung solcher übernatürlicher Ebenbilder
Gottes Dienste zu leisten, bedarf keiner
weiteren Begründung.

2. Unser Glaube lehrt uns auch klar das

richtige Verhältnis von Leib und
Seele, die richtige Wertung, die
Unterordnung und Hinordnung des Körpers auf
den Geist. Den Leib des ersten Menschen
hat Gott „aus Erde gebildet", die Seele aber
hat er mit seinem Allmachtswort aus dem
Nichts ins Licht des Daseins gerufen und „als
Lebensodem dem menschlichen Antlitz
eingehaucht" (Gen. 2, 71). Der Leib muss zum
Staub zurückkehren, dem er entnommen ist

(Gen. 3, 19); alles Fleisch ist wie Gras. „Der
Geist aber geht zurück zu Gott, der ihn

gegeben" (Eccl. 12, 75). Diese Hinfälligkeit ist

die Straffolge der Sünde, wie St. Paulus öfters

sagt (z. B. Rom. 5, 12), während der Mensch
im Urstande des Paradieses durch besondere

Gunst Gottes vom natürlichen Gesetze
des Leidens und Sterbens frei wäre und ohne

Rückkehr zum Staub nach Ablauf seiner
Prüfungszeit in die Vollendung des Himmels
eingehen könnte. — Die überragende Bedeutung
und den unvergleichlichen Wert der Seele

gegenüber dem Leibe hat Christus mit ganz
klaren Worten festgenagelt: „Was nützt es

dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewinnt, an seiner Seele aber Schaden leidet?"

(Mt. 16, 26). „Fürchte nicht jene, die den

Leib töten, die Seele aber nicht töten
können" (Mt. 10, 28).

Der Leib ist das Werkzeug, mit dem die
Seele wirken und für sich und den Leib das

ewige Heil verdienen soll. Er soll ihr dabei

ein brauchbares und gefügiges Werkzeug
sein. — Ein anderes Bild: Der Leib ist der
unzertrennliche Weggefährte der Seele auf

der Pilgerschaft. Der Seele kommt die

Führung zu, während der Leib zwar nicht der

Sklave, aber der treue Diener seiner Herrin ist.

3. Aus der Güte des Leibes und seiner

Bedeutung für die Seele erkennt der Christ

auch seine Verantwortung für den

Körper und das Körperliche; für Gesundheit
und Arbeitsfähigkeit. Er gebraucht die
dienlichen Mittel dazu. So können wir auch

schlafen und essen und trinken im Herrn nach

dem Apostel. Das ist auch ein Sinn des Tisch-

und Morgen- und Abendgebetes: nicht nur
Gott um Speise bitten und dafür danken;

nicht nur um den Segen für den beginnenden

Tag und die kommende Nacht bitten

und sich mit Gott vereinigen, sondern

diese notwendigen, lebenerhaltenden
Tätigkeiten selber in den religiösen Bereich
einbeziehen und weihen. — Der Christ weiss

mit St. Paulus um die Pflicht, den Körper in

Zucht zu halten und zu seinem Dienstverhältnis

anzuhalten (1. Kor. 9, 27). Zucht des

Körpers aus Hochachtung vor seiner Würde
und Bestimmung.

570



4. Der Christ weiss auch um die Gefahren,
die der Leib in sich birgt. Er weiss

auch, woher diese kommen. Sie sind ein

Angebinde der Erbsünde. Die Stammeltern
haben ihre Prüfung nicht bestanden. Durch die
Auflehnung des menschlichen Geistes gegen
seinen Schöpfer und Herrn kam der Mensch

mit sich selber ins Zerwürfnis. Seit der Geist
seinem Herrn ungehorsam wurde, sind oft
die untergeordneten Kräfte im Menschen

ihrem Herrn, dem Geist, auch nicht mehr

dienstbar oder dienstbereit.

Diese Tatsache darf nie übersehen werden,

wenn man in der Erziehung eine klare
und sichere Linie haben will. Viele verlangen
heute eine weitgehende oder völlige Unge-
bundenheit für den Körper. Sie suchen diese

Forderung manchmal sogar religiös zu

begründen mit dem Hinweis, das, was Gott
erschaffen habe, könne nur gut sein. Auch
mancher Christ lässt sich damit blenden und
betäuben. Er sollte aber wissen, dass

allerdings nichts Schlechtes aus Gottes Hand

hervorgeht, dass aber durch die Ursünde die
Güte der menschlichen Natur eine Verwundung

erlitten hat. Die ursprüngliche wunderbare

Harmonie des Menschen, wie sie ihn

im Urstande des Paradieses beglückte, ist

getrübt. Die Erziehung muss in realistischer
Weise mit dieser Tatsache rechnen. Sie

erkennt aber auch ihr Ziel, die harmonische
Einheit so weit als möglich zu erstreben.

Durch diese Auffassungen hält die christliche

Lehre die wahre Mitte zwischen einer
spiritualistischen Verachtung und Vernachlässigung

des Körpers und einer Ueberschät-

zung und Vergötzung desselben, wie sie in

der Antike vom freien Menschen und in der

gegenwärtigen Zeit von vielen gepflegt wird.
Diese goldene Mitte ist die echte christliche
Lehre und war immer diejenige der Kirche,
auch wenn manche asketische Formen
bestimmter Zeiten einen andern Eindruck
erwecken möchten. Manchmal kann es sich

dabei um Einseitigkeiten einzelner Menschen

oder Gruppen gehandelt haben, in anderen

Fällen auch um eine besondere Berufung in

solchen Zeiten, in denen es sehr not tat, auf

ausserordentliche charismatische Weise die
Oberherrschaft des Geisfes zu betonen. —
Man muss auch wissen, dass Weltüberwindung

nicht Weltflucht ist, christliche
Selbstverleugnung nicht Selbstverneinung, asketische

und mystische Seelenruhe nicht
Gefühllosigkeit und Stumpfheit.

II. Vom Erlösungsgedanken aus.

1. Die erhabenste Bestätigung erhielt die

Wertschätzung des ganzen Menschentums
durch die Menschwerdung des
SohnesGottes. Gott selber wird in der
zweiten Person wahrer Mensch durch
Annahme einer vollen Menschennatur mit Leib

und Seele. Eine unfassbare Weihe kam über
das Menschentum durch dieses eigenartige
Hineinwachsen gleichsam in die Verwandtschaff

Gottes. — Wie banal nimmt sich alle
naturalistische pantheistische Schwärmerei aus

neben dieser gewaltigen Sprache des
Mysteriums!

Es verwundert nicht, dass den frühchristlichen

Verächtern des menschlichen Leibes,

jenen übergeistigen Schwärmern, das

beglückende Geheimnis von der Menschwerdung

des Sohnes Gottes nicht restlos gefiel.
Sie suchten es abzuschwächen und lehrten,
Christus habe nur einen Scheinleib angenommen,

weshalb sie Doketen heissen. Ihnen

gegenüber ist die Kirche mit der ganzen
Lehrautorität aufgetreten. Schon Paulus und
Johannes mussten solche Verirrungen abweisen.

Die Kirche wurde durch diese älteste
Häresie belehrt, dass die Verächter des Leibes

nicht nur die Schöpfungsidee Gottes ver-
unehren, sondern immer auch das hl.
Geheimnis des Christus angreifen.

2. Durch seine Menschwerdung aus dem
Geschlechte Adams ist Christus stam-
meseins mit uns und unser Haupt. An
dieses Geheimnis vom mystischen Leib der
Christen mit Christus, das dem hl. Paulus so
lieb war, knüpfte er seine Forderung, den
Leib wegen dieser Beziehung auf Christus

571



hin in Ehren zu halten und heilig zu bewahren.

„Der Leib gehört dem Herrn; und
der Herr dem Leibe" (1 Kor. 6, 13). „Oder
wisst ihr nicht" — fährt er tadelnd fort —
„da^ eure Leiber Glieder Christi sind?" (6,15).
Dann erklärt er, dass die Sünde zwar nicht
dem Leibe anhaftet (sondern in der Seele

sitzt), dass aber derjenige, der seinen Leib
entehrt, „gegen seinen Leib sündigt" (18).
Nochmals fährt er in heiliger Entflammung
weiter: „Oder wisst ihr nicht, dass eure Glieder

Tempel des Heiligen Geistes sind, der in

euch ist, den ihr von Gott empfangen habt,
und dass ihr nicht euch selber angehört?"
(19). Dann die feierliche Ermahnung: „Um
einen grossen Preis seid ihr erkauft. So lobet
denn Gott und tragt ihn in eurem Körper."
(20). — Im Römerbrief (12, 1) beschwört er:
„Ich ermahne euch nun, Brüder, um der

Erbarmung Gottes willen, eure Leiber als

lebendiges, heiliges, gottgefälliges Opfer Gott
darzubringen. Das sei euer vernünftiger Dienst

Gottes."

3. Beachten wir den Hauptzweck der

Menschwerdung. Der Sohn Gottes ist, wie
die Schrift uns sagt, gekommen, um uns von
der Sünde zu erlösen und die verlorene
übernatürliche Gottebenbildlichkeit des
Menschen wieder herzustellen. So erhält vom
Erlösungsgedanken aus die Idee der
Gottebenbildlichkeit eine machtvolle neue

Betonung.

Auch die ganze untergeordnete Schöpfung
ist in die Erlösung einbezogen, so wie vorher

nach Pauli Wort alle Kreatur seufzte und

in Wehen lag.

4. Das Geheimnis Christi ist auch die

Bestätigung eines andern früher erwähnten
Gedankens. Christus hat eine menschliche Natur

angenommen als Mittel zur Erl-ö-
sung, um in ihr leiden und uns den Weg
des Beispieles vorangehen zu können. So

ähnlich soll bei uns der Leib zweckdienlich

der Seele dienen und wie die menschliche

Natur in Christus ganz der göttlichen folgte,
soll unser Leib willig dem Geiste folgen, der

572

seinerseits ganz dem Willen Gottes zu folgen
hat.

5. Die Lehre von der Erlösung mahnt uns,
wie wichtig die Gnade ist. Der Erzieher

muss für sein Werk eifrig um sie bitten. Wir
pflanzen und begiessen, aber Gott gibt das

Gedeihen, sagt Paulus. — Ebenso müssen

wir die zu Erziehenden ermuntern, in ihrem

Ringen vertrauensvoll die Hilfe Gottes zu
erbitten und eifrig die Gnadenmittel zu benützen,

besonders das hl. Sakrament der Busse

und die lebensvolle Mitfeier des hl. Opfers
und Opfermahles. Die Erziehung zur Liturgie

wird nicht leicht zu hoch eingeschätzt.

III. Vom Heiligungsgedanken aus.

1. Auf vielfache Arf und in reichem Masse

wird der Christ im Laufe seines Lebens

geheiligt durch die hl. Sakramente,
durch die Christus von seinen Erlösungsgnaden

uns zuwenden will. In dieses Heiligungsgeschehen

ist der ganze Mensch, auch seiner

Leiblichkeit nach, einbezogen. Bei der
sakramentalen Begnadigung der Seele kommt
auch dem Leibe eine auszeichnende Rolle zu.
Unter Sakrament verstehen wir ja ein (sichtbares)

Zeichen, das Christus zur Vermittlung
von Gnaden eingesetzt hat. Am Leibe werden

diese heiligen und heiligenden Zeichen

zur Heiligung der Seele gesetzt. Ueber den

Leib wird das Taufwasser gegossen, das die
Seele rein wäscht. Durch dieses Sakrament

wird der Mensch in Christus und die Kirche

eingegliedert und zum Christen, geboren und

wird ihm das Tor zu den übrigen Sakramenten

geöffnet. — In der hl. Firmung legt der
Bischof dem Firmling die Hand aufs Haupt,
salbt ihn mit Chrysam und zeichnet ihm dabei

das Kreuz auf die Stirne als jungem Streiter

Christi. Die Chrysamweihe wird am Hohen

Donnerstag während der feierlichen
Messe vom Bischof selbst vollzogen in grossem

Ritus. — In der hl. Kommunion wird uns

der Leib des Herrn unter Brotesgestalt auf

die Zunge gelegt, und wir essen und trinken
das Fleisch und Blut des Menschensohnes

nicht nur in geistiger, sondern auch in sakra-



mentaler Weise. — In der Priesterweihe werden

die Hände des Ordinanden gesalbt, damit

— wie der Bischof dabei sagt — alles,

was diese Hände segnen, gesegnet sei. —
Wenn der Mensch erkrankt und dabei in

Todesgefahr kommt, schickt die Mutter Kirche

ihren priesterlichen Diener zu ihm, damit er
ihm nebst den Sakramenten der Busse und
der Wegzehrung die hl. Oelung spende.
Seine Sinneswerkzeuge werden mit Kranken-
öl gesalbt, das der Bischof am Hohen

Donnerstag geweiht hat. Gott möge dem Kranken

durch seine Barmherzigkeit verzeihen,

was er in seiner Leiblichkeit gefehlt, bittet
der Priester, und der Leib soll, falls der

Todesengel den Kranken heimführen wird, für
die künftige Auferstehung geweiht werden.
Der Tod, dem schon der bitterste Stachel

durch die Erlösung genommen ist, wie Paulus

sagt, soll noch eigens in das sakramentale
Geschehen einbezogen werden. Der Kranke

soll durch ein eigenes Sakrament in die
erlösende Macht des Todes Christi eingetaucht
werden. Es kann dem Kranken körperliche
Linderung oder gar Genesung bringen, wenn
es so dem Heile seiner Seele nach Gottes
Ratschluss dienen soll, oder es wird dem
Sterbenden zum Sakrament der Todesweihe, zur
Weihe für den Einzug ins ewige Leben.

2. Aehnlich ist es mit den Sakramentalien,

jenen Gnadenmitteln untergeordneter

Art, welche die Kirche eingesetzt hat.

Alle diese hl. Zeremonien vermögen
auch einen tiefen und nachhaltigen Eindruck
besonders auf den jungen Menschen auszuüben.

Sie sollen darum immer recht
sinngemäss und würdevoll vollzogen werden. —
Wenn man die Kinder und Jugendlichen
öfters bei passenden Gelegenheiten an die hl.

Sakramente der Taufe, Firmung und Kommunion

und die sinnvolle Bedeutung ihrer
Zeremonien erinnert, z. B. an das Firmkreuz auf
der Stime, das uns zum frohen und mutigen
Bekenntnis mahnt, öffnen sich unschätzbare

Kraftquellen für die Erziehung: Weckung des

Willens zur Heilighaltung des geweihten Kör¬

pers, zum Einsatz aller Kräfte für das

Geistige, das Religiöse; Verlangen nach_Kind-
schaft Gottes. — Es ist darum ein wertvolles
pastorell-erzieherisches Mittel, künstlerische
Urkunden oder andere Andenken zur
Erinnerung an den Empfang dieser Sakramente zu
schenken. Ebenso ist es von hohem Wert,
wenn in der Familie diese grossen Tage der
hl. Firmung und Erstkommunion religiösfeierlich

begangen und überdies auch die
Jahrestage der Taufe und Firmung entsprechend

gefeiert werden. Durch die freudig
betonte Erinnerung ersteht das Ideal wieder
mit kräftigeren Farben vor dem Auge der
Seele.

IV. Vom Vollendungsgedanken aus.

Die Würde des Leibes und die Pflicht, ihn

heilig zu halten und dem Geistigen dienstbar

zu machen, erhält eine starke Beleuchtung

vom Gedanken der einstigen Vollendung,
vom Dogma der Auferstehung des Fleisches.

Wie ein Samenkorn wird der Leib ins
geweihte Erdreich gelegt, um am jüngsten Tage
aufzuerstehen und an der ewigen Herrlichkeit

teilzunehmen. Zwar ist der Besitz Gottes
in der beseligenden Schau und Liebe eine

geistige Angelegenheit, aber von der Seele

wird die Verherrlichung auf den Leib über-
fliessen.

1. Der Leib wird eine Vergeistigung
erfahren. „Gesät wird ein sinnlicher Leib,
auferstehen wird ein vergeistigter Leib" (1.
Kor. 15, 44). Der Leib wird nicht zum Geist,
aber er wird geistähnliche Eigenschaften
haben. Dann wird die Seele die Kraft haben,
den Leib restlos zu durchherrschen, so dass

dieser ihr vollständig und mühelos folgen
wird. Wenn die Seele ganz von Gott durchglüht

ist, wird sich ihre Erfüllung auf den Leib
auswirken und ihn in diese Vergeistigung
einbeziehen. Schon auf Erden vermag eine
starke Seele eine Vergeistigung des menschlichen

Antlitzes hervorzurufen. Umso mehr
wird einmal der verwandelte Leib der
vollkommene Ausdruck der gotterfüllten Seele
sein. Auf Erden ist es das Los des Leibes,

573



die Seele zu offenbaren und gleichzeitig
auch zu verhüllen; er ist gleichsam ein
durchscheinendes Gefäss; im Himmel aber ist er
ein durchsichtiges Gefäss.

Je grösser die Erleuchtung des Verstandes,
desto lebendiger die Kraft des Willens. Mit
jeder Hülle, die vom Erkennen fällt, fällt ein
Hemmnis vom Willen. Diesem kraftvollen
Willen wird der Leib als tüchtiges und allzeit
bereites Werkzeug zu Diensten sein. —Aehn-
lich soll in proportionaler Weise diese

Vergeistigung das Ideal schon auf Erden sein.

2. Der Auferstehungsleib wird unsterblich
sein. „Gesät wird er in Vergänglichkeit,

auferstehen wird er in Unvergänglich-
keit" (1. Kor. 15, 42). „Die Söhne der
Auferstehung werden den Engeln gleich sein", hat

Christus der» Sadduzäern gesagt, die nicht an
die Auferstehung glaubten. — Die Auferstehung

und Herrlichkeit Christi ist Ursache und

Vorbild unserer Auferstehung.

3. Der Auferstehungsleib wird in S c h ö n -
h e i t verklärt sein. „Gesät wird er in

Unscheinbarkeit, auferstehen wird er in
Herrlichkeit" (1. Kor. 15, 43). „Dann werden die
Gerechten leuchten wie die Sonne im Reiche

ihres Vaters", sagt Christus (Mt. 13, 43). —
Diese Verklärung ist wieder der Abglanz der
Herrlichkeit der Seele. Thomas von Aquino
sagt: „Im verherrlichten Körper wird die
Herrlichkeit der Seele geschaut, gleich wie in

einem Spiegel der Körper geschaut wird"
(Suppl. 85, 1). — So soll auf Erden der Körper

der Spiegel einer edlen Seele sein.

4. Dem Auferstehungsleib wird Kraft und

Behendigkeit eigen sein. „Gesät wird er in

Schwachheit, auferstehen wird er in Kraft"

(ebenda.).
Der Hinweis auf diese Eigenschaften des

Auferstehungsleibes, die sog. Brautgaben der

Seligen, kann sicher wirkungsvoll als Ziel und

Motiv in der Erziehung verwertet werden.

Nicht minder wertvoll ist auch die Sinn-
d e u t u n g der Auferstehung.

1. Aus den Vollkommenheitsstufen
in der Schöpfung. — Als körper¬

lich-geistiges Wesen ist der Mensch das

Bindeglied zwischen der Körper- und
Geisterwelt, ein Spiegelbild der Gesamtschöpfung.

Die ganze Körperwelt findet in dieser

Verbindung mit dem Geiste eine Vollendung
und ihre Zielsetzung, nämlich auf den Geist

hingeordnet zu sein. Durch die Auferstehung
wird diese Hinordnung und Vollendung ihre
Vollkommenheit empfangen.

Durch die Auferstehung sorgt Gottes Weisheit,

dass der Leib des Menschen, der ein so

grosses Kunstwerk ist und eine hohe Bestimmung

hat, und der Mensch als Ganzes, als

Mikrokosmos, nicht dem Ring der Schöpfung
entfällt.

2. Durch die Auferstehung wird der Seele

ermöglicht, wieder ihre Funktion als Form
des Körpers auszuüben. Obwohl die
Seele im Himmel schon vorder Auferstehung
des Leibes selig ist, erfährt doch der
Endzustand durch die Auferstehung eine
bestimmte objektive Vollendung. Dem

Verlangen danach gibt Paulus Ausdruck im

2. Kor. 5, 2—4.

3. Von der We rkzeuglichkeitdes
Leibes aus. — Leib und Seele haben im

Erdenleben in inniger Gemeinschaft am Teppich

der ewigen Bestimmung gewoben.
Darum soll der ganze Mensch die Frucht seiner

Taten ernten. Es ist freilich die Seele, der
Verdienst und Missverdienst zukommt, als

Träger der Persönlichkeit; Leib und Seele

sind nicht eine Art Geschäftsfreunde. Aber
weil die ganze Person handelt, soll auch die

ganze zur Vollendung gelangen. Die Welt
der Vergeltung soll nicht eine ganz andere
sein als die der Prüfung. Auf Erden ist es
sittliche Aufgabe des Menschen, zu sorgen, dass

der Geist nicht unter der Herrschaft der
sinnlichen Natur steht, sondern umgekehrt. Wenn
der Mensch mit Anstrengung dieses Ideal

errungen hat, bewirkt die Auferstehung, dass

im andern Leben die Unabhängigkeit des

Geistes von der sinnlichen Natur nicht darin

besteht, dass er ewig von ihr getrennt ist,

sondern sie erst recht rest- und mühelos

574



durchherrscht und vergeistigt. So stehen

Prüfungszustand und Vergeltungszustand,
Tugendideal und Vergeltung in organischem
Zusammenhang. „Wir müssen alle vor dem
Richterstuhl Christi offenbar werden, damit

jeder erhalte, was er, Gutes oder Böses, im
Leibesleben getan, so wie er es getan"
(2. Kor. 5, 10).

4. Das Dogma von der Auferstehung des

Fleisches ist auch der Todesstoss
gegen den Dualismus, der in der
Materie das Urprinzip des Bösen sehen will und

so die Einheit von Leib und Seele leugnet.
In der Auferstehung wird der Riss zwischen
Natur und Geist, der durch die Ursünde
entstanden ist, ganz behoben. Die ganze Schöpfung

wird wieder zu einem ungetrübten
Spiegelbild der Wesensfülle Gottes. — Der

Auferstehungsglaube zeigt, dass die ursprüngliche

Schöpfungsidee vom Menschen nicht in

Stückwerk endet.
5. Die Auferstehung ist die Vollendung

der Erlösung, der Vollsieg

über den Tod und eine vollendete
Gleichgestaltung der Erlösten mit dem Erlöser.

So erkennen wir im Lichte des Glaubens,
wie der Mensch mit Leib und Seele im
natürlichen Bereiche von Gott zur Harmonie
bestimmt ist. Wir sehen auch, wie der christliche

Glaube uns weittragende Belehrung
über diese Einheit von Leib und Seele gibt
und dem Erzieher wie dem zu Erziehenden

ergreifende Beweggründe vor Augen führt,
mit freudigem Einsatz aller Kräfte nach

Verwirklichung dieses Ideals christlicher Harmonie

zu streben. Vor allem wissen wir aus dem

Glauben, wo wir die übernatürliche Kraft zur
Arbeit und den Segen zum Gedeihen finden.

Aus dem christlichen Glauben leuchtet uns
das schönste Erziehungsideal entgegen: das

natürliche Abbild Gottes und das übernatürliche

Ebenbild der hl. Dreifaltigkeit, das wir
mit der Gnade Gottes formen und in Schönheit

erhalten wollen, oder das Gott mit seiner
Gnade durch uns formen will.

Luzern. Raymund Em/.

Des Landlehrers Beruf und Weiterbildung
Unter der Lehrerschaft wird off der Landlehrer

nicht voll gewürdigt. Man meint, ihm ehrliches

Mitleid entgegenbringen zu müssen, weil er,
durch die Verhältnisse gezwungen, nicht mit
könne und in zweiter Reihe marschieren müsse.

Bleibt nun aber der Berufsstand des
Landlehrers wirklich so weit hinter dem des
Stadtlehrers zurück? Nein! Sein Beruf ist reicher,
universaler als der seines Kollegen in der Stadt. Er

erschöpft sich nicht in den Grenzen eines

Jahrganges. Seine Aufgabe hört aber auch nicht mit
der Schule auf. Der Landlehrer ist verantwortlicher

Kulturträger seines Dorfes, ist oft geistiger
Dorfführer, ist Volksbildner. Er hat die heilige
Pflicht, Erhalter, Mehrer oder Wecker volklicher
Kraft zu sein.

Wir Landlehrer sollen und wollen sein: Lehrer
des Volkes, im Volke, zum Volke. Volksbewusst

und volksverbunden ist unsere Arbeit im Dienste

des Volkes. In ihm sollen sich die Seelen auf höhere

Ziele richten, die bestimmt werden durch
unvergängliche Werte, in deren veredelnder Kraft sich

alle wie Brüder und Schwestern gegenseitig
achten und verstehen.

Eine solche Berufsauffassung bedeutet und
bedingt höhere Verpflichtungen und unausweich-
bare Gewissensbindung in ernstem
Weiterbildungsstreben. Naturgemäss ergibt sich hier als

Folgerung die unbedingte Notwendigkeit der

Weiterbildung für den Landlehrer.
Man soll uns nicht missverstehen. Unsern Beruf

fassen wir nicht bloss auf als das „Tägliche
Brot", für uns ist er B e r u f u n g. An solche, die
den Lehrerberuf nur als Verbindungsbrücke zu
einem andern, besser bezahlten Beruf benützen,
ist hierbei nicht gedacht; denn bei ihnen ist

wohl der Kopf, aber nicht das Herz bei der
hehren Aufgabe der Erziehung. Doch wird wohl
auch dem einen oder andern von ihnen eine
Ahnung von der Tiefe und dem Gehalf des
Lehrerberufes aufgegangen sein.

Und nun an alle, die trotz Berufssorgen und

Mühsal, trotz Schwierigkeiten dem Lehrerberuf treu

geblieben, die mit innerster Ueberzeugung
Erzieher und Volksbildner sind, die Frage:

Werden wir mehr leisten und unserem Volke
und Vaterland in erhöhtem Masse dienen können,

wenn wir die Prüfung glänzend be-

575


	Die Einheit von Leib und Seele im Lichte des Glaubens : Vortrag

