
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 2: Religionsunterricht und religiöses Leben I

Artikel: Lebensnaher Religionsunterricht

Autor: Schöbi, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterricht getrennt behandelt. Das ist nur
zu begrüssen, denn die systematische
Behandlung der gesamten Glaubenswahrheiten
ist unbedingt nötig. Aber man sollte zu dieser

systematischen Behandlung der
Glaubenswahrheiten doch die Bibel als Grundlage

wieder viel mehr heranziehen. Sie soll

die Wahrheiten nicht nur illustrieren, wie
man sie mit den verschiedenen Geschichten

aus Beispielsammlungen zu erklären sucht,
sondern sie soll die Wahrheiten auch begründen

und festigen. So wird die
Glaubensüberzeugung geweckt und gefördert. — Auf
höhern Stufen wird die Bibel wiederum zum
Ausgangspunkt und zur Grundlage der ganzen

katechetischen Tätigkeit. Aber es ist

nicht mehr die Schulbibel, sondern vor allem
das Neue Testament in seiner Originalfassung
oder in einer guten Uebersetzung. Aus einer

guten Ausgabe des Neuen Testamentes

holen die Schüler die grundlegenden Bibeltexte,

aus denen sie dann die Glaubenswahrheit

ableiten und zu verstehen suchen.

So wird auf höhern Schulen die Bibel neben

einer guten Ausgabe der kirchlichen
Lehrentscheidungen (Peil, Die wichtigsten
Glaubensentscheidungen und Glaubensbekenntnisse

der katholischen Kirche. Herder 1938)

zum grundlegenden Religionslehrbuch, das

in keiner Studentenbibliothek fehlen darf.

Aus allem geht klar und deutlich hervor,
dass die Bibel für die Unterweisung des

katholischen Volkes eine wichtige Rolle

spielt. Möchten darum alle, die Bibelunterricht

zu erteilen haben, sich dieser Aufgabe
auch klar bewusst sein und die Gelegenheit
zu einem so wichtigen und dankbaren Werke
mit Eifer und gutem Willen benützen!

Franz ßürck/i-

Volksschule

Lebensnaher Religionsunterricht
Am katechetischen Kongress in München

führte Prof. Dr. Brögger als Diskussionsredner

aus: „Die Hingabe des ganzen Menschen an
die Religion ist das Wesentliche. Bisher wurde
manchmal allzu stark der Intellekt in den
Vordergrund gestellt, zu viel Wert auf das Memorieren

gelegt. Das Hersagen des Katechismus

wurde als Zeichen von Religion angesehen. Es

ist aber doch ein grosser Unterschied, ob man
den Katechismus kann oder ob man Religion
hat Ein Trost, wenn wir oft bei Prüfungen

pessimistisch waren, weil nicht alles erreicht

worden, dass die religiöse Beeinflussung — Gott
sei Dank — doch grösser war. Ein berechtigtes
Lernen und Memorieren soll damit keineswegs

beseitigt werden. — Wenn ich zum Beispiel an
Paulus — an die Apostel — an Christus denke,

so finde ich dort, dass der erste christliche
Unterricht den ganzen Menschen erfasste. Sie

haben es verstanden, die Wahrheit praktisch
darzustellen. Wenn die Apostel nach dem neuen

Einheitskatechismus oder auch nach dem alten

geprüft worden wären, sie hätten wohl die
Prüfung nicht bestanden."

Das war im Jahre 1928. Aus jedem Worte
spricht die Sorge für einen guten
Religionsunterricht, aber aus jedem auch der Zweifel,
ob der Weg, den man bisher ging, der richtige

sei. Und dabei war der Sprecher Priester,
nicht Vater; er kam nicht so sehr an die Kinder

heran wie wir. Wenn man ihn heute
befragte, wenn er in eine Familie hineinsehen
könnte und wenn er die Tausende an inneren
Konflikten zerbrechen sähe: wie würde wohl
heute sein Urteil lauten? Wir lassen uns oft
durch auswendig gelernte Sätze täuschen und

begnügen uns mit den Resultaten einer
Prüfung, die befriedigend ausfällt, wenn alles am
Schnürchen geht. Und doch kommt es sicher
nicht auf die eine Minute der Kontrolle an,

45



mag es da gehen wie es will. Ich habe mil
meinem Unterricht versagt, selbst wenn die
Kinder keine Antwort schuldig blieben, falls

sie mit dem Leben nichts anzufangen wissen.

Haben wir die Kinder soweit gebracht, dass

sie gläubig der Zukunft entgegensehen, ohne
Zweifel an Gottes gütiger Vorsehung, im

Innern ruhig und willens, den geraden Weg zu

gehen, komme, was da kommen mag? Hat

unser Religionsunterricht das Mögliche
beigetragen, dass wir besser wurden? Schon die
Tatsache, dass diese Frage immer und immer
wieder gestellt wird, lässt auf eine eigenartige
Unruhe schliessen. Ja, wir haben es erreicht,
dass die Kinder pflichtgemäss in die Kirche

gingen, wir kontrollieren sie ja jedesmal; sie

beten andächtig mit; wir sorgen für Aufpasser,
und die Kinder erscheinen zur vorgeschriebenen

Kommunion. Aber tun sie — gross
geworden — aus dem Herzen heraus mit; nehmen

sie um Gotteswillen Schweres aus eigenem

Antrieb auf sich; sind sie imstande, auf

Liebes zu verzichten und aus dem eigenen
Schatze dem andern etwas zu geben?

Der beste Religionsunterricht ist jener, der
die Kinder ganz und gar erfasst, sie mitreisst,

zu Taten entflammt und so vorbaut, dass aus

der geschaffenen Gesinnung heraus

Schwierigkeiten, die das Leben bringt, kraftvoll
bemeistert werden. Damit der Unterricht dies tun

kann, muss er in erster Linie Freude
auslösen. Es ist ein Jammer, dass in vielen
Untersuchungen, die man vor einem Jahrzehnt über

die Beliebtheit der verschiedenen Fächer in

Deutschland anstellte, der Religionsunterricht

— und dabei handelte es sich um katholischen

Religionsunterricht — so schlecht wegkam!

Wir alle suchen, wir alle sind froh, wenn
man uns hilft. Da fehlte und fehlt es offenbar

an etwas Wichtigem, und dieses Wichtige ist

der rechte Weg. Man setzt oft voraus, was

niemals vorausgesetzt werden kann, oder
schreitet in einem Tempo mit Gedankengängen

vorwärts, dass das Kind niemals zu folgen

vermag. An beidem krankt unser Religionsunterricht.

Ich bedauere, dass gerade unsere

jungen Theologen als Religionslehrer bei den

Kleinsten anfangen müssen. Sie kommen

- von Weisheit überfliessend - aus dem Seminar

und haben sich nun zu den Kleinsten

herabzulassen, die so „dumm" sind, dass sie vieles

nicht begreifen. Da liegt die Gefahr nahe,

dass der junge Priester über die Tatsachen

hinwegsetzt und glaubt, es sei alles im

Reinen, wenn nur die Antworten wörtlich
herauskommen!

Wir schreiten oft zu schnell vorwärts und

setzen zu viel voraus! In meiner 30jährigen
Lehrtätigkeit bin ich zur Ueberzeugung
gekommen, dass sich in der Schule nichts so

sehr lohnt als warten können. Warten können,
bis es der Schüler versteht und warten können,

bis auch der letzte nachkommt! Man

erstellt Lehrpläne, vielleicht durch einen
hohen Herrn, dem der nötige Kontakt mit der
Schule fehlt. Nach solchen Vorschriften

peitscht man oft soviel Stoff durch, dass dem

Schüler das Gepeitschtwerden verleidet. Bei

uns im Kanton St. Gallen ist es so, dass es in

den mittleren Klassen auf jede Biblischge-
schichtsstunde beinahe eine Erzählung trifft.
Selbstverständlich kann sie geboten und

sogar das nächste Mal repetiert werden; aber

Zusammenhänge, Verknüpfungen, Anwendungen,

Vertiefungen lässt man beiseite; man

begnügt sich mit dem leeren Wortgeklingel,
wie man eine Sprachstunde durchführt, die
die Redefertigkeit heben soll.

Aber die Biblische Geschichtsstunde darf

nicht zu einer leeren Sprachstunde
werden, in der wir mehr oder weniger wahre
Geschichten bieten; die Biblische Geschichte

darf auch nicht Geschichts stunde sein,

in welcher wir die Geschichte eines — in

seinem Wesen uns fremden — Volkes erzählen;
die Biblisch - Geschichtsstunde ist

Religionsstunde, die nur als solche ihren

tiefsten Sinn hat und nur dann ihre Aufgabe

ganz erfüllt, wenn sie sich restlos in den Dienst

unserer Weltanschauung stellt. Es kann
daher gar keinen neutralen
Biblischgeschichtsunterricht

46



geben. In keinem Fach wird
der Unterrichtende derart
gezwungen, aus sich selbst
herauszugehen. Andernfalls werden solche
Stunden mit etwas Ethikunferricht parfümierte
Gesinnungsunterrichts - Lektionen statt

religiöse Weihestunden. Jede christliche

Religionsgemeinschaft hat deshalb ein hohes

Interesse daran, dass man ihr dieses wichtige
Fach nicht raubt, und es wird deshalb immer
wieder betont werden müssen, dass der
Unterricht in der Biblischen Geschichte Bestandteil

des Religionsunterrichtes ist und dass er
daher — jetzt wollen wir den berühmten

Paragraphen 27 der Bundesverfassung einmal

zu unseren Gunsten anwenden — ausserhalb
des „neutralen" Gemeinschaftsunterrichtes

(allerdings auch im offiziellen Stundenplan)

zu liegen hat.

Ein lebensnaher Religionsunterricht muss
mitten in das heutige Geschehen hineinstehen;

er muss die Fragen der Religion vom
Leben aus besehen und werten. Die Nörgelei

und Kritisiersucht macht vor nichts Heiligem

mehr half — sie fängt sogar an, die Echtheit

der Wunder zu bezweifeln! Sie wird
aber schweigen, wenn wir Katholiken durch

positive Taten der Welt beweisen, dass durch

eine christliche Lebensweise alles, auch das

Schwerste, leicht bemeistert werden kann. Im

bisherigen Biblischgeschichtsunterricht sind

wir allzulange bei alttestamentlichen Ereignissen

geblieben; wir haben nicht einmal die
wichtigen Gleichnisse des Heilandes zu beleben

vermocht. Der arme Lazarus liess sich

weiter von Hunden belecken, und auch der

reiche Prasser hatte sich noch nicht modernisiert.

Und doch gilt jenes Gleichnis nicht
weniger vom armseligen Fabrikler und vom
rücksichtslosen Fabrikanten — warum sollten wir
die Dinge nicht beim richtigen Namen nennen?

Hat nicht schon mancher Bettler an

unsere Türen geklopft und haben wir ihn nicht
herzlos abgewiesen — was sagt der Heiland
dazu? „Es ging ein Mann nach Jericho und
fiel unter die Räuber." Hat der Samaritan die

Würdigkeit des Gefundenen untersucht, lange
nachgefragt, ob er die Gabe verdiene,
klargestellt, ob nicht eigenes Verschulden
vorliegt?

Beginne man endlich damit, die bewusste

Tätigkeit zu fordern! „Seid nicht nur freundlich,

weil man dies befiehlt, sondern um
Freude zu bereiten. — Seid in der Schule

ruhig, um Gott ein kleines Opfer zu bringen.
Geht auch in die Kirche, ohne dass man euch

kontrolliert." Jeder Unterrichtende wird

Anwendungsmöglichkeiten in Menge finden.
Wenn sich aus einer Geschichte oder einem

eindringlichen Erlebnis Folgerungen ergeben,
dann ziehe man die Konsequenzen voll und

ganz — an den Halbheiten kranken wir, und

an diesen gehen wir zugrunde!

Hier stehen sich zwei Forderungen gegenüber:

jene der alten Lehrmittel und die hier

vertretene, die auf die Eigenart der Kinder
Rücksicht nimmt. Unser lebensfremder,
dutzendfach nach dem stereotypen Muster neu

aufgelegter Katechismus, widmet den Geboten

26 Seiten und mutet sie Kindern zu, die

unverdorben, voll Optimismus in die Schule

kommen. Daneben werden die acht
Seligkeiten mit einer einzigen Antwort abgetan;
sie steht zudem so weit hinten, dass jene, die
nach den Seiten vorwärtsschreiten, gar nicht
dorthin gelangen!

Vom ersten Augenblicke an, in dem das

Kind zur Schule geht, wird es in ein „System"
eingespannt, das dem kindlichen
Entwicklungsstadium in keiner Weise entspricht. Wie
wird schon daheim gedankenlos und oft auch

viel zu mechanisch gebetet!
Ganz sicher stiftet auch das Zuviel oft bösen

Schaden. Dieser wird umso grösser, als

viele unserer Gebete gar nicht für Kinder

passen. Ohne Rücksicht auf die Eigenart der
deutschen Sprache wurden sie aus dem
Lateinischen übersetzt. Und nun mutet man
folgende langatmige Perioden kindlichfrommen,
aber oft ganz ungebildeten Seelen zu:

Wir bitten Dich, o Herr, giesse Deine Gnade
in unsere Herzen, auf dass wir, die wir durch

47



des Engels Verkündigung die Menschwerdung
Christi Deines Sohnes erkannt haben, durch sein

Leiden und Kreuz zur Herrlichkeit der
Auferstehung geführt werden durch denselben Christum

unsern Herrn. Amen.

Damit bleiben wir am seelenlosen Worte
hängen; wir geben Steine statt Brot und töten
die heilige Flamme jugendlicher Begeisterung.
Im Mittelalter, als man unsere moderne
Beleuchtung noch nicht kannte, baute man hohe

gotische Dome und legte den ganzen Schmuck

in die Fenster, weil man wusste, dass sich

auch ohne Gebetbüchlein andächtig sein

liess. Jetzt bringen manche nicht einmal mehr
nach der hl. Kommunion einige fromme
Gedanken zusammen, ohne dass sie sich an ein
Gebetbuch kleben.

Und dann — ist es wirklich zeifgemäss und

vernünftig, wenn man bei unseren Kleinen —
ach Gott, wie naiv sind sie! — mit einem weit,
weit über die Köpfe hinausschreitenden

Theologieunterricht beginnt und schon auf der
Unterstufe die tiefsten Probleme der Erlösung
und der hl. Dreifaltigkeit behandelt. Hier hat

die neue katechetische Bewegung des Guten
bestimmt zu viel getan, weil der eine den

andern mit einer noch gesuchteren Auslegung
zu überbieten trachtet. Und die vielen erfahrenen

Landesseelsorger, die es alle weit
einfacher aber auch besser machen, schweigen!

Darum kann es bei uns noch nicht besser

werden. Man begnügt sich mit Scheinerfolgen.

Von hochstehender Seite erklärte man

mir, als ich irgendwo den üblichen
Katechismusunterricht kritisierte: „Es fällt an allen

freisinnigen Universitäten auf, wie klar die
philosophischen Begriffe sind, die die Katholiken

mitbringen, und wie einheitlich die
Weltanschauung, auf die sie sich stützen." Davon
aber wurde wenig berichtef, ob sich diese so

ausgebildeten Stundenten auch in ihrem Handeln

weit über die andern erhöben. Was wäre
wohl besser gewesen?

Gerade diese Tatsache beweist, dass bei

weitem nicht alles klappt und dass das

„System" geändert werden muss. Daher müssen

wir uns von Büchern befreien, die noch gar
nicht auf diese Stufe gehören. Es reizt mich,
eine Parallele mit dem deutschen Sprachunterricht

zu ziehen: Auch hier gibt es Leute,
die Grammatik und immer wieder Grammatik

verlangen, davon alles Heil erwarten, aber
damit nicht einen einzigen besseren Aufsatz

zustande bringen. Der Geist ist's, der lebendig

macht! Nun: Grammatik ist wirklich gut
und notwendig, wenn ich später eine andere

Sprache lernen will — genau wie klare

theologische Begriffe jenem dienen, der sich später

mit anderen Systemen auseinanderzusetzen

hat. Hiefür sind aber unsere Volksschüler

doch noch zu klein! Da greife man lieber
wieder auf die liebe, alte Biblische Geschichte

zurück, die der Schüler so gerne freiwillig
zur Hand nimmt und von der aus so leicht
der Anschluss ans Leben gefunden werden
kann. Im Biblischen Geschichtsunterricht aber

beschäftigt mich eines: Genügt es, wenn wir
Geschichten erzählen und sie in der nächsten

Stunde wiederum repetieren lassen? Haben

wir die Erzählungen bis auf das Skelett aus-

zubeineln, oder sind noch andere Wege
offen? Man unterscheide: Geschichten, die nur
Geschichte sind, möge man wie Profangeschichten

behandeln. Man sucht Zusammenhänge

mit Vergangenem und baut für die
Zukunft auf. Hier geht es ohne methodische
Feinheiten ab. Geschichten aber, die das

Innere aufrütteln, sollten auch ganz aus dem

Inneren herausströmen. Da genügt es nicht,

wenn wir noch schnell vor der Stunde das

Buch und den Lehrplan aufschlagen, um uns

zu vergewissern, „was eigentlich kommt".
Ich mache selbst immer die Erfahrung, dass

es weitaus am besten geht, wenn ich schon

bei der vorausgehenden Stunde an die
Fortsetzung denke und mich mit dem neuen Stoff
auch während der Woche beschäftige.
Vielleicht suche ich mir die Sache zurechtzulegen,
vielleicht aus meinen Lebenserfahrungen
Begleitmotive auszusuchen. — Komme ich
innerlich wohlvorbereitet in die Stunde, dann

ruht auf ihr ein besonderer Segen, und es

48



geht mir, wie es sicher jedem schon ergangen

sein wird: auf einmal beginnt man eigenartig

klar zu sehen, und man spürt den Herrgott,

der mitten in der Stunde bei einem ist.

Das ist das Höchste, was man den Kindern

geben kann. Eine solche Stunde lässt sich
dann mit dem besten Willen nicht mehr
wiederholen. Dann sind aber auch alle Aug und
Ohr, und es wird gar nicht mehr nötig sein,
die Erzählung, die als Ausgangspunkt diente,
daheim einprägen zu lassen. Es fiele bei der

Repetition höchstens ein ertötender Reif auf
die Blume der inneren Ergriffenheit. Viele
Stoffe lassen sich auch fast nicht repetieren.
Warum dann etwas erzwingen, das die Freude

am schönen Fache zerstört? Es geht nur dann

um die Worte, wenn es sich um Aussprüche
handelt, die wichtige Glaubenslehren belegen

und später zitiert werden könnten.

Fasse man aber auch den Biblischgeschichtsunterricht

nicht zu eng auf! Man hat ja wohl
Lehrpläne; aber können sie einen binden,

wenn man sie selbst im Ordinariat für so
nebensächlich hält, dass man sie sogar bei der
Einführung einer neuen Bibel — trotzdem sie

gar nicht mehr stimmen — nicht revidiert?

Sprenge man den engen Rahmen und gehe
man mit dem richtungweisenden Buche hinaus

ins Lebenl Wo ein Problem brennt, suche

man es von der Bibel aus zu klären, auch

wenn vielleicht ganz anderer Stoff
vorgeschrieben wäre. Und packe man auch mutig
Fragen an, vor denen man noch vor Jahren

ängstlich ausgewichen wäre, die aber unbedingt

einer Lösung harren.

Auf dem Gebiete der Erziehungzum
wissend-reinenMenschen werden

wir immer und immer wieder fordernd*unsere
Stimmen erheben müssen, bis eine
Bischofskonferenz die nötigen Weisungen erteilt und

einheitliche Richtlinien bietet. Wir kommen

ja aus den grossen Enttäuschungen kaum

mehr heraus, denn leider fehlt uns hier, kraft

einer missleiteten Tradition, der Mut zur
befreienden Tat. Und doch wird man kaum mehr

länger warten dürfen.

Wer hat das Buch von Ninck: „Jugend in

Not" gelesen, mit Stadtseelsorgern gesprochen

oder selber die Augen ein wenig
aufgetan, um eigene Erfahrungen zu sammeln?

Ich blicke in meine eigene Jugendzeit zurück
und stosse auf Erinnerungen, die nichts weniger

als erfreulich sind. Wie hat man uns z. B.

damals das grosse Wunder der Menschwerdung

unvernünftig lange zu verbergen
gesucht!

Wir täuschten uns mit dem Satze: Was ich

nicht weiss, macht mir nicht heiss. Es braucht
schon eine ganz naive Seele, bis sie über die
Entwicklungsjahre hinauskommt, ohne über
die grossen Rätsel Aufschluss zu wünschen,
und es werden nur wenige sein, die ohne

jedes Wissen sogar in die Ehe treten. Aber
gerade diese werden zu furchtbaren Anklägern

für alle werden, die da behaupten, es

sei etwas gar Erhebendes und besonders

Schönes, unwissend und unerfahren wie ein

unschuldiges Kind durch die helligen Tore zu
treten. Da spricht meine Erfahrung eine
andere Sprache, und ich habe manches
Eheglück zerbrechen sehen, weil man von dem

grossen Wunder zu wenig wusste.

Nachdem ich selber in dummer Unwissenheit

auferzogen wurde, habe ich als junger
Mann überall nur Sünden gesehen und wie so

viele andere als Vergehen betrachtet, was
aufklärend hätte wirken können. Und dann wurde
ich selber Vater — unerzogen wie alle die

Legionen, die man trotz unseres
Religionsunterrichtes ohne Hilfe gehen lässt. Ich nahm

am heiligen Gottesdienste der Ehe teil, sah

selber Kindlein werden und wurde mir erst

dann bewusst, dass der Weg ins Dunkle falsch

sein muss. Er lässt Blinde blind ble'ben und

raubt den Sehendgewordenen die Freude an

ihrer eigenen Tat. Man mag nach Mitteln
suchen, um den Rückgang der Geburtenzahlen

aufzuhalten, man mag Subventionen austeilen,

Steuererleichterungen schaffen: man wird

nur kleine Besserungen erzwingen, bis wir

unsere Schüler zum grossen Geschehen
erziehen. Die Moral kennt keine Lüge; sie lässt

49



nicht einmal die Notlüge zu und muss daher,

mag es selbst gegen bisherige Traditionen

Verstössen, auch in dieser Frage die reinste
Wahrheit verlangen. Nur diese ist der heiligen

Sache würdig, und nur diese hilft alle

Schwierigkeiten bemeistern, hilft innerlich frei
und froih machen. Schon in der Familie kommt

man mit der klug dosierten Wahrheit am
besten zum Ziele. Ich habe meine eigenen Kinder

inbezug auf diese heikle Frage nie belogen,

ihnen schon bei der ersten Frage erzählt,
dass Gott das Kind der Mutter schenke, damit

sie es unter dem Herzen behüte, bis es so

gross geworden sei, um den Kampf mit dem
Leben selber aufnehmen zu können. Und

dann liess ich sie sogar ohne jede Hemmung
das schöne Geschehen des Stillens miterleben,

die Mädchen und Knaben, ohne je den
Eindruck zu erhalten, dass sie unberechtigt in

ein verbotenes Heiligtum getreten wären. Im

Gegenteil: sie schauten mit Ergriffenheit zu
und lernten aus dieser Erfahrung heraus schätzen,

was eine Mutter für ihre Kinder an Opfern
zu bringen hat.

Wer mit den Kindern in offenen, vertrauensvollen

Kontakt zu kommen weiss und — wie
idh —11- bis 13jährige Knaben und Mädchen

unterrichtet, wird zwar kaum auf laute Fragen

stossen, aber überall das stille Forschen spüren.

Hier muss geholfen werden! Aber
unsere ebenfalls falsch erzogenen Eltern finden
den Weg oft nicht. Mehr als einmal baten

mich Väter und Mütter, die ich auf gefährdete
Kinder aufmerksam machte: „Bitte, Herr Lehrer,

tun Sie es", und ich fühlte, dass sie sich

der gottgewollten Einrichtung, eines erhabenen

Sakramentes, schämten.

„Sechs Monate darauf wurde der Engel
Gabriel von Gott nach Nazareth, einer Stadt in

Galiläa, zu einer Jungfrau gesandt. Sie war mit
einem Manne aus dem Hause Davids, namens
Joseph verlobt. Der Name der Jungfrau war
Maria. Der Engel trat zu ihr ein und sprach:

Gegrüssf sei du, voll der Gnade, der Herr ist

mit dir, du bist gebenedeit unter den Weibern.
Als Maria das hörte, erschrak sie über seine

Rede und dachte nach, was dieser Gruss be¬

deute. Der Engel aber sprach zu ihr: Fürchte
dich nicht, Maria, denn du hast Gnade gefunden
bei Gott. Siehe, du wirst empfangen und einen
Sohn gebären und du sollst ihn Jesus nennen."

Noch sind es Erstklässler, denen man diese
Geschichte erzählt, aber drängt es nicht jeden
Lehrer, die ganze, grosse Wahrheit zu bieten?

Was würden unsere Kleinen dabei machen —
grosse Augen? Nein, sie würden das Wunder

ganz natürlich finden und sich in keiner Weise
daran stossen. Und wenn sie erfahren, dass

der grosse Gott selber das kleine Jesuskindlein

unter das Herz der Gottesmutter bettete,
dann werden sie später hinter dem sonst nicht

so leicht zu behandelnden Problem der

Zeugung etwas ganz Natürliches finden.

Warum gelangten wir bei so vielen
Biblischen Geschichten niemals auf den rechten

Grund. Weil wir feige vor der Wahrheit
auskneifen. Es drängen zur Besprechung: Wachset

und mehrt euch, befahl Gott den Stammeltern

— warum gab es eine Sündflut —
Abraham — Vermählung Jakobs — Joseph
im Hause Putiphar — Moses — Ruth —
Samuel — Davids Sünde — Salomon im Alter

— Tobias — Jezabel — Judith — Daniel rettet

die keusche Susanna — alle diese
Biblischen Erzählungen des alten Testamentes können

niemals annähernd richtig ausgeschöpft
werden, wenn wir den tatsächlichen psychologischen

Vorbedingungen aus dem Wege
gehen. Im Neuen Testament wird Weihnachten
erst Weihnachten, wenn der Herr nach den

wirklichen, natürlichen Gesetzen auf die Erde

kommt, und Johannes wird mit seiner alten

Mutter nur recht verstanden werden können,

wenn wir es mit Genügendwissenden zu tun

haben.« Ein bestimmtes Wissen ist auch für
die Hochzeit von Kana, die Unterredung mit
der Samariterin, Jesus und die Büsserin, Heilung

des Blindgeborenen, das Gleichnis von
den törichten Jungfrauen — Johannes der
Täufer — das königliche Hochzeitsmahl, und

andere Erzählungen unbedingt nötig. Fassen

wir all dies zusammen und gehen wir stets

von den richtigen Voraussetzungen aus, dann

50



bieten wir den Kindern ungemein wichtige
Belehrungen und werden sie damit vor mancher

schweren Stunde bewahren. Und
gerade diese Geschichten verlangen, dass das

Kind so früh als möglich mit den tatsächlichen
Verhältnissen vertraut gemacht werde, denn

so nimmt es noch alles ohne jede eigene
innere Erregung auf, wohl klar sehend, aber
noch nicht sinnlich empfindend.

Hüten wir uns in allem vor dem Verbalismus,

hüten wir uns besonders im
Religionsunterrichte davor! Beten wir nicht bloss mit
den Lippen: „Der Engel des Herrn brachte
Maria die Botschaft, und sie empfing vom
Heiligen Geiste", „den Du, o Jungfrau, vom
Heiligen Geiste empfangen hast", „den Du,

Jungfrau, zu Elisabeth getragen hast, den Du,

o Jungfrau, geboren hast", sondern sorgen
wir dafür, dass die Seele richtig mitschwingen
kann, und Gott, der die Worte in den Mund
der Kirche legte, wird unser vernünftiges Tun

sicherlich segnen.

Neben der sexuellen, brennt heutzutage
nicht minder die soziale Frage,
vielleicht ist sie sogar die primäre. —Wer keinen

eigenen Hausstand gründen kann, ist gefährdet,

und wenn z. B. die Mädchen wirtschaftlich

derart ausgebeutet werden, dass alles,

was sie verdienen, kaum mehr zum
Lebensunterhalte reicht, dann sind sie erst recht grossen

Gefahren ausgesetzt. Hier geht es aber
nicht in erster Linie darum, Forderungen an

das Wirtschaftsleben zu stellen, sondern

opferbereit seine Wünsche den Umständen

anzupassen. Wir dürfen keine Gelegenheit
vorüber gehen lassen, ohne den Geldgeist zu
entthronen. — Wer das Geld liebt,
bleibt nicht ohne Schuld. Die
Liebe zum Geld ist die Wurzel
allerUebel. Mögen diese Sprüche auch

in der Bibel stehen, sie werden den Schüler

kaum anders formen; das Kind muss diesen

Verzicht als eine positive Tat erkennen lernen

und bereit sein, das Opfer zu bringen. Wir
müssen es erziehen, sich wie ein heiliger
Franziskus mit dem abzufinden, was der

Augenblick schenkt. Hier versagen wir leider

nur zu oft in der Schule, weil wir mit den

Worten zufrieden sind, statt zu Taten zu kommen.

— Wir müssen stets Parallelen mit dem
wirklichen Leben suchen; wir müssen wissen

— um den Kindern zu beweisen, wie
notwendig die Tugenden sind —, dass man ihrer
nicht nur zur Selbstheiligung bedarf, sondern
ohne sie überhaupt nicht auskommen kann.

Die heutigen Lehrpläne sind samt und sonders

nach katechetischen Gesichtspunkten
aufgebaut; man denkt an das logische
Gebäude und übersieht, dass die Rücksichtnahme

auf die Forderungen des Lebens
jene auf den systematischen Unterricht

übertrifft. Ja, wir haben die verschiedenen

Besprechungen recht eindringlich zu

gestalten und werden dies besonders dann

tun können, wenn wir um eine bestimmte
Idee allen Stoff gruppieren, welcher der
Vertiefung dient. Und wenn wir erkannt haben,
wie bestimmt und klar die Bibel verlangt, wie
notwendig das Gesetz zum Wohle aller ist,

mag man es noch sprachlich formulieren —
aber auch da geht es meistens ohne die
Worte. Warum darum unglücklich sein,

wenn diese fehlen, wenn nur der Sinn erfasst

wurde? Da denke ich an die Kleinen. Was
weiss so ein winziger Zweitklässler von der
hl. Kommunion zu berichten? Ihm fehlt ja

noch die Gabe, es sagen zu können. Aber
wie ergriffen tritt er zum ersten Male an den

Altar, um durch das ganze Benehmen zu

beweisen, dass bei Schülern zwischen dem
verstandenen Sinn und dem fehlenden Wort eine
sehr grosse Kluft klafft.

Wir müssen aber auch dem Kinde den

Religionsunterricht lieb werden lassen. Mir
sind viele Fälle bekannt, in denen die grosse
Liebe des Lehrers zu einem bestimmten
Fache Schüler derart beeinflusste, dass sie von
der Begeisterung angesteckt wurden und den

Fufystapfen folgten. Ein begeisternder
Religionslehrer wird nicht minder Segen stiften.

In keinem andern Fache aber erträgt das

Kind weniger einen inneren Zwist zwischen

51



der eigenen Tat und den fordernden Worten;
in keinem Fache sind aber auch Laune oder
Strafe gefährlicher. Sind wir da nicht auch oft
sehr ungerecht? Wer von uns kann wissen,
wieviel Mühe das Einprägen des sprachlich
ja stets überklug gefassten Stoffes verlangte,
ob dem Kinde überhaupt Zeit hiezu

eingeräumt wurde und die Talente soweit
reichen? Selbst die gerechte Strafe verbittert;
was muss daher die ungerechte niederreissen,
die aus rohen Impulsen, ohne genauen Untersuch

erfolgt! Stellen wir daher gerade in dieser

Beziehung und gerade im
Religionsunterricht gründlich um, indem
wir die gefährliche Strafe durch die weit
harmloseren Worte der Anerkennung ersetzen!

Nicht immer und immer wieder: „Aus
Dir bringt man auch rein nichts heraus", oder:
„Du bist zum Zuchthäusler geboren",
sondern: „Das hast Du ganz nett gemacht;
vielleicht bringst Du bis zum nächsten Male gar
die ganze Antwort zustande, wir wollens pro¬

bieren!" Und in allem einen frohen Optimismus!

Werden nicht auch wir Alten recht rasch

erschöpft und matt; warum darob den
Kindern zürnen? — Lernen wir übersehen und

an die Jugend glauben! Warum deswegen
mutlos werden und verzagen? Jedes Samenkorn,

das wir auch in mangelhaftes Erdreich

senken, wünscht aufzugehen und wird hie und
da wohl erst nach Jahren keimen. Der Landwirt

geht auf den Acker, um das ersfe Spries-
sen zu spüren — er wird sich bald über das,

was er säte, freuen können. — Vielleicht ist

es das Schwerste an unserer herrlichen Lehrerarbeit,

dass wir die einzigen sind, die unter
Umständen nichts entdecken können. Aber
blicken wir dennoch freudig in die Zukunft
und trösten uns mit dem Paulusworte im
2. Korintherbrief:

„Wer in Segensfülle sät, wird auch in

Segensfülle ernten."

Johann Schöbt.

Biblische Geschichte auf der Unterstufe
Die Analysen des kindlichen Gedankenkreises

— auch bei Kindern, die in Kleinkinderschulen
vorgeschult sind, haben ergeben, dass die
Vorbedingungen für einen fruchtbringenden
Religionsunterricht nicht erfüllt sind. Alle Kinder
haben zu Hause vom lieben Gott gehört, ohne viel
mehr als den Namen erfasst zu haben. Die
Vorstellungen von Gott sind beim sechsjährigen
Kind noch sehr naiv. Gott ist dem Kinde ein
Mann ungefähr wie sein Vater, nur viel grösser
und stärker.

Das Kind hat Wohlgefallen an den Erzählungen,

es liebt das Wunderbare, und sicher wird
manche biblische Erzählung dem Kleinkind
zusagen. Allein die äusseren Verhältnisse, unter
denen das Wunderbare hier geschieht, finden
im Kindesgeiste nicht die zum Verständnis
erforderlichen Vorbedingungen. Die Form ist vor
allem nicht kindesgemäss. Die Sprache der Bibel
ist nicht die Sprache des sechsjährigen Kindes,
sie bleibt ihm auch fremd, wenn der Text im Dialekt

geboten wird. Zudem können direkte Reden
nicht gut abgeändert werden.

Ferner fehlt dem Kinde jedes Verständnis für
die fremden, meist morgenländischen Verhältnisse

in Kleidung, Nahrung, Wohnung und Sitte
der handelnden Personen. Die Schwierigkeiten,
die durch die fremden Personen und Ortsnamen

erzeugt werden, fallen auch schwer ins Gewicht.
Da das Kind alles seinem Heimatbilde und

Sprachschatze einzuverleiben bestrebt und

begriffsleere Worfe nicht aufzunehmen geneigt
ist, so bemüht es sich, die Namen derartig zu
verändern, dass sie für es einen Inhalt erlangen,
selbst auf die Gefahr hin, damit die unsinnigsten
Dinge zu einem Gedankenganzen zu verbinden.

Gut und böse sind dem Kinde in diesem Alter

halbwegs geläufige Begriffe, und der
Unterricht wird auch im ersten Schuljahr diese

Begriffe klären und bereichern. Aber die sitttlichen
Begriffe der biblischen Geschichten des Alten
Testaments, auch der einfachsten, entziehen sich

seinem Verständnis. Wie ein Bruder den andern

totschlagen, ein Mann seinen Sohn töten, oder
wie Brüder den Bruder verkaufen können, das

52


	Lebensnaher Religionsunterricht

