
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 18

Artikel: Leib und Seele im Lichte der Vernunft : Vortrag

Autor: Rohner, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JANUAR 1944 30. JAHRGANG Nr. 18

Leib und Seele im Lichte der Vernunft*
Pindar, der alte griechische Weise, hat

einmal gesagt: „Sei was du bist!" Er wollte
damit sagen: Sei stets treu deiner Natur!

Alles, was du aus dir machst, entspreche
dem, was du von Natur aus bist.

Und Julius Langbehn, „der Rembrandt-
Deutsche", sagt auf Seite 157 seines Buches

„Rembrandt als Erzieher": „Die eigentliche
Aufgabe aller Erziehung ist es, den Menr-
schen dasjenige mit vollem Bewusstsein und

möglichster Ueberlegung tun zu lehren, wozu

das Beste und Eigenste und Tiefste seiner
Natur ihn ohnehin schon instinktiv antreibt."
Diese beiden Zeugnisse sind von prinzipieller

Bedeutung.

Wir müssen also vor allem wissen, was

wir selber sind und müssen vor allem das

Beste und Eigenste und Tiefste unserer Natur

verstehen, wenn wir uns selbst, wenn wir
andere erziehen wollen, ich meine: r i c h -
t i g erziehen wollen.

In unseren Tagen hört man oft auch in

unseren Reihen das Wort: Es gibt im Leben
nichts Fertiges. Das Leben treibt in verschiedenen

Richtungen auseinander. Ueber die
geschlossenen Systeme geht das Leben

hinweg. Die widerstrebenden Bewegungen
harmonisch auszugleichen, das ist das Einzige,
das der Mühe wert ist. Gewiss gibt es hier
auf Erden nichts Vollendetes. Es gibt aber im

Leben etwas Festes. Man darf das Feste nicht

mit dem Fertigen verwechseln. Wird mit dem

Fertigen auch das Feste geleugnet, dann ist

* Vortrag an der VIII. Kant. Erziehungstagung in

Luzern, 13. Oktober 1943.

es um die Wahrheit geschehen. Dann tritt
die Neuheit an die Stelle der Wahrheit. Und
das Interessante täuscht über das Wahre
hinweg.

Ich möchte im folgenden den Blick auf

das Feste im Menschenwesen, auf die Wahrheit

im Verhältnis von Leib und Seele richten.

Die Untersuchung dreht sich zunächst

um zwei Fragen: Wie stellt sich der gesunde
Menschenverstand zum Verhältnis von Leib
und Seele des Menschen? —• Wie löst die

gesunde Philosophie das Leib-Seele-Pro-
blem? Diese zwei Fragen betreffen die sub-
stanzielle Seinsordnung im Menschen. Daran

knüpfen sich zwei weitere Fragen, die die

Auswirkung des Menschen zum vollendeten
Menschen berühren. Ich formuliere diese
zwei Fragen so:
1. Was ist dem gesunden Menschenverstand

im Leben gegeben?
2. Was ist dem menschlichen Leben

aufgegeben?
I.

Aus der Verbindung von Leib und Seele

— sagt Thomas von Aquin — entspringt
eine doppelte Einheit: Eine Einheit der

Wesenheit und eine Einheit der Person.

Thomas hat diesen Satz nirgends bewiesen.

Es ist für ihn ein Grundsatz. Und
Grundsätze müssen nicht erst festgestellt
werden. Sie stehen durch sich selbst fest.

Dass der Mensch ein Ganzes der Wesenheit
und ein Ganzes der Person ist, ist die höchste
und letzte Wahrheit im ganzen Bereiche der
philosophischen Anthropologie. Sie kann
nicht auf eine höhere Wahrheit zurück-

545



geführt und nicht aus einer höheren Wahrheit

abgeleitet werden. Man sieht sie oder
man sieht sie nicht. Ein jeder aber sieht sie.

Jeder auf seine Weise. Der eine klar, der
andere dunkel, der eine deutlich, der andere
verschwommen. Der gesunde Menschenverstand

kommt in vielen Graden vor. Als
gesunder Menschenverstand aber geht er bei

allem, was er versteht, immer auf das Ganze.
Das ist seine Eigenart. Sein Blick richtet sich

je und je auf das Ganze, während das

forschende, überlegende, erklärende Denken

sich auf die Form der Teile bezieht. Darum
verliert sich jedes Denken, das den

Zusammenhang mit dem gesunden Menschenverstände

verliert, schliesslich im Nebel, im

Nichts.

Was versteht Thomas unter persönlicher,
was unter wesentlicher Einheit?

Das Ganze der menschlichen Person ist

das konzentrierteste Individuum, das es auf
Erden gibt. Die Person wird geboren, die
Person stirbt. Zwischen Geburt und Grab ist

es die Person, die sich zunächst leiblich
entfaltet, dann seelisch sich ausbildet, allmählich

zum Selbstbewusstsein kommt und endlich

geistig sich betätigt. Der Person dient
die wundervolle Organisation des Leibes.

Die Person trägt und vollzieht alle
Lebensfunktionen. Die Person sitzt am sausenden

Webstuhl der Zeit und wirkt ihr inneres,

lebendiges Kleid. Das innere, lebendige Kleid

der Person ist das Mensch-Sein, die Wesenheit

des Menschen, die Humanitas. Die
Humanitas ist nicht der Leib, ist nicht die
Seele. Beide ineinemmachen die
Wesenheit des Menschen aus.
Der Leib ist nur ein menschlicher Leib durch

seinen Bezug auf die Seele, und die Seele
ist nur eine menschliche Seele durch ihren

Bezug auf den Leib. Auf diesen gegenseitigen,

unwandelbaren Bezug von Leib und
Seele muss man hinblicken, wenn man das

verstehen will, was Menschenwesen heisst.

Menschsein heisst vernünftig sein. Die
Materie geht also im Leibe mit der geistigen

Seele eine derartige Verbindung ein, dass
daraus zunächst ein vernünftiges Wesen und
zuletzt ein vernünftiges Individuum, also eine
Person entsteht. Die Einheit der Person ist

nicht denkbar ohne die Einheit des Wesens,
weil die Person nicht ein gesondertes
Verhältnis zum Leibe und ein gesondertes
Verhältnis zur Seele hat, sondern beide in einem

umspannt.
Diese Einheit ist ganz einfach. Und wem

sie nicht einfach erscheint, möge bedenken,

was Goethe sagt: Das Einfachste ist am
schwersten verständlich zu machen. Im
gleichen Sinne sagt auch Augustinus: Was Zeit
ist, weiss ich. Wenn ich es aber einem
erklären will, dann weiss ich es nicht.

II.

Die philosophische Einsicht setzt
die natürliche Einsicht voraus. Während die
natürliche Einsicht das Ganze im Auge hat,
untersucht die wissenschaftliche Einsicht das

Verhältnis der Teile zueinander. Wie verhält
sich Leib und Seele im Ganzen des
Menschen zueinander? So fragt die Philosophie.
Sie will in das Innere des Ganzen eindringen.

„In das Innere der Natur dringt kein
erschaffener Geist", sagt Goethe. Er selbst
aber ist wenigstens durch das Mittel seiner
Kunst an vielen Stellen sehr tief in das Innere
der Natur eingedrungen. Das ist ihm gelungen

durch die Kunstform, die er an den
griechischen Kunstwerken abgelesen hatte. Dem

Griechen aber galt nur jenes Werk als Kunstwerk,

das sich dem Beschauer als Ganzes
darstellte. Und nur jene Form liess er als

Kunstform gelten, die als Prinzip des Ganzen
sich erwies. Der griechische Künstler schuf

aus dem Ganzen, im Ganzen und für das

Ganze. Er konzipierte zuerst ein Ganzes im

Umriss. Dann dachte er aus dem Ganzen
heraus die Form, die das Ganze gliederte.
Und endlich rundete er durch die Form die
Teile zum Ganzen. Die eigentliche Eigenart
des Griechen ist Künstlerart.

Mit dieser künstlerischen Eigenart des

Griechen hängt die Lösung der Frage des

546



Verhältnisses von Leib und Seele, die ich
hier vertrete, aufs engste zusammen. Die
These lautet: Die menschliche
Seele ist die Wesensform des
Leibes. Diese Ansicht ist zuerst von
Aristoteles begründet und durch Thomas von
Aquin in ausgereifter Form zum Gemeingut
der katholischen Schulen ausgebildet worden.

Auch Aristoteles geht vom Formbegriff
der Kunst aus. Als Philosoph aber lässt er die
Kunst und die Kunstform weit hinter sich
zurück. Er sieht in der Natur draussen und in

der Natur drinnen im Menschen das Werk
einer übermenschlichen schöpferischen Kunst.

Die menschliche Kunst vermag schon
Geformtes umzuformen, vermag aus einem
gegebenen Marmorblock eine menschliche
Gestalt herauszumeisseln. Ins Innere der
Substanz aber dringt keine geschöpfliohe
Kunst. Die Kunst des Schöpfers dagegen
setzt Sein, wo vorher kein Sein war, schafft

Leben, wo vorher kein Leben war, gibt dem
Sein und Leben selbst die Form. Und

diese Sein und Leben spendende Form

nennt Aristoteles die Wesensform des

Leibes. Diese Form sieht das Auge des

Künstlers und das Auge des Physikers nicht,
weil dieses Auge in das Innere der Natur

nicht eindringt.

Die Beweisführung besteht aus zwei
Sätzen: Leib und Seele bilden im Menschen
ein Ganzes, — ein Ganzes der Wesenheit,
ein Ganzes der Person. Dieses Ganze aber

wird nur dadurch erklärlich, dass die menschliche

Seele als Wesensform des Leibes ge-
fasst wird. Also muss sie als das gefasst
werden.

Und Thomas von Aquin, der den aristotelischen

Beweis nach allen Seiten hin prüft,
abwägt, ergänzt, abrundet, ruft zum Schlüsse

aus: Wenn einer die Sache anders erklären

will, dann muss er auch dafür Sorge tragen,
dass in der Erklärung das Ganze des
Menschen immer ein Ganzes bleibe.

Thomas sah, wie alle andersgearteten
Erklärungen, die ihm die Geschichte der Philo¬

sophie bot, an der Sache vorbeiredeten, weil
das Ganze unerklärt blieb oder gar
auseinandergerissen wurde.

Und was Thomas an den verschiedenen

geschichtlichen Lösungen unserer Frage vor
seiner Zeit auszusetzen hatte, das müssen

auch wir an allen Deutungsversuchen der
modernen Zeit beanstanden. Alle modernen

Philosophen, angefangen von der Renaissance

bis auf unsere Tage, machen immer
einen Teil des Menschen zum Ganzen und

konstruieren so das Ganze aus einem
Teile. Die einen behaupten, die Seele allein
sei das Ganze des Menschen. Ihr Wesen
sei Bewussfsein oder Idee. Der Körper sei

ein Ganzes für sich. Sein Wesen sei Ausdehnung.

Die Seele — sagen sie — müsse rein

psychologisch, der Leib rein physikalisch
verstanden werden. Alle führenden Geister
der Aufklärung, der älteren und der neueren,
huldigen dieser Auffassung. Die Folgen dieser

Auffassung Hessen sich anfänglich nicht
übersehen. Erst in unseren Tagen werden sie

in ihrem ganzen Umfange sichtbar. Mit der

Einheit des Menschen war auch die Einheit

seiner Kultur zerschlagen. Eine so radikale

Spaltung im Sein und Wesen des Menschen

musste hundert Spaltungen im Kulturleben
der europäischen Menschheit nach sich
ziehen. Wohl wirkte der gesunde Sinn des

Volkes in den letzten Jahrhunderten noch

nach. In unseren Tagen aber scheint diese

Erbweisheit des Volkes aufgebraucht zu sein.

Alles fällt auseinander. Warum? Weil die

Eigenart des menschlichen Geisteslebens

nicht mehr aus der Eigenart des Menschen

e'rkannt wird.

III.

Die Einheit der menschlichen Person, die
in der Einheit ihres Wesens begründet ist,

hat zu ihrem Ziel die Einheit der Persönlichkeit,

die in der Einheit der menschlichen

Natur begründet ist. Wie sich das menschliche

Wesen zur menschlichen Person

verhält, so verhält sich die menschliche Natur

zur menschlichen Persönlichkeit. Damit be-

547



treten wir das Gebiet der dynamischen

Ordnung. Ein Ganzes neuer Art tut sich vor
unsern Augen auf, das Ganze unseres
Geisteslebens.

Jeder Mensch hat nur eine Seele. Zwei
Seelen sind keine Seele. Denn die Einheit

gehört zum Wesen der Seele. Die eine
geistige Seele ist also die Wesens-
form des Leibes. Als solche gibt sie dem
Leibe das substanzielle Sein und Leben.

Alles Sein aber ist um des Wirkens

willen da. Die mechanischen,

physikalischen und chemischen Kräfte sind
durch die Seele und ihre Zwecke gebunden.
Die Seele baut ein kompliziertes System
niederer und höherer Ordnungen auf, die
bestimmten Funktionen zu dienen haben.

Selbst die Zubereitung des Stoffes zum Aufbau

und zur Erhaltung der Organe steht

unter der Leitung der Seele. Was sich dem
Ganzen einfügt, wird sorgsam verwendet,
was sich nicht einfügt, wird abgestossen. So

weit sich das vegetative und sensitive Leben
des Menschen erstreckt, ebensoweit erstreckt
sich die organisierende Macht der Seele.
Die geistige Tätigkeit derselben aber wird
nicht mehr durch Organe vollzogen. Das

widerspricht dem Charakter des geistigen
Aktes. Der Vollzug des geistigen Aktes
geschieht unabhängig von einem Organ, will
jedoch nicht besagen: Der Geist vollzieht
seine Akte gesondert vom Körper. Dieser
Satz würde alles Gesagte wieder aufheben.
Genau gesprochen ist es nicht der Geist, der

tätig ist, sondern die Person durch den Geist.
Den Geist aber besitzt die Person in wesenhafter

Beziehung zum Leibe.

Selbstverständlich offenbart sich der
Wesenszusammenhang des geistigen Lebens

mit dem Leibe am deutlichsten dort, wo das

geistige Leben im Menschen entspringt.
Der Ursprung des Geisteslebens heisst Natur
des Geistes. Auf die Natur des Geistes müssen

wir nun unser Augenmerk richten.

Wie in der statischen Ordnung die
Wesenheit ein Ganzes ist, so ist auch 'in der

dynamischen Ordnung die Natur des Geistes

ein Ganzes. Gott und die Natur — sagt
Aristoteles — tendieren immer auf das Ganze.
Welches ist das Ganze, auf das unser Geist
in seinem Ursprünge hinzielt? Es ist das

Seiende ganz allgemein für den Verstand

und das Gute ganz allgemein für den Willen.
Wäre unser Geist ein reiner Geist, dann

wäre ihm vollkommene Selbsterkenntnis von
Anfang an eigen. Dem ist aber nicht so.
Vollkommene Selbsterkenntnis ist nicht das Erste,

sondern das Schwerste im Leben. Der Geist
der Menschen ist ursprünglich nach aussen,
nicht nach innen gerichtet. Was die Sinne
ihm melden, das fasst unser Verstand auf

verständige Weise auf. Die Sinne aber sind

zunächst der Aussenwelt zugekehrt. Unser

Geist ist also in seinem Ursprung der
Aussenwelt zugekehrt. Der Spiritualismus — ich

verstehe unter dieser Etikette jene
philosophische Anschauung, die im menschlichen

Geiste einen reinen Geist zu erblicken

vorgibt — hat in allen Jahrhunderten an
diesem Fundamente gerüttelt. Aber es steht fest,
denn Natur kann nicht umgeworfen werden.

Die natürliche Verbundenheit des
Menschen mit der Erde und zugleich seine

überragende Stellung der Welt gegenüber steht

in engster Wechselbeziehung zu den beiden

Sätzen, die wir früher betonten: Unser Geist
ist Wesensform des Leibes — und: Unser

Geist überragt unser leibliches Dasein. Die

Vogelperspektive des Spiritualismus ist

ebenso unzutreffend wie die Froschperspektive

des Materialismus. Der Mensch ist nun

einmal kein Vogel, der in der Luft schwebt

und kein Frosch, der im Sumpfe hockt. Der

Mensch steht mit beiden Füssen fest auf der

Erde, er hebe aber sein Haupt empor zum
Himmel. Das ist echt menschliche Perspektive.

Wer nicht einsieht, wie Zeitliches und

Ewiges, Sinnliches und Geistiges im

Menschen sich vermählen, wird in ihm einen

lebendigen Widerspruch erblicken. Wer

nicht einsieht, wie die niederen und höhe-

548



ren Triebe im Menschen zur Einheit sich
verbinden, wird in ihm „das unselige Mittelding
zwischen Vieh und Engel" — wie Schiller

sagt — erblicken. Wem eben einmal der
Sinn aufgegangen ist für den tiefsten Zug
im Menschenwesen, — ich meine die Liebe

zum Guten —, in dem ist das Verständnis
erwacht für das einzigartige Ganze, das dem
Menschenleben in seiner Natur vom Schöpfer

vorgezeichnet ist.

Die Liebe zum Guten umspannt alle

Güter, meint aber keines im einzelnen. Und
weil sie keines im einzelnen meint, ist sie
ihrer Allgemeinheit wegen für den suchenden

Menschen bei seinem Aufstieg zu höherem

Leben sowohl Wegweiser wie Antrieb.
Das Gute, das der Mensch in den äussern

Dingen sucht, ist ihm Wegweiser für das

höhere Gut, das sich ihm in der Innenwelt

offenbart, und das Gute im Inneren ist ihm

Antrieb für das Gute, das über ihm ist.

Die Liebe zum Guten ist Anfang, nicht
Ende, Prinzip, nicht Ziel. Das Ziel ist die
Liebe zu Gott. Wie die Seele jedem Organ
seine Stelle im Ganzen der Person anweist,
so weist die Liebe zum Guten jeder freien

Strebung des Menschen die richtige Stelle

im Ganzen der Persönlichkeit an. Das Streben

nach äusseren Gütern ist gut, aber nur
soweit, als es dem Wohl des leiblichen
Lebens dient. Die Sorge um die Kraft und
Gesundheit des Leibes ist gut, aber nur
soweit die Gesundung der Seele dadurch

gefördert wird. Das Bemühen um die Ruhe

und das Gleichgewicht der Seele ist gut,
soweit es den Weg öffnet zu höherem
Bemühen. Die Pflege der geistigen Kultur, der

Kunst, der Wissenschaft, der Sittlichkeit ist

gut, vorausgesetzt, dass der Mensch nicht

dabei stehen bleibt. Erst die Religion, die
in der Liebe zu Gott gipfelt, ist ganz gut,
ist uneingeschränkt gut, ist das Ganze des

Guten.

Alle diese Lapidarsätze sind nicht etwa

erst das Ergebnis wissenschaftlicher

Forschungen, sondern der geklärte Ausdruck

der natürlichen Anlage des Menschen. Kein
Mensch und kein Führer der Menschheit darf
ein anderes Fundament legen, als das da

gelegt ist vom Schöpfer der Menschen. Auch

abgesehen von aller übernatürlichen
Offenbarung, bleibt Gott auch unser oberster
Lehrer durch die Weisheit, die er in die
Natur hineingelegt hat. Das christliche Mittelalter,

Thomas an der Spitze, hat den griechischen

Philosophen Aristoteles deshalb so

hoch verehrt, weil er wie kein anderer, Gott
in der Natur erkannte. Die Lehrweisheit Gottes,

die unveränderlich und unauslöschlich
in unsere Natur hineingeschrieben ist, stellt

uns allen drei Aufgaben, die besonders

vom Bildner und Erzieher nicht überhört

werden dürfen.

IV.

Die erste Forderung lautet: sei ein
Ganzes! Ein Ganzes zu werden ist deine

Lebensaufgabe. Was soll das heissen? Vor
allem muss das Gemüt ausgebildet werden.
Das menschliche Gemüt ist im Grunde nichts
anderes als die Liebe zum Guten. Mit dem
Wachstum der Liebe wächst das Gemüt. Das

Gemüt ist lebendige Religion. Wo die Religion

herrscht, da wird das Leben gemütlich
und nur da. Denn zwischen Religion und

Gemüt besteht ein Wesenszusammenhang.
Das Gemüt ist nicht das Ganze des
Menschen, wohl aber das Prinzip des Ganzen.
Neben dem Gemüt hat der Mensch auch

seinen Verstand und seinen Willen, seine

körperlichen Kräfte und seine leidenschaftlichen

Triebe zu bilden. Alle diese Bildungen
aber runden den Menschen nie zu einem

Ganzen, wenn das Gemüt, also die Religion,
sie nicht zur Einheit verbindet.

Jeder Mensch hat einen Gott. Jeder

Mensch hält etwas für das Höchste in seinem

Leben. Ist es der Sport, dann ist der Sport
seine Religion. Ist es der Geldwert, dann

ist das Geld sein Gott. Ist es die Wissenschaft

und Kunst, dann ist die Wissenschaft

und Kunst sein Gott. Ist es die

549



Politik, dann ist die Politik seine Religion.
Die Götzen reissen den Menschen entzwei,
Gott hält ihn zusammen. Wieviel Gutes tun
heute die Menschen, sofern man nur auf das

Einzelne sieht, und trotzdem wird es immer

ungemütlicher auf der Welt. Wieviel
Willenskraft wird auf den verschiedenen Gebieten

menschlicher Betätigung aufgebracht! Und

doch werden die Menschen von heute immer
unzufriedener. Diese Tatsache findet ihre
Erklärung einzig und allein im Grundsatz, dass

das Glück des Menschen nur im Ganzen des
Menschen zu finden ist. Die Natur des
Menschen ist sein Wegweiser zum Glück. Jede

Einseitigkeit ist Abweichung von der Natur.
Jede Abweichung von der Natur ist ein
Nebenweg. Und Nebenwege führen
bekanntlich daneben. Glücklich wird, wer
•natürlich bleibt. Wer natürlich bleibt, macht
auch die anderen glücklich.

Die zweite Forderung bezieht sich also
auf die Gemeinschaft der Menschen. Auch
das Volk als Ganzes sol I gross
und stark und glücklich werden.

Das aber ist nur möglich, wenn sein
Fortschritt ein Fortschritt im Ganzen ist.

Wie der einzelne, so ist auch die Gesellschaft

in beständiger innerer Umwandlung
begriffen. Diese Umwandlung ist entweder
eine Bewegung des Ganzen vom
unvollkommenen zu einem immer vollkommeneren
Zustand oder eine Bewegung innerer
Auflösung des Ganzen. Die erste Bewegung ist

naturgemäss, die zweite ist naturwidrig. Der

Prozess der Auflösung tritt in dem Momente
ein und schreitet in dem Masse vor, als die

einzelnen Elemente aufhören, dem Ganzen

zu dienen.

Im Gemeinschaftsleben heisst diese
Tendenz Spezialistentum im schlimmen Sinne

des Wortes. Das Spezialisieren hat auch

einen guten Sinn. Der Fortschritt der Kultur

hängt wesentlich von einer immer grösseren

Differenzierung der Arbeitsleistungen ab.

Soll aber die Kultur in Wirklichkeit sich ent¬

falten, dann hat sie den Zusammenhang mit
dem Ganzen der Kultur aufrecht zu erhalten.

Und das ist so zu verstehen, dass zunächst
alle Zweige des Wirtschaftslebens mit dem
Ganzen desselben, alle Zweige der
Wissenschaften mit dem Ganzen der Wissenschaft,
alle Zweige sittlicher Betätigung mit dem
Ganzen der Sittlichkeit und dann erst alle
diese untergeordneten Ganzen mit dem

Ganzen der Religion sich verbinden.

Geht der Fortschritt nicht diesen Weg,
dann geht er den Weg der Auflösung. Dann

bereichert die Wissenschaft die Bibliotheken
ins Unermessliche, und doch muss die
Menschheit dabei geistig verhungern, dann

bereichert die Wirtschaftstechnik die
materiellen Güter ins Masslose, und doch hat ein

Grossteil des Volkes nicht mehr Milch und

Brot genug für die Kinder. Und was noch

schlimmer ist: Der Einzelne lebt unter
solchen Verhältnissen nicht mehr in einer
Welt, sondern in einer Menge von Welten.
Der Einzelne versteht sich selber nicht mehr.

Die Einzelnen verstehen einander nicht mehr.
Und das nicht etwa bloss im bürgerlichen
Leben, sondern auch im Familien- und
Berufsleben. Und was das Schlimmste ist: Das

Irdische wird dem Ewigen immer weiter
entrückt. Der Mensch wird durch das soziale
Leben der Religion immer mehr entfremdet.
Kein Wunder, dass unter diesen Umständen

der Staat aufgerufen wird, die auseinanderfallenden

Menschen mit ihren entgegengesetzten

Strebungen zusammenzuhalten.

Der Staat jedoch kann die Menschen nur
äusserlich unter Androhung der Gewalt

zusammenzwingen. Das Ende von allem kann

nichts anderes sein als fortwährende
Revolution, bald Revolution unter der Form der

Diktatur, bald Revolution durch Bewegung
der Masse. Der Fortschritt zum Frieden

dagegen muss vom Inneren her kommen. Dieser

Gedanke führt uns zur dritten Forderung,
die srch aus der Natur des Menschen ergibt.

Die dritte Forderung 'ist die Forderung
der sittlichen Solidarität, die

550



im Gefühl der Verantwortlichkeit
zum Ausdruck kommt. Alles

Menschliche, das Gemeinschaftliche ebensogut

wie das Einzelne, besteht aus Leib und

Seele. Der Leib der Gemeinschaft ist das

Ganze aller äusseren geordneten Beziehungen

der Glieder untereinander. Die Seele

der Gemeinschaft ist die Solidarität. Man

nennt sie auch die Gemeinschaftsgesinnung.
Sie ist die wohlwollende Liebe aller zu allen
und die ehrfurchtsvolle Gerechtigkeit aller

gegen alle. Die sittliche Solidarität ist das

ehrfurchtsvolle Hinaufschauen der Kleinen

und Schwachen zu den Grossen und Starken

und das ehrfurchtsvolle Sichherablassen der
Grossen und Starken zu den Kleinen und

Schwachen, um ihnen zu helfen. Der letzte
und tiefste Sinn der Gemeinschaft ist: Stütze

zu sein für die Kleinen, damit auch sie in die
Höhe kommen. Die Solidarität baut die
Gemeinschaft von innen her auf. Je ausgeprägter

die Solidarität in den Einzelnen ist, umso
fester ist der Zusammenhang der Glieder
untereinander. Je schwächer die Solidarität
sich geltend macht, umso dringender wird

Zwang von aussen notwendig. Wird das heutige

Gesellschaftsleben an diesem Maßstäbe

gemessen, dann muss ein schrecklicher
Niedergang des Solidaritätsgefühls konstatiert
werden. Denn nicht nur im Wirtschaftsleben,
sondern sogar schon im Familienleben, deren

Mitgliedern die Solidarität eigentlich schon

im Blute liegt, werden täglich immer tiefer
greifende Massnahmen vom Staate her
gefordert. Die moderne Gesellschaft wird
immer seelenloser. Wer gibt ihr die Seele
zurück? Das ist die grosse Frage. Vom
Aeusseren ist nicht viel zu erwarten. Denn

die Seele ist drinnen, nicht draussen. Was

nützt es dem Menschen, wenn er das Aeus-

sere gewinnt, dabei das Innere verliert? Was

nützt es der Menschheit, wenn sie ihre ganze
Kraft auf die Beherrschung der Welt vergeudet,

dabei ihre Seele, die Liebe, verliert?

Wie wird also die Solidarität in den Herzen

zurückgewonnen? Ich denke dadurch,

dass zunächst in der Schule und in der
Erziehung und dann im Leben die Persönlichkeit

wieder in den Mittelpunkt gerückt wird.
Die sittliche Solidarität ist in der sittlichen
Persönlichkeit eingeschlossen. Sie steht und

fällt mit der Persönlichkeit. Nur am persönlichen

Wesen kann die Gemeinschaft

genesen.

Solidarität und Sachlichkeit verhalten sich

wie Seele und Leib der Gemeinschaft. In der

seelenlosen Gesellschaft wird alles von der

Sachlichkeit beherrscht. Da ist jeder eine
Nummer. Da wird alles kalt berechnet. In

der seelenvollen Gemeinschaft dagegen fühlt

jede Person sich in erster Linie verantwortlich

für die Person und erst in zweiter Linie

für die Sachen.

Di© Solidarität kann nicht künstlich erzeugt
und durch keine Organisation ersetzt werden.

Im Lichte der Solidarität wird die
Geschichte nicht als Produkt der Entwicklung,
sondern als zusammenhängende Tat solidarischer

Gesinnung gewertet, da die Solidarität
das geistige Band ist, das die Vergangenheit
und Gegenwart und Zukunft miteinander
verbindet. Der Engel hat keine Geschichte
und das Tier hat keine Geschichte, weil nur
im Menschen Geist und Materie zum Ganzen

sich fügen. Der sinnvolle Historiker wird
deshalb den Wert einer Zeit oder Zeitepoche
messen am Grade der Solidarität, die in ihr

verkörpert ist. Das Wichtigste im Wesen der
Solidarität aber ist die Hilfbereitschaft des

Starken dem Schwachen gegenüber, weil
beide sich kraft der Solidarität eins wissen.

Die Seele der Gemeinschaft kann also nur
dadurch gerettet werden, dass die Schule ihr

Hauptaugenmerk auf die Erziehung zur
Persönlichkeit und damit auf die Bildung des

Verantwortlichkeitsgefühls richtet. Im Leben
wird dann wie von selbst das Hauptgewicht
auf die Pflege der Persönlichkeit gelegt
werden.

Der Weimarer Dichterfürst hat im
Persönlichkeitsideal besonders das Beglückende
hervorgehoben, wenn er sagt: „Ob Volk,

551



ob Kriecht, ob Ueberwinder, — sie gestehn
zu aller Zeit, — das höchste Glück der
Erdenkinder, — sei nur die Persönlichkeit."
Für Goethe war die Persönlichkeit das Letzte,
für uns ist sie nur das Zweitletzte. Das

Höchste ist Gott.
Zum Schlüsse möchte ich noch eine

Bemerkung machen, um etwaigen
Missverständnissen vorzubeugen.

Ich habe in meinen Ausführungen die
Natur immer im ursprünglichen, unverdorbenen

Zustande genommen. Erfahrung und

Offenbarung aber belehren uns, dass nicht

nur die individuelle, sondern auch die
gemeinsame Natur aller verdorben ist.
Zwischen Geist und Fleisch, zwischen dem

höheren und niederen Menschen besteht ein
heilloser Zwiespalt. Dieses Erbverderben
muss zuerst geheilt werden, bevor der
Mensch zur Vollpersönlichkeit heranreifen
kann. Das kann nur durch Jesus Christus, den

Gottmenschen, geschehen. Durch seine
Gnade heiligt er unsere Person. Und in der

Heiligung der Person findet die allmähliche

Heilung der Natur statt. Die Gestaltung der
Person zur Vollpersönlichkeit. Die Heranbildung

des Ebenbildes Gottes zum Vollbilde
ist in der übernatürlichen Ordnung des Heiles

nun gleichbedeutend dem allmählichen
Heranwachsen des Kindes Gottes zu Vollalter

Jesu Christi.

Fryburg. P. Anton Rohner.

Religionsunterricht

Betende Schicksalsgemeinschaft
Es gibt auch unter den Schulkindern

„Kirchenspringer"., Ich verstehe darunter solche,
welche zwar die „Pfarrei-Statistik" in bezug
auf Kommunionempfang und Besuch der

Werktagsmessen und Abendandachten zweifellos

günstig beeinflussen, ohne aber von
Mensch zu Mensch „Salz der Erde" zu sein,.

Sie sind, wie ihre kongenialen Brüder und

Schwestern älteren Geburtsdatums, für viele
ein Stein des Anstosses, nicht weil sie viel

beten, wohl aber deshalb, weil sie zwar „die
Uebernatur" eifrig pflegen, aber „die Natur"
nicht nachnehmen. Das ist eine alte

Geschichte, die aber immer wieder jung wird.
Vielleicht kann man dagegen folgendes

machen:

Dem „Gebet nach dem Unterricht" fügen
wir hie und da ein andächtiges „Vaterunser"
bei, das die Natur gehörig mitengagierf

Wirwollenbeten, z. B. dasswir
in der Erfüllung unserer Beruf

s p f I i c h t e n als Schüler und
Schülerinnen ebenso treu sind

wie im Besuch der Schulmesse.
Die Intention kann gelegentlich ohne
Kommentar gegeben werden. Gelegentlich ist ja
kein Kommentar der beste Kommentar. Dies

ist namentlich dann der Fall, wenn irgend ein
konkretes Vorkommnis im Schulbetrieb jeden
Zweifel darüber, wie das eigentlich gemeint
sei, überflüssig macht.

Wenn man über das hochzeitliche Kleid

spricht, das zum Empfang der heiligen
Kommunion notwendig ist, lässt sich gelegentlich
eine Bemerkung darüber einfügen, dass auch

Versager auf natürlichem Gebiet das
heiligmachende Gewand der Seele verunstalten.
Dabei streift man, ohne persönlich zu werden,

einige immer wiederkehrende Aktualitäten,

z. B. die Nachlässigkeit in der
Hilfeleistung im häuslichen Geschehen, in der
Werkstatt des Vaters, in der Küche der Mutter

usw. Ab und zu geschieht ein Hinweis auf

ein Bild an der Wand, das, irgend einer
illustrierten Zeitschrift entnommen, das Sorgenbündel

der Eltern plastisch darstellt. Sind alte

552


	Leib und Seele im Lichte der Vernunft : Vortrag

