Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 18

Artikel: Leib und Seele im Lichte der Vernunft : Vortrag
Autor: Rohner, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-542070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-542070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. JANUAR 1944

30. JAHRGANG + Nr. 18

Leib und Seele im Lichte der Vernunft”

Pindar, der alte griechische Weise, hat
einmal gesagt: ,,Sei was du bistl" Er wollte
damit sagen: Sei stets freu deiner Natur!
Alles, was du aus dir machst, entspreche
dem, was du von Natur aus bist.

Und Julius Langbehn, , der Rembrandt-
Deutsche”, sagt auf Seite 157 seines Buches
" «Rembrandt als Erzieher': ,,Die eigentliche
Aufgabe aller Erziehung ist es, den Men-
schen dasjenige mit vollem Bewusstsein und
moglichster Ueberlegung tun zu lehren, wo-
zu das Beste und Eigenste und Tiefste seiner
Natur ihn ohnehin schon instinktiv antreibt.”
Diese beiden Zeugnisse sind von prinzipiel-
ler Bedeutung.

Wir mussen also vor allem wissen, was
wir selber sind und miissen vor allem das
Beste und Eigenste und Tiefste unserer Natur
verstehen, wenn wir uns selbst, wenn wir
andere erziehen wollen, ich meine: rich -
tig erzichen wollen.

In unseren Tagen hoért man oft auch in
unseren Reihen das Wort: Es gibt im Leben
nichts Fertiges. Das Leben treibt in verschie-
denen Richtungen auseinander. Ueber die
geschlossenen Systeme geht das Leben hin-
weg. Die widerstrebenden Bewegungen har-
monisch auszugleichen, das ist das Einzige,
das der Mihe wert ist. Gewiss gibt es hier
auf Erden nichts Vollendetes. Es gibt aber im
Leben etwas Festes. Man darf das Feste nicht
mit dem Fertigen verwechseln. Wird mit dem
Fertigen auch das Feste geleugnet, dann ist

* Vortrag an der VIII. Kant, Erziehungstagung in
Luzern, 13. Oktober 1943,

es um die Wahrheit geschehen. Dann tritt
die Neuheit an die Stelle der Wahrheit. Und
das Interessante tauscht Uber das Wahre
hinweg.

Ich mochte im folgenden den Blick auf
das Feste im Menschenwesen, auf die Wahr-
heit im Verhaltnis von Leib und Seele rich-
ten. Die Untersuchung dreht sich zunachst
um zwei Fragen: Wie stellt sich der gesunde
Menschenverstand zum Verhélinis von Leib
und Seele des Menschen? — Wie 16st die
gesunde Philosophie das Leib-Seele-Pro-
blem? Diese zwei Fragen betreffen die sub-
stanzielle Seinsordnung im Menschen. Daran
knipfen sich zwei weitere Fragen, die die
Auswirkung des Menschen zum vollendeten
Menschen beriihren. Ich formuliere diese
zwei Fragen so:

1. Was ist dem gesunden Menschenverstand

im Leben gegeben?

2. Was ist dem menschlichen Leben auf-
gegeben?
.

Aus der Verbindung von Leib und Seele
— sagt Thomas von Aquin — entspringt
eine doppelte Einheit: Eine Einheit der
Wesenheit und eine Einheit der Person.

Thomas hat diesen Satz nirgends bewie-
sen. Es ist fir ihn ein Grundsatz. Und
Grundsatze miissen nicht erst festgestellt
werden. Sie stehen durch sich selbst fest.
Dass der Mensch ein Ganzes der Wesenheit
und ein Ganzes der Person ist, ist die hochste
und letzte Wahrheit im ganzen Bereiche der
philosophischen Anthropologie. Sie kann
nicht auf eine hohere Wahrheit zurick-

545



gefuhrt und nicht aus einer hoheren Wahr-
heit abgeleitet werden. Man sieht sie oder
man sieht sie nicht. Ein jeder aber sieht sie.
Jeder auf seine Weise. Der eine klar, der
andere dunkel, der eine deutlich, der andere
verschwommen. Der gesunde Menschenver-

stand kommt in vielen Graden vor. Als ge-

sunder Menschenverstand aber geht er bei
allem, was er versteht, immer auf das Ganze.
Das ist seine Eigenart. Sein Blick richtet sich
je und je auf das Ganze, wahrend das for-
schende, Uberlegende, erklarende Denken
sich-auf die Form der Teile bezieht. Darum
verliert sich jedes Denken, das den Zusam-
menhang mit dem gesunden Menschenver-
stande verliert, schliesslich im Nebel, im
Nichts.

Was versteht Thomas unter personlicher,
was unter wesentlicher Einheit?

Das Ganze der menschlichen Person ist
das konzentrierteste Individuum, das es auf
Erden gibt. Die Person wird geboren, die
Person stirbt, Zwischen Geburt und Grab ist
es die Person, die sich zunachst leiblich ent-
faltet, dann seelisch sich ausbildet, allmah-
lich zum Selbstbewusstsein kommt und end-
lich geistig sich betatigt. Der Person dient
die wundervolle Organisation des Leibes.
Die Person tréagt und vollzieht alle Lebens-
funktionen. Die Person sitzt am sausenden
Webstuhl der Zeit und wirkt ihr inneres,
lebendiges Kleid. Das innere, lebendige Kleid
der Person ist das Mensch-Sein, die Wesen-
heit des Menschen, die Humanitas, Die
Humanitas ist nicht der Leib, ist nicht die
Seele. Beideineinemmachendie
Wesenheit des Menschen aus.
Der Leib ist nur ein menschlicher Leib durch
seinen Bezug auf die Seele, und die Seele
ist nur eine menschliche Seele durch ihren
Bezug auf den Leib. Auf diesen gegensei-
tigen, unwandelbaren Bezug von Leib und
Seele muss man hinblicken, wenn man das
verstehen will, was Menschenwesen heisst.

Menschsein heisst  verninftig sein. Die
Materie geht also im Leibe mit der geistigen

546

Seele eine derartige Verbindung ein, dass
daraus zundchst ein verninftiges Wesen und
zuletzt ein verniinftiges Individuum, also eine
Person entsteht. Die Einheit der Person ist
nicht denkbar ohne die Einheit des Wesens,
weil die Person nicht ein gesondertes Ver-
hiltnis zum Leibe und ein gesondertes Ver-

‘haltnis zur Seele hat, sondern beide in einem

umspannt. >

Diese Einheit ist ganz einfach. Und wem
sie nicht einfach erscheint, mége bedenken,
was Goethe sagt: Das Einfachste ist am
schwersten verstandlich zu machen. Im glei-
chen Sinne sagt auch Augustinus: Was Zeit
ist, weiss ich. Wenn ich es aber einem er-
klaren will, dann weiss ich es nicht.

Die philosophische Einsicht setzt
die natirliche Einsicht voraus. Wahrend die
natiirliche Einsicht das Ganze im Auge hat,
untersucht die wissenschaftliche Einsicht das

“Verhaltnis der Teile zueinander. Wie verhalt

sich Leib und Seele im Ganzen des Men-
schen zueinander? So fragt die Philosophie.
Sie will in das Innere des Ganzen eindrin-
gen. ,In das Innere der Natur dringt kein
erschaffener Geist", sagt Goethe. Er selbst
aber ist wenigstens durch das Mittel seiner
Kunst an vielen Stellen sehr tief in das Innere
der Natur eingedrungen. Das ist ihm gelun-
gen durch die Kunstform, die er an den grie-
chischen Kunstwerken abgelesen hatte. Dem
Griechen aber galt nur jenes Werk als Kunst-
werk, das sich dem Beschauer als Ganzes
darstellte. Und nur jene Form liess er als
Kunstform gelten, die als Prinzip des Ganzen
sich erwies. Der griechische Kinstler schuf
aus dem Ganzen, im Ganzen und fiir das
Ganze. Er konzipierte zuerst ein Ganzes im
Umriss. Dann dachte er aus dem Ganzen
heraus die Form, die das Ganze gliederte.
Und endlich rundete er durch die Form die
Teile zum Ganzen. Die eigentliche Eigenart
des Griechen ist Kiinstlerart.

Mit dieser kiinstlerischen Eigenart des
Griechen hangt die Lésung der Frage des



Verhaltnisses von Leib und Seele, die ich
hier verirete, aufs engste zusammen. Die
These Jlautet: - Die menschliche
Seele ist die Wesensform des
Leibes. Diese Ansicht ist zuerst von Ari-
stoteles begriindet und durch Thomas von
Aquin in ausgereifter Form zum Gemeingut
der katholischen Schulen ausgebildet worden.

Auch Aristoteles geht vom Formbegriff
der Kunst aus. Als Philosoph aber lasst er die
Kunst und die Kunstform weit hinter sich
zurlick. Er sieht in der Natur draussen und in
der Natur drinnen im Menschen das Werk
einer Uubermenschlichen schopferischen Kunst.
Die menschliche Kunst vermag schon Ge-
formtes umzuformen, vermag aus einem ge-
gebenen Marmorblock eine menschliche
Gestalt herauszumeisseln. Ins Innere der
Substanz aber dringt keine geschdpfliche
Kunst. Die Kunst des Schopfers dagegen
setzt Sein, wo vorher kein Sein war, schafft
Leben, wo vorher kein Leben war, gibt dem
Sein und Leben selbst die Form. Und
diese Sein und Leben spendende Form
‘nennt Aristoteles die Wesenstorm des
Leibes. Diese Form sieht das Auge des
Kiinstlers und das Auge des Physikers nicht,
weil dieses Auge in das Innere der Natur
nicht eindringt.

Die Beweisfiihrung besteht aus zwei Sat-
zen: Leib und Seele bilden im Menschen
ein Ganzes, — ein Ganzes der Wesenheit,
ein Ganzes der Person. Dieses Ganze aber

wird nur dadurch erklarlich, dass die mensch- -

liche Seele als Wesensform des Leibes ge-
fasst wird. Also muss sie als das gefasst
werden.

Und Thomas von Aquin, der den aristote-
lischen Beweis nach allen Seiten hin priift,
abwagt, ergénzt, abrundet, ruft zum Schlusse
aus: Wenn einer die Sache anders erkléren
will, dann muss er auch dafiir Sorge tragen,
dass in der Erklarung das Ganze des Men-
schen immer ein Ganzes bleibe.

Thomas sah, wie alle andersgearteten Er-
klarungen, die ihm die Geschichte der Philo-

sophie bot, an der Sache vorbeiredeten, weil
das Ganze unerklart blieb oder gar ausein-
andergerissen wurde.

Und was Thomas an den verschiedenen
geschichtlichen Lésungen unserer Frage vor
seiner Zeit auszusetzen hatte, das missen
auch wir an allen Deutungsversuchen der
modernen Zeit beanstanden. Alle modernen
Philosophen, angefangen von der Renais-
sance bis auf unsere Tage, machen immer
einen Teil des Menschen zum Ganzen und
konstruieren so das Ganze aus einem
Teile. Die einen behaupten, die Seele allein
sei das Ganze des Menschen. lhr Wesen
sei Bewusstsein oder Idee. Der Korper sei
ein Ganzes fir sich. Sein Wesen sei Ausdeh-
nung. Die Seele — sagen sie — miisse rein
psychologisch, der Leib rein physikalisch
verstanden werden. Alle fiihrenden Geister
der Aufklarung, der élteren und der neueren,
huldigen dieser Auffassung. Die Folgen die-
ser Auffassung liessen sich anfanglich nicht
Ubersehen. Erst in unseren Tagen werden sie
in ihrem ganzen Umfange sichtbar. Mit der
Einheit des Menschen war auch die Einheit
seiner Kultur zerschlagen. Eine so radikale
Spaltung im Sein und Wesen des Menschen
musste hundert Spaltungen im Kulturleben
der europaischen Menschheit nach sich zie-
hen. Wohl wirkte der gesunde Sinn des
Volkes in den letzten Jahrhunderten noch
nach. In unseren Tagen aber scheint diese
Erbweisheit des Volkes aufgebraucht zu sein.
Alles fallt auseinander. Warum? Weil die
Eigenart des menschlichen Geisteslebens
nicht mehr aus der Eigenart des Menschen
erkannt wird.

.

Die Einheit der menschlichen Person, die
in der Einheit ihres Wesens begrindet ist,
hat zu ihrem Ziel die Einheit der Personlich-
keit, die in der Einheit der menschlichen
Natur begriindet ist. Wie sich das mensch-
liche Wesen zur menschlichen Person ver-
halt, so verhalt sich die menschliche Natur
zur menschlichen Personlichkeit. Damit be-

547



treten wir das Gebiet der dynamischen Ord-
nung. Ein Ganzes neuer Art tut sich vor
unsern Augen auf, das Ganze unseres Gei-
steslebens.

Jeder Mensch hat nur eine Seele. Zwei
Seelen sind keine Seele. Denn die Einheit
gehort zum Wesen der Seele. Die eine
geistige Seele ist also die Wesens-
form des Leibes. Als solche gibt sie dem
Leibe das substanzielle Sein und Leben.
Alles Seinaberistumdes Wir-
kens willen da. Die mechanischen,
physikalischen und chemischen Krafte sind
durch die Seele und ihre Zwecke gebunden.
Die Seele baut ein kompliziertes System
niederer und hoherer Ordnungen auf, die
bestimmten Funktionen zu dienen haben.
Selbst die Zubereitung des Stoffes zum Auf-
bau und zur Erhaltung der Organe steht
unter der Leitung der Seele. Was sich dem
Ganzen einfiigt, wird sorgsam verwendet,
was sich nicht einfiigt, wird abgestossen. So
weit sich das vegetative und sensitive Leben
des Menschen erstreckt, ebensoweit erstreckt
sich die organisierende Macht der Seele.
Die geistige Tatigkeit derselben aber wird
nicht mehr durch Organe vollzogen. Das
widerspricht dem Charakter des geistigen
Aktes. Der Vollzug des geistigen Akfes ge-
schieht unabhingig von einem Organ, will
jedoch nicht besagen: Der Geist vollzieht
seine Akte gesondert vom Korper. Dieser
Satz wirde alles Gesagte wieder auftheben.
Genau gesprochen ist es nicht der Geist, der
tatig ist, sondern die Person durch den Geist.
Den Geist aber besitzt die Person in wesen-
hafter Beziehung zum Leibe. :

Selbstverstandlich offenbart sich der We-
senszusammenhang des geistigen Lebens
mit dem Leibe am deutlichsten dort, wo das
geistige Leben im Menschen entspringt.
Der Ursprung des Geisteslebens heisst Natur
- des Geistes. Auf die Natur des Geistes mus-
sen wir nun unser Augenmerk richten.

Wie in der statischen Ordnung die We-
senheit ein Ganzes ist, so ist auch in der

548

dynamischen Ordnung die Natur des Geistes
ein Ganzes. Gott und die Natur — sagt Ari-
stoteles — tendieren immer auf das Ganze.
Welches ist das Ganze, auf das unser Geist
in seinem Ursprunge hinzielf? Es ist das
Seiende ganz allgemein fir den Verstand
und das Gute ganz allgemein fiir den Willen.
Ware unser Geist ein reiner Geist, dann
wére ihm vollkommene Selbsterkenntnis von
Anfang an eigen. Dem ist aber nicht so. Voll-
kommene Selbsterkenntnis ist nicht das Erste,
sondern das Schwerste im Leben. Der Geist
der Menschen ist urspriinglich nach aussen,
nicht nach innen gerichtet. Was die Sinne
ihm melden, das fasst unser Verstand auf
verstandige Weise auf. Die Sinne aber sind
zunichst der Aussenwelt zugekehrt, Unser
Geist ist also in seinem Ursprung der Aus-
senwelt zugekehrt. Der Spiritualismus — ich
verstehe unter dieser Etikette jene philo-
sophische Anschauung, die im mensch-
lichen Geiste einen reinen Geist zu erblicken
vorgibt — hat in allen Jahrhunderten an die-
sem Fundamente gerittelt. Aber es steht fest,
denn Natur kann nicht umgeworfen werden.

Die natirliche Verbundenheit des Men-
schen mit der Erde und zugleich seine iber-
ragende Stellung der Welt gegeniber steht
in engster Wechselbeziehung zu den beiden
Satzen, die wir friiher betonten: Unser Geist
ist Wesensform des Leibes — und: Unser
Geist uberragt unser leibliches Dasein. Die
Vogelperspektive des - Spiritualismus  ist
ebenso unzutreffend wie die Froschperspek-
tive des Materialismus. Der Mensch ist nun
einmal kein Vogel, der in der Luft schwebt
und kein Frosch, der im Sumpfe hockt. Der
Mensch steht mit beiden Fiissen fest auf der
Erde, er hebe aber sein Haupt empor zum
Himmel. Das ist echt menschliche Perspek-
tive. : ;

Wer nicht einsieht, wie Zeitliches und
Ewiges, Sinnliches und Geistiges im Men-
schen sich vermahlen, wird in ihm einen
lebendigen Widerspruch erblicken. Wer

nicht einsieht, wie die niederen und hohe-



ren Triebe im Menschen zur Einheit sich ver-
binden, wird in ikm ,,das unselige Mittelding
zwischen Vieh und Engel” — wie Schiller
sagi — erblicken. Wem eben einmal der
Sinn aufgegangen ist fir den tiefsten Zug
im Menschenwesen, — ich meine die Liebe
zum Guten —, in dem ist das Verstandnis er-
wacht fir das einzigartige Ganze, das dem
Menschenleben in seiner Natur vom Schop-
fer vorgezeichnet ist.

Die Liebe zum Guten umspannt alle
Giiter, meint aber keines im einzelnen. Und
weil sie keines im einzelnen meint, ist sie
ihrer Allgemeinheit wegen fiir den suchen-
den Menschen bei seinem Aufstieg zu hohe-
rem Leben sowohl Wegweiser wie Antrieb.
Das Gute, das der Mensch in den &ussern
Dingen sucht, ist ihm Wegweiser fir das
hohere Gut, das sich ihm in der Innenwelt
offenbart, und das Gute im Inneren ist ihm
Antrieb fir das Gute, das iber ihm ist.

Die Liebe zum Guten ist Anfang, nicht
Ende, Prinzip, nicht Ziel. Das Ziel ist die
Liebe zu Gott. Wie die Seele jedem Organ
seine Stelle im Ganzen der Person anweist,
so weist die Liebe zum Guten jeder freien
Strebung des Menschen die richtige Stelle
im Ganzen der Personlichkeit an. Das Stre-
ben nach &usseren Giitern ist gut, aber nur
soweit, als es dem Wohl des leiblichen
Lebens dient. Die Sorge um die Kraft und
Gesundheit des Leibes ist gut, aber nur so-
weit die Gesundung der Seele dadurch
gefordert wird. Das Bemiihen um die Ruhe
und das Gleichgewicht der Seele ist gut,
soweit es den Weg 6ffnet zu hoherem Be-
miihen. Die Pflege der geistigen Kultur, der
Kunst, der Wissenschaft, der Sittlichkeit ist
gut, vorausgesetzt, dass der Mensch nicht
dabei stehen bleibt. Erst die Religion, die
in der Liebe zu Gott gipfelt, ist ganz gut,
ist uneingeschrankt gut, ist das Ganze des
Guten.

Alle diese Lapidarsdtze sind nicht etwa
erst das Ergebnis wissenschaftlicher For-
schungen, sondern der geklarte Ausdruck

der naturlichen Anlage des Menschen. Kein
Mensch und kein Fiihrer der Menschheit darf
ein anderes Fundament legen, als das da
gelegt ist vom Schopfer der Menschen, Auch
abgesehen von aller Gbernatiirlichen Offen-
barung, bleibt Gott auch unser oberster
Lehrer durch die Weisheit, die er in die
Natur hineingelegt hat. Das christliche Mittel-
alter, Thomas an der Spitze, hat den griechi-
schen Philosophen "Aristoteles deshalb so
hoch verehrt, weil er wie kein anderer, Gott
in der Natur erkannte. Die Lehrweisheit Got-
tes, die unveranderlich und unausloschlich
in unsere Natur hineingeschrieben ist, stellt
uns allen drei Aufgaben, die beson-
ders vom Bildner und Erzieher nicht tber-
hort werden diirfen.

V.

Die erste Forderung lautet: sei ein
Ganzes! Ein Ganzes zu werden ist deine
Lebensaufgabe. Was soll das heissen? Vor
allem muss das Gemiit ausgebildet werden.
Das menschliche Gemiit ist im Grunde nichis
anderes als die Liebe zum Guten. Mit dem
Wachstum der Liebe wachst das Gemiit. Das
Gemit ist lebendige Religion. Wo die Reli-
gion herrscht, da wird das Leben gemiitlich
und nur da. Denn zwischen Religion und
Gemiit besteht ein Wesenszusammenhang.
Das Gemlit ist nicht das Ganze des Men-
schen, woh| aber das Prinzip des Ganzen.
Neben dem Gemiit hat der Mensch auch
seinen Verstand und seinen Willen, seine
korperlichen Krafte und seine leidenschafi-
lichen Triebe zu bilden. Alle diese Bildungen
aber runden den Menschen nie zu einem
Ganzen, wenn das Gemiit, also die Religion,
sie nicht zur Einheit verbindet.

Jeder Mensch hat einen Gott. Jeder
Mensch halt etwas fiir das Hochste in seinem
Leben. Ist es der Sport, dann ist der Sport
seine Religion. Ist es der Geldwert, dann
ist das Geld sein Goft. Ist es die Wissen-
schaft und Kunst, dann ist die Wissen-

schaft und Kunst sein Gott. Ist es die

549



Politik, dann ist die Politik seine Religion.
Die Gotzen reissen den Menschen entzwei,
Gott halt ihn zusammen. Wieviel Gutes tun
heute die Menschen, sofern man nur auf das
Einzelne sieht, und trotzdem wird es immer
ungemutlicher auf der Welt. Wieviel Wil-
lenskraft wird auf den verschiedenen Gebie-
ten menschlicher Betatigung aufgebracht! Und
doch werden die Menschen von heute immer
unzufriedener. Diese Tatsache findet ihre Er-
kldrung einzig und allein im Grundsatz, dass
das Glick des Menschen nur im Ganzen des
Menschen zu finden ist. Die Natur des Men-
schen ist sein Wegweiser zum Glick. Jede
Einseitigkeit ist Abweichung von der Natur.
Jede Abweichung von der Natur ist ein
Nebenweg. Und Nebenwege fiihren be-
kanntlich daneben. Gliicklich wird, wer
naturlich bleibt. Wer natirlich bleibt, macht
auch die anderen gliicklich.

Die zweite Forderung bezieht sich also
auf die Gemeinschaft der Menschen. Auch
das Volk als Ganzes sollgross
und stark und glicklich wer-
den. Das aber ist nur méglich, wenn sein
Fortschritt ein Fortschritt im Ganzen ist.

Wie der einzelne, so ist auch die Gesell-
schaft in bestandiger innerer Umwandlung
begriffen. Diese Umwandlung ist entweder
eine Bewegung des Ganzen vom unvoll-
kommenen zu einem immer vollkommeneren
Zustand oder eine Bewegung innerer Auf-
I6sung des Ganzen. Die erste Bewegung ist
naturgemadss, die zweite ist naturwidrig. Der
Prozess der Auflosung tritt in dem Momente
ein und schreitet in dem Masse vor, als die
einzelnen Elemente authoren, dem Ganzen
zu dienen.

Im Gemeinschaftsleben heisst diese Ten-
denz Spezialistentum im schlimmen Sinne
des Wortes. Das Spezialisieren hat auch
einen guten Sinn, Der Forischritt der Kultur
hangt wesentlich von einer immer grosseren
Differenzierung der Arbeitsleistungen ab.
Soll aber die Kultur in Wirklichkeit sich ent-

550

falten, dann hat sie den Zusammenhang mit
dem Ganzen der Kultur aufrecht zu erhalten.

Und das ist so zu verstehen, dass zunachst
alle Zweige des Wirtschaftslebens mit dem
Ganzen desselben, alle Zweige der Wissen-
schaften mit dem Ganzen der Wissenschaft,
alle Zweige sittlicher Betatigung mit dem
Ganzen der Sitflichkeit und dann erst alle
diese untergeordneten Ganzen mit dem
Ganzen der Religion sich verbinden.

Geht der Fortschritt nicht diesen Weg,
dann geht er den Weg der Auflésung. Dann
bereichert die Wissenschaft die Bibliotheken
ins Unermessliche, und doch muss die
Menschheit dabei geistig verhungern, dann
bereichert die Wirtschaftstechnik die mate-
riellen Giiter ins Masslose, und doch hat ein
Grossteil des Volkes nicht mehr Milch und
Brot genug fir die Kinder. Und was noch
schlimmer ist: Der Einzelne lebt unter sol-
chen Verhélinissen nicht mehr in einer
Welt, sondern in einer Menge von Welten.
Der Einzelne versteht sich selber nicht mehr.
Die Einzelnen verstehen einander nicht mehr.
Und das nicht etwa bloss im birgerlichen
Leben, sondern auch im Familien- und Be-
rufsleben. Und was das Schlimmste ist: Das
Irdische wird dem Ewigen immer weiter ent-
rickt, Der Mensch wird durch das soziale
Leben der Religion immer mehr entfremdet.
Kein Wunder, dass unter diesen Umstanden
der Staat aufgerufen wird, die auseinander-
fallenden Menschen mit ihren entgegen-
gesetzten Strebungen zusammenzuhalten.
Der Staat jedoch kann die Menschen nur
ausserlich unter Androhung der Gewalt zu-
sammenzwingen. Das Ende von allem kann
nichts anderes sein als fortwdhrende Revo-
lution, bald Revolution unter der Form der
Diktatur, bald Revolution durch Bewegung
der Masse. Der Fortschritt zum Frieden da-
gegen muss vom Inneren her kommen. Die-
ser Gedanke fiihrt uns zur dritten Forderung,
die sich aus der Natur des Menschen ergibt.

Die dritte \Fo'rderung ist dieForderung
der sittlichen Solidaritat, die



im Gefih| derVerantwortlich-
keit zum Ausdruck kommt. Alles
Menschliche, das Gemeinschaftliche ebenso-
gut wie das Einzelne, besteht aus Leib und
Seele. Der Leib der Gemeinschaft ist das
Ganze aller dusseren geordneten Beziehun-
gen der Glieder untereinander. Die Seele
der Gemeinschaft ist die Solidaritét. Man
nennt sie auch die Gemeinschaftsgesinnung.
Sie ist die wohlwollende Liebe aller zu allen
und die ehrfurchtsvolle Gerechtigkeit aller
gegen alle. Die sittliche Solidaritat ist das
ehrfurchtsvolle Hinaufschauen der Kleinen
und Schwachen zu den Grossen und Starken
und das ehrfurchtsvolle Sichherablassen der
Grossen und Starken zu den Kleinen und
Schwachen, um ihnen zu helfen. Der letzte
und tiefste Sinn der Gemeinschaft ist: Stiitze
zu sein fur die Kleinen, damit auch sie in die
Hohe kommen. Die Solidaritat baut die Ge-
meinschaft von innen her auf. Je ausgeprag-
ter die Solidaritat in den Einzelnen ist, umso
fester ist der Zusammenhang der Glieder
untereinander. Je schwacher die Solidaritat
sich geltend macht, umso dringender wird
Zwang von aussen notwendig. Wird das heu-
tige Gesellschaftsleben an diesem Makstabe
gemessen, dann muss ein schrecklicher Nie-
dergang des Solidaritatsgefiihls konstatiert
werden. Denn nicht nur im Wirtschaftsleben,
sondern sogar schon im Familienleben, deren
Mitgliedern die Solidaritat eigentlich schon
im Blute liegt, werden taglich immer tiefer
greifende Massnahmen vom Staate her ge-
fordert. Die moderne Gesellschaft wird
immer seelenloser. Wer gibt ihr die Seele
zurick? Das ist die grosse Frage. Vom
Aeusseren ist nicht viel zu erwarten. Denn
die Seele ist drinnen, nicht draussen. Was
nitzt es dem Menschen, wenn er das Aeus-
sere gewinnt, dabei das Innere verlierf? Was
nutzt es der Menschheit, wenn sie ihre ganze
Kraft auf die Beherrschung der Welt vergeu-
det, dabei ihre Seele, die Liebe, verliert?

Wie wird also die Solidaritat in den Her-
zen zurlickgewonnen? Ich denke dadurch,

dass zunachst in der Schule und in der Er-
ziehung und dann im Leben die Personlich-
keit wieder in den Mittelpunkt gertickt wird.
Die sittliche Solidaritat ist in der sittlichen
Personlichkeit eingeschlossen. Sie steht und
fallt mit der Personlichkeit. Nur am person-
lichen Wesen kann die Gemeinschaft ge-
nesen.

Solidaritdt und Sachlichkeit verhalten sich
wie Seele und Leib der Gemeinschaft. In der
seelenlosen Gesellschaft wird alles von der
Sachlichkeit beherrscht, Da ist jeder eine
Nummer. Da wird alles kalt berechnet. In
der seelenvollen Gemeinschaft dagegen fuhlt
jede Person sich in erster Linie verantwort-
lich fur die Person und erst in zweiter Linie
fur die Sachen.

Die Solidaritat kann nicht kiinstlich erzeugt
und durch keine Organisation ersetzt wer-
den. Im Lichte der Solidaritat wird die Ge-
schichte nicht als Produkt der Entwicklung,
sondern als zusammenhédngende Tat solidari-
scher Gesinnung gewertet, da die Solidaritat
das geistige Band ist, das die Vergangenheit
und Gegenwart und Zukunft miteinander
verbindet. Der Engel hat keine Geschichte
und das Tier hat keine Geschichte, weil nur
im Menschen Geist und Materie zum Gan-
zen sich fugen. Der sinnvolle Historiker wird
deshalb den Wert einer Zeit oder Zeitepoche
messen am Grade der Solidaritat, die in ihr
verkorpert ist. Das Wichtigste im Wesen der
Solidaritét aber ist die Hilfbereitschaft des
Starken dem Schwachen gegeniber, weil
beide sich kraft der Solidaritit eins wissen.

Die Seele der Gemeinschaft kann also nur
dadurch gerettet werden, dass die Schule ihr
Hauptaugenmerk auf die Erziehung zur Per-
sonlichkeit und damit auf die Bildung des
Verantwortlichkeitsgetihls richtet. Im Leben
wird dann wie von selbst das Hauptgewicht
auf die Pflege der Personlichkeit gelegt
werden,

Der Weimarer Dichterfiirst hat im Person-
lichkeitsideal besonders das Begliickende
hervorgehoben, wenn er sagt: ,,Ob Volk,

551



ob Knecht, ob Ueberwinder, — sie gestehn
zu aller Zeit, — das hochste Gliick der
Erdenkinder, — sei nur die Persénlichkeit."”
Fir Goethe war die Personlichkeit das Letzte,
fir uns ist sie nur das Zweitletzte. Das
Hochste ist Gott.

Zum Schlusse méchte ich noch eine Be-
merkung machen, um etwaigen Missver-
sténdnissen vorzubeugen.

Ich habe in meinen Ausfiilhrungen die
Natur immer im urspringlichen, unverdor-
benen Zustande genommen. Erfahrung und
Offenbarung aber belehren uns, dass nicht
nur die individuelle, sondern auch die ge-
meinsame Natur aller verdorben ist. Zwi-
schen Geist und Fleisch, zwischen dem

hoheren und niederen Menschen besteht ein
heilloser Zwiespalt. Dieses Erbverderben
muss zuerst geheilt werden, bevor der
Mensch zur Vollpersonlichkeit heranreifen
kann, Das kann nur durch Jesus Christus, den
Gottmenschen, geschehen. Durch seine
Gnade heiligt er unsere Person. Und in der
Heiligung der Person findet die allmahliche
Heilung der Natur statt. Die Gestaltung der
Person zur Vollpersonlichkeit. Die Heranbil-
dung des Ebenbildes Gottes zum Vollbilde
ist in der tibernatiirlichen Ordnung des Hei-
les nun gleichbedeutend dem allmahlichen
Heranwachsen des Kindes Gottes zu Voll-
alter Jesu Christi.

Fryburg. P. Anton Rohner.

Religionsunterricht

Betende Schicksalsgemeinschaft

Es gibt auch unter den Schulkindern ,Kir-
chenspringer"'., Ich verstehe darunter solche,
welche zwar die ,,Pfarrei-Statistik” in bezug
auf Kommunionempfang und Besuch der
Werktagsmessen und Abendandachten zwei-
fellos giinstig beeinflussen, ohne aber von
Mensch zu Mensch ,,Salz der Erde” zu sein.
~Sie sind, wie ihre kongenialen Briider und
Schwestern alteren Geburtsdatums, fir viele
ein Stein des Anstosses, nicht weil sie viel
beten, wohl aber deshalb, weil sie zwar ,,die
Uebernatur" eifrig pflegen, aber ,,die Natur"
nicht nachnehmen. Das ist eine alte Ge-
schichte, die aber immer wieder jung wird.

Vielleicht kann man dagegen folgendes
machen:

Dem ,,Gebet nach dem Unterricht" fiigen
wir hie und da ein andichtiges ,,Vaterunser”
bei, das die Natur gehérig mitengagiert

Wirwollenbeten,z.B.dasswi1
in der Erfillung unserer Be-
rufspflichten als Schiiler und
Schiilerinnen ebenso treusind

552

wia im Besuch der Schulmesse.
Die Infention kann gelegentlich ohne Kom-
mentar gegeben werden, Gelegentlich .ist ja
kein Kommentar der beste Kommentar. Dies
ist namentlich dann der Fall, wenn irgend ein
konkretes Vorkommnis im Schulbetrieb jeden
Zweifel dartiber, wie das eigentlich gemeint
sei, Uberflissig macht.

Wenn man iber das hochzeitliche Kleid
spricht, das zum Empfang der heiligen Kom-
munion notwendig ist, lasst sich gelegentlich
eine Bemerkung dariber einfiigen, dass auch
Versager auf natirlichem Gebiet das heilig-
machende Gewand der Seele verunstalten.
Dabei streift man, ohne personlich zu wer-
den, einige immer wiederkehrende Aktuali-
taten, z. B. die Nachlassigkeit in der Hilfe-
leistung im hauslichen Geschehen, in der
Werkstatt des Vaters, in der Kiiche der Mut-
ter usw. Ab und zu geschieht ein Hinweis auf
ein Bild an der Wand, das, irgend einer illu-
strierten Zeitschrift entnommen, das Sorgen-
biindel der Eltern plastisch darstellt. Sind alte



	Leib und Seele im Lichte der Vernunft : Vortrag

