
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 17

Artikel: Von der Vertiefung des Stoffes im Religionsunterricht

Autor: Bürkli, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-542067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-542067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hauptsache aber wird sein, zum
persönlichen Erleben anzuregen und
anzuleiten. Es ist eben wahr, was Hilty einmal

geschrieben hat: „Lebt so, als ob Gott
existierte, und du wirst bald an seine Existenz

glauben." So lange man dem Opfer feig
und trag aus dem Weg geht, kommt es

einem schrecklich vor. Wenn man aber den

Widerstand der niederen Natur überwunden
hat, fühlt man ein wunderbares inneres
Glück. Also Gelegenheit geben zum
Erleben, indem man z. B. für die Missionen,
für die Caritas, in der katholischen Aktion
praktisch arbeiten lässt.

Wir stehen in einer kritischen Uebergangs-
zeif. Die Zukunft ist dunkel. Aber das ist

sicher, dass sie die Jugend von heute vor

schwierige Probleme stellen wird, wo sie

ihre Selbständigkeit erproben muss. Sollte
der schlimmste Fall eintreten, der uns
hoffentlich erspart bleibt, dass nach Kriegsende
eine bolschewistische Welle über Europa

dahinbraust, dann müssfe diese Jugend Mar-
tyrermut besitzen. Unter allen Umständen
aber werden furchtbare Weltanschauungskämpfe

entbrennen, in denen es gilt, klare

Stellung zu beziehen. Das Wohl unseres Volkes,

das Wohl unserer heiligen Kirche
verlangt Männer und Frauen, die feste Grundsätze

besitzen, die den Mut und die Kraft

haben, nach diesen Grundsätzen zu leben:
die selbständig sind.

Brig. Dr. P. Hugger.

Religionsunterricht

Von der Vertiefung des Stoffes im Religionsunterricht
Eine der wichtigsten Aufgaben des

Religionsunterrichtes ist die Erklärung des

dargebotenen Stoffes. Die methodische Stufe

der Erklärung will daher das, was auf der
Stufe der Darbietung den Kindern gezeigt
und vorgestellt wurde, allseitig und richtig
erfassen lassen und zugleich auch die
vielleicht notwendigen Beweise dafür geben.
Das Kind soll die Glaubenswahrheiten richtig
verstehen; es soll wissen, was damit gemeint
ist. Wenn es die übernatürlichen Wahrheiten
auch nicht mit seinem Verstände durchdringen

kann, so ist es doch fähig, das

Glaubensgeheimnis seinem Sinne nach richtig
aufzufassen. Das Kind kann zum Beispiel das

Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit
mit seinem Verstände nicht durchdringen;
aber es kann richtig erfassen, dass in Gott
zwar nur eine Natur, aber drei Personen

sind. Sehr oft begegnen wir auch unter
akademisch gebildeten Leuten falschen

Glaubensauffassungen, z. B. über das Dogma von

der unbefleckten Empfängnis Marias, das

sie auf die Menschwerdung Christi beziehen.
Die Erklärung hat die Aufgabe, solche
schiefe Auffassungen zu verhindern und zu

zeigen, dass die richtig erfasste Glaubenswahrheit

auch wirklich zum Offenbarungsgute

gehört.
Wenn der Katechet es bei einer solchen

Erklärung bleiben lässt, läuft er die grösste
Gefahr, dass er wohl in den Köpfen der
Kinder viel und richtig erfasstes Wissen
aufhäuft, und das ist schon ein recht guter
Erfolg. Aber es ist nicht genug. Der Religionsunterricht

hat heute nicht nur die Aufgabe,
die Glaubenswahrheiten zu verkünden; er
will sie auch lebendig werden lassen. Glauben

heisst nicht nur wissen, sondern er soll
Leben sein. Der Glaube ohne Werk ist tot,
sagt der hl. Apostel Jakobus (2, 17). „Was
hilft es, meine Brüder, wenn einer sagt, dass

er Glauben habe, wenn er keine Werke
hat? Kann etwa der Glaube ihn selig

521



machen? Wenn ein Bruder oder eine Schwester

ohne Kleider sind und Mangel leiden

am täglichen Unterhalte, und einer von euch

sagt zu ihnen: Geht hin im Frieden, wärmt
euch und sättigt euch, ihr gebet ihnen aber
nicht, was sie zum Leben brauchen, was
nützt das? Also auch der Glaube, wenn er
keine Werke hat: er ist tot für sich allein. Ja,

da könnte einer sagen: Du hast Glauben,
ich habe Werke. Zeige mir deinen Glauben
ohne Werke, und ich will dir aus meinen
Werken meinen Glauben zeigen Willst
du wohl erkennen, du törichter Mensch,
dass der Glaube ohne Werke wirkungslos
ist?... Ihr seht also, dass der Mensch durch

Werke gerechtfertigt wird und nicht durch
den Glauben allein Gleichwie der Leib
ohne Geist tot ist, so ist auch der Glaube
ohne Werke tot (Jak. 2, 14—26).

Dass der Religionsunterricht den Glauben

zum Leben erwecken soll, ist jedem
Katecheten klar. Gefragt wird hier, wie das

geschehen kann. Viele glauben, das geschehe
durch eine gute, praktische Nutzanwendung.
Auch das ist recht. Aber die Nutzanwendung
ist dann wohl für den Katecheten das Ergebnis

der Glaubensdarlegung, für das Kind ist

sie es noch lange nicht immer. Das heisst,

im kindlichen Geiste muss noch etwas vor
sich gehen, das den Weg von der Darbietung

und Erklärung des Glaubensgutes zur
Nutzanwendung möglich macht. Es kann

etwas logisch folgerichtig aufgebaut sein,

ohne dass es psychologisch schon zwingend
auf den kindlichen Geist wirkt und zur Tat

und Verwirklichung drängt. Der Rationalismus

und Intellektualismus glauben, dass das

richtige Verständnis auch schon zur Tat führen

müsse; das praktische Leben belehrt

uns, dass man eine Lehre sehr gut verstanden

haben kann, ohne sie in die Tat

umzusetzen. Wir verstehen die zehn Gebote

Gottes sehr gut; Fehlauffassungen sind in

unverdorbenen kindlichen Geistern recht

selten; und doch halten wir diese Gebote

lange nicht so, wie wir sie halten sollten.

Und es kann vorkommen, dass wir die Kinder

stundenlang anpredigen, ohne sie innerlich

zu treffen. Das geschieht vor allem sehr

oft in der Pubertätszeit. Alles Schimpfen
über die verdorbene Jugend und die
schlechten Zeiten hilft gar nichts, wenn man
die jungen Leute nicht in ihren Herzen
erfassen kann.

Wir können daher nicht von der Erklärung
des Stoffes unmittelbar zur Nutzanwendung
schreiten; vorher muss noch etwas geschehen,

das der Glaubenswahrheit den Weg
zum Herzen des Kindes bereitet. Das ist die

Aufgabe der Vertiefung.
Die Vertiefung ist ihrem Wesen nach eine

allseitige Klärung des richtig erfassten

Glaubensgutes. Sie kann in drei Stufen vor sich

gehen. Die erste Stufe besteht darin, dass

die neu dargebotene und richtig erfasste

Glaubenslehre einmal in das ganze
Glaubenssystem hineingestellt wird. Man nannte
daher die Stufe der Vertiefung zuweilen
auch Stufe der Verknüpfung oder System.
Die neue Glaubenslehre soll nicht für sich

allein erfasst werden, sondern es sollen die

innern Zusammenhänge dieser mit allen
andern Lehren dargelegt werden. Das bringt
eine genauere Erfassung und Abgrenzung
der neuen Lehre mit sich. Missverständnisse
und schiefe Auffassungen werden so
vermieden und, wenn nötig, korrigiert. Die neue
Lehre bekommt dadurch oft auch einen
tiefern und weitern Aspekt. Es gibt z. B. einen

Glaubenssatz, dass die hl. Kommunion ein

Unterpfand der künftigen Auferstehung und
des ewigen Lebens sei. Die Vertiefung muss

nun die Beziehungen der hl. Kommunion

zur Auferstehung von den Toten erfassen

lassen. Die erlösende Wirkung des
Altarssakramentes wird deutlicher und allseitiger
erfasst. Die einzelnen Lehren werden durch
diese Verknüpfung besser erfasst und
verstanden. Diese Einordnung der neuen Lehren.,

ihre Vergleichung und Beziehungserfassung

führt so zur Ganzheit des

gesamten Offenbarungsgutes; eine Lehre

522



klärt und vertieft die andere. Es zeigt sich,
dass keine Lehre übersehen werden darf,
und dass noch bestehende Unklarheiten
behoben werden müssen. Dadurch wird der

Unterricht anregend und spannend. — Diese

Vertiefung geschieht dadurch, dass die
einzelnen Glaubenswahrheiten miteinander
verglichen werden; ähnliche werden
zusammengestellt, verschiedene gesondert. Die

Beziehungen werden herausgearbeitet.
Gerade auf den höhern Schulstufen ist diese

Arbeit besonders wichtig und lohnend, während

sie auf den untern Stufen der Volksschule

noch wenig geübt werden kann. Sie

ist ein ausgezeichnetes Mittel, den Unterricht

interessant zu machen und der Langeweile

vorzubeugen. Aber damit ist noch

lange nicht alles getan.

Die genannte Stufe der Vertiefung isf vor
allem noch eine sehr intellektuelle Arbeit.
So notwendig sie für das richtige Verständnis

ist, so unfruchtbar kann sie für das wirkliche

Glaubensleben sein, wenn ihr nicht die

folgende Stufe folgt, nämlich die Hereinstellung

der so vertieften Lehre in das wirkliche
Leben. Der Katechet muss nun zeigen, was
die neue Lehre für eine Bedeutung für das

Leben der Menschen hat. Es wird erklärt,
wie die Menschheit nicht weiter bestehen

kann, wenn sie sich nicht um die
Offenbarung Gottes kümmert; das wird an den

einzelnen Fällen erläutert. So wird der

Lebenswert der Glaubenswahrheiten
herausgearbeitet. Für viele Katecheten ist das eine
sehr schwere Aufgabe. Hier zeigt sich nun,
ob der einzelne Katechet selbst wirkliche
Lebenserfahrung hat, ja ob er zu wirklicher

Lebenserfahrung überhaupt fähig isf. Es gibt
sehr viele Leute, die beständig von ihrer

grossen Erfahrung reden, aber aus dieser

Erfahrung gar nichts lernen; sie tragen, wie
P. Maurus Carnot jeweilen sagte, ihre

Kinderschuhe ihr Leben lang in den Händen

mit sich. Der Blick für die Wirklichkeit, die
Unvoreingenommenheit und die
psychologische Feinfühligkeit zeigen sich hier be¬

sonders gut. Hat der Katechet selbst wirklich
lebendige Religion, die nicht an der
Wirklichkeit vorbeilebt und zu einem religiösen
Traumleben führt, dann wird ihm die
Hinüberführung der Theorie in die Wirklichkeit
gut gelingen. Er isf dann auch nicht verlegen
an praktischen Beispielen, die den Kindern
leicht die Verlebendigung der Glaubenslehre

ermöglichen. Die hier gemeinte Vertiefung
der Glaubenslehre führt zur Verlebendig

u n g des Religionsunterrrichfes und des
kindlichen Glaubens. Dass diese Verleben^

digung ausserordentlich wichtig ist, sieht

man heute leicht ein. Religionsunterricht will
ja nicht Buchstabengelehrsamkeit, sondern

religiöses Leben. Ob in dieser Beziehung
unsere Katechismen nicht mehr tun müssen,
als sie bisher getan haben, sei den
Katecheten zur Beurteilung überlassen; auf alle
Fälle ist die Klage der Unfruchtbarkeit des

Religionsunterrichtes nicht mehr zu
überhören. Vielleicht zeigt sich gerade hier am
deutlichsten, dass die heutige Form der
Katechismen noch aus einer Zeit stammt, die wir
so gerne überwinden möchten, aber noch
nicht ganz überwinden können, weil wir dazu

noch nicht ganz reif sind.

Die letzte Stufe der Vertiefung endlich

geht in den ganz persönlichen Bereich der
Kinder hinein. Wenn schon die
vorhergehende Stufe das religiöse Leben erwecken

wollte, so will es diese nun erst recht. Sie

will vor allem das religiöse Werterleb-
n i s des Kindes ermöglichen. Das

Werterlebnis besteht darin, dass die Beziehungen
der Glaubenslehre zum Kinde selbst erfasst

werden. Was hat diese Lehre für mich
persönlich zu bedeuten? Was sagt sie mir? Was
bedeutet sie für mein Leben? Was verlangt
sie von mir? Was gibt sie mir? Erst dieses

persönliche Werterlebnis führt zur wahren

Lebendigkeit des Glaubens. Nur wenn ich

weiss, wie wichtig diese Lehre für mein
persönliches Leben ist, glaube ich sie so, dass

sie in mir Wirklichkeit wird. Dann bin ich
auch bereit, für sie alles Irdische hinzugeben

523



und mit dem bisherigen Leben zu brechen;
ja, wenn ich das erfasst habe, dann bringe
ich die schwersten Opfer gerne dafür. Es ist

nun klar, dass der Katechet selbst um die

Werthaftigkeit der dargelegten
Glaubenswahrheiten wissen muss, und dass er dieses

Wissen nicht vortäuschen kann-. Der reine
Intellektualismus muss nun vollständig
überwunden sein. Hier zeigt es sich, ob der
Katechet aus Ueberzeugung und eigenem
innern Erleben heraus spricht oder nicht.

Vorgetäuschte Ueberzeugung und
geheucheltes Erleben vertragen die jungen Leute
nicht. Diese falsche Salbung stösst im Gegenteil

ab und macht die Religion zum Ekel;
hier kann nur die echteste Wahrhaftigkeit
wirken. Was aber so aus innerster Seele

herauskommt, weckt Leben in den Herzen der

jungen Menschen und wirkt in die Tiefe. Der
Katechet muss aber auch die seelische Lage
der Kinder kennen; denn nur so kann er
Anknüpfungspunkte finden. Wenn er die neue
Lehre nicht irgendwie mit dem seelischen
Kern der Kinder verknüpfen kann, so bilden
sich keine Apperzeptionen, sondern nur
Assoziationen; damit ist aber die Bildung des

eigentlichen Werterlebnisses nicht ermöglicht.

Nur dort, wo organisches Wachstum

ermöglicht wird, kann neues Leben erstehen.
Wenn der Religionsunterricht wirklich

lebendig und fruchtbar werden soll, dann

kommt der methodischen Stufe der Vertiefung

grösste Bedeutung zu. Sie darf daher

so wenig wie die Darbietung und die Erklärung

übergangen werden.
Luzern. F. Bürkli.

Volksschule

Vervielfältigung von geographischen Reliefs
Einleitung.

Es 'Ist schon oft der Versuch gemacht worden,

über Vervielfältigung geographischer
oder geologischer Reliefs und Modelle
Anleitungen zu geben; doch haben sitih die
meisten dieser Ratschläge als unpraktisch, ja

sogar unrichtig herausgestellt. Man hat eben,
wie dies leider so oft geschieht, vom Hörensagen

und nicht aus der Praxis berichtet.

Allgemeines über Gips und seine

Verwendung als Gussmaterial.

Unter allen Abgusstechniken, wie
Moulage-Verfahren, Poller-System, Schwefel-
und Waohsguss ist für die Herstellung von
Reliefs der Gipsguss die einfachste und
billigste. Der Gips findet sich als Gebirgs-
gestein in meist graulich gefärbten,
feinkörnig bis dicht zusammengesetzten Massen.

Er ist ein steter Begleiter des Steinsalzes, findet

sich aber auch ohne dieses in grossen

Mengen vor, besteht chemisch aus Kalziumsulfat

und Wasser. Der Gipsstein wird zuerst

wie Kalk im Ofen gebrannt, wobei sein
Kristallwasser entweicht; hierauf wird er in

Mühlen gemahlen und gelangt als pulverisierter

Gips 'in den Handel. Nach der Feinheit

unterscheidet man Stukkatur-, Formund

Alabastergips. Die feinsten Sorten sind

der deutsche (rötliche) und der französische

(weisse) Gips, die hauptsächlich in der
Zahntedhnik und zum Abgiessen von Münzen

usw. Verwendung finden. In der
Relieftechnik benützt man Alabastergips. Gips
muss trocken aufbewahrt werden, da er sonst

abstirbt, das heisst, seine schnelle Bindekraft

verliert. Guter Gips nimmt Wasser in

doppeltem Volumen an und erhärtet rasch.

Für den Reliefbauer ist es notwendig, sich

mit der Beihandlungsweise dieses Materials

vertraut zu machen. Beim Anrühren wird der

Gips so lange langsam ins Wasser gestreut,

524


	Von der Vertiefung des Stoffes im Religionsunterricht

