Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 2: Religionsunterricht und religioses Leben |
Artikel: Die religiose Krisis im Mittelschulalter : Vortrag
Autor: Jud, Gallus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-541974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-541974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHU

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. MAI 1943

30. JAHRGANG + Nr. 2

Die religiése Krisis im Mittelschulalter®

Das Mittelschulalter umfasst eine weite
Spanne jungen Lebens. Es sind die sieben
bis neun Jahre von der beginnenden Reifung
bis zur Mindigkeit. Da geschieht sehr viel
an Leib und Seele. Im Verhaltnis zur Zahl
der Jahre sogar ungeheuer viel. Namlich
eine ganze Umwalzung. Mithin wird auch
das religiose Leben eine bedeutende Verén-
derung erfahren. Wir bezeichnen sie als eine
Krisis.

Dieses Stadium vollzieht sich nicht bei
allen gleich. Bisweilen sieht es aus wie Sturm
und Drang, viel haufiger wie stilles Wachsen,
wie leises, aber machtig starkes Kommen zur
Fille und Reife. Zwar bringen diese Jahre
nicht eine Dauerkrise ins jugendliche reli-
giose Leben. Doch innerhalb der Mittelschul-
zeit ,,wird es einmal kritisch”. Wann das
geschehe, soll jeder selbst entdecken, der
psychologisch sehen lernte. Immer aber
wird dieses Alter eine Zeit der mass- und
richtunggebenden Entscheidung. Sie be-
stimmt das spatere religidse Verhalten we-
sentlich und gibt ihm so das bleibende Ge-
préage. ‘

Von der Psychologie her soll nun diese
religidse Krisis kurz und praktisch untersucht
und beschrieben werden. ,,Kurz und prak-
tisch" — das gelingt nicht leicht bei diesem
Thema. Die Kiirze verlangt das Wesentliche.
Bei der heranreifenden Jugend befindet sich
aber alles im Fluss und Werden. Sie lebt
zwiespéltig, in vielen Gegensatzen, und ist

* Vortrag an der V. Konferenz der kath. Mittel-
schullehrerschaft der Schweiz vom 14. Jan, 1943,

voller Widerspriiche. — Praktisch soll dieser
Beitrag auch noch sein. Mit einer ,Ersten
Hilfe bei Ungliicksféllen” jedoch wiirde un-
sere Aufgabe schlecht gelost. Wir bleiben
aber auch nicht bei den &usseren Sympto-
men stehen, sondern graben an die Wurzel.
Nicht um die actio practica handelt es
sich hier, sondern um den intellectus
practicus: um das wirklichkeitsgemasse
Wahrnehmen, Auffassen und Denken, das
sich nicht scheut, die tieferliegenden Ursa-
chen zu sehen. Ferner geht es um das Mit-
und Nachfihlen, um das Verstehen der
jugendlichen Seele. Dies scharft den Blick
fir das Moment der religiésen Krisis. Nicht
wie man Kriicken und Prothesen baut, soll
hier weiter gezeigt werden, sondern wie sich
gesundes Gehen und Schreiten entwickelt.
Und das alles einmal nicht von der Padago-
gik her — die wir als eine Kunst hochschat-
zen — sondern von der Psychologie aus, die
mit der niichternen Unerbittlichkeit einer
Wissenschaft forscht. Wir méchten verstand-
lich machen, wie unsere heranreifende
Jugend in ungeschminkter Wirklichkeit leib-
haftig fuhlt und wahrhaft denkt, und wie sie
subjektiv, von ihrer Erlebnisseite her, ent-
sprechend zu erfassen ist. Damit wiirde zu
einer fruchtbaren Aussprache in choro et in
foro durchaus Wesentliches beigetragen:
némlich die grundlegende Voraus-
setzung, der lebendige Gegenstand des
vorliegenden Problems, wie er tatsdchlich
ist — nicht wie er sein sollte: also der
Jugendliche in der mdglichen Geféhrdung
seines religidsen Lebens. Wir miissen es ein-

33



mal wagen, die ganze Breite, Hohe und Tiefe
der erbsiindigen Natur unserer Mittelschul-
jugend zur Diskussion zu bringen. Nur wer
sie in ihrer psychologischen Struktur kennt,
diese Leib-Seele-Natur in ihrer unbandigen,
quecksilbrigen Vielgestalt, wird hernach als
Seelsorger und Erzieher sich auch naturge-
mass von der Gnadenordnung her erfolgeich
um sie bemihen konnen.

Die religiose Krisis komm+t im Jugend-
alter. Nicht als etwas, das nicht sein sollte,
erscheint sie. Nicht als Defekt, nicht als etwas
Abnormes, Krankhaftes *, oder gar als eine
Sinde der Jugend. Sie muss einmal kom-
men, diese Krise, wie der Frihling im Jahr,
wie Knospen und Bliten, wie Stirme und
Froste vom Marz bis im Mai.

Diese Krise hat ihre inneren (endoge-
nen) Ursachen. Sie liegen in der Natur des
heranreifenden jungen Menschen; sind also
per se, allgemein und wesensnotwendig.
Man muss sie gut kennen, um das religiose
Verhalten unserer katholischen Mittelschul-
jugend im besonderen richtig zu verstehen.
Wir werden also genetisch aus der Struktur
der jugendlichen Seele in diesen Ausfihrun-
gen dem Naturgesetz der psychischen Ent-
wicklungslinie folgen.

Die religiose Krisis hat aber auch ihre
dusseren (exogenen) Ursachlichkeiten.
Es sind die propria und accidentia, sie ver-
leihen dem katholischen Jugendalter das be-
sondere Geprage. Und zwar sind es zunachst

“die bestimmten und strengen Lehr- und Kult-
formen der Kirche in ihrer Eigentumlichkeit
als endgiiltige Forderungen. Dann aber sind
es auch die Menschen und Menschlichkeiten
der Eltern, Seelsorger und Lehrer, welche
zum genetischen Moment der immanenten

* Es gibt keine rein biologisch bedingte Puber-
tats-Psychopathie oder -Psychose spezifischer Art.
Aber anderweitig praformierte Dispositionen zu psy-
chopathischen Abwegigkeiten oder psychopathi-
schen Entwicklungen gelangen da leicht zum Durch-
bruch. Die Abgrenzungen in dieser lebenswichtigen
Phase sind allerdings schwierig.

34

Entwicklung die plastischen Wirkfaktoren der
Ausgestaltung und Fihrung figen.

Hinzu kommt, dass die inneren und &usse-
ren Krisenursachen einander bedingen. Ja,
dass sie eigenilich erst in ihrer oft heillosen
Verquickung die religiése Krisis endlich her-
aufbeschworen und zu akuteren Formen ver-
scharfen. Wir diirfen sie deshalb nicht von-
einander trennen, sie lassen sich der ratio-
nalen Ordnung wegen hdchstens unterschei-
den. Auch ist noch zu bedenken, dass die
angefilhrten  kausalen Grinde wiederum
ebensogut helfen konnen, die kritische Ent-
wicklung zu mildern und zu tUberwinden, so-
bald sie eine gliicklich gestaltende Hand
in Fihrung gewinnt. Sie haben also eine ne-
gative und auch wieder positive Wirkkraft.

Wir behalten nun das alles miteinander im
Auge und werden an Ort und Stelle jedes-
mal das herausholen, was im Hinblick auf
diese ursdchliche Struktur zu sagen ist.
Schliesslich wird sich dann dies und das fiir
uns ergeben, was wir als Frucht der Unter-
suchung in Sinn und Herz aufnehmen. Dort
moge es sich in kluge und weise Liebe und
dann ins lebendige Werk verwandeln.

Der méachtige Pubertatsantrieb des Wachs-
tums schafft den korperlichen Unterbau der
Reife. Wir setzen die biologischen Vorgange
als bekannt voraus. Das psychische
Leben wird gewiss durch ihre physiologi-
schen Rickwirkungen bestimmi. Doch qilt
heute als wissenschaftlich erwiesene Tatsache,
dass die Reifung unsere Geistseele mit der
gleichen autonomen Kraft ergreift wie den
Leib. Die psychischen Entwick-
lungsvorgangevollziehensich
nach ihren eigenen Gesetzen.

Wir unterscheiden im Mittelschulalter zwei
Phasen: die erste heisst die eigentliche P u -
bertatim engern Sinne. Diese Zeit ist be-
sonders kritisch und verlauft unter unruhigem
Drangen in stirmischen Schiiben. Die zweite
Phase nennen wir Adoleszenz. Hier
geht die Entwicklung ruhiger, in steigender
Geschlossenheit voran.. Die Grundrichtung



zeigt grossere Festigkeit und Bestimmtheit.
— Die beiden Phasen sind nicht scharf ge-
trennt. Durch eine Uebergangszeit gleitet
die jugendliche Entwicklung mit ungefdhr
siebzehn Jahren von der einen in die andere
hinein.

Die Reifezeit bringt das erste Er-
blihen des Geistes. Selten plotz-
lich und j&h, viel haufiger langsam und glei-
tend schubweise, erwacht der junge Mensch
zu seinem eigenen geistigen Leben. Stau-
nend schaut er um sich und sieht alles neu
und anders. Erschrocken kehrt er zu sich
selbst zuriick und findet sein | ¢ h — als eine
Welt fir sich, getrennt von allem anderen,
von den Dingen und Menschen. Das Erleb-
nis der grossen Einsamkeit kommt Uber ihn.

Dieses Erwachen ist ein zartes Geschehen.
Wir sollten nicht zu nahe dabeistehen wol-
len, wie wir es noch gestern beim Kinde ge-
wohnt waren. Jetzt heisst es, vor diesem
ehrfurchtgebietenden Werden angemessene
Distanz wahren und warten, bis das junge
geistige Leben unsere Hilfe von sich aus
sucht. Kaum je wie bei diesem Erwachen
weben Ich und Gnade im Mysterium der
Zeit ein Stiick Lebensgeschichte der jugend-
lichen Seele ganz allein. Drangen wir uns
also nicht vor und nicht aufl Und seien wir
nicht allzu geschaftig mit religiésen Unter-
nehmungen! Extrabetriebsamkeit Uber die
gewohnten Uebungen des christlichen All-
tags hinaus vertragt jetzt der jugendliche
Geist nicht. Er ist ja so empfindsam und ver-
letzbar bis zur Empfindlichkeit. Kommen wir
ihm in dieser seelischen Verfassung zu nah,
so kann er sich uns und auch den frommen
Uebungen verschliessen fiir lange Zeit.

Lassen wir den jungen Menschen also nur
zuerst in seinem eigenen Inneren merken,
dass er sich selbst nicht versteht. Aus dem
starken Verlangen nach Verstandenwerden
wird er uns dann schon finden. Inzwischen
hat er Tagebiicher geschrieben, lyrische Ge-
dichte gemacht oder in Freundschaften seine
subjektive  Selbstverstandigung  gesucht.

Nachdem ihn das alles nicht erfullte, wird er
kommen, wenn er uns braucht. Vielleicht
aber bedarf er unser noch gar nicht so
Das gemassigte Klima gesunden
religiosen Lebens daheim oder im Internat
gleicht ja diese Zustande vorziglich aus. Es
genigt auch,
weiss, dass wir fir ihn da sind, dass er uns
erreichen kann und fragen darf. Er wird kom-
men, wenn er vor uns Achtung hat und uns
das nétige Verstandnis zutraut, weil er erfah-
ren konnte, dass wir die Jungen auch sonst
nicht als Nummern behandeln und nicht nach
blossem Schema verfahren. Vielleicht aber
kommt er in der Mittelschulzeit Gberhaupt
nicht zu uns, sondern erst von der Universitat
weg, oder wenn er nach vielen Jahren im
Leben draussen steht. Wir hatten durch un-
serern Takt klug vorgearbeitet und in seiner
religiosen Krisenzeit ohne Worte auf weite
Sicht hinaus geholfen.

schnell.

wenn der Heranwachsende

Unter solchen Voraussetzungen wird der
Heranwachsende nicht nur sein junges Ich
finden, er vermag auch sein Selb st zu bil-
den. Dieser Vorgang ist fir die religiose
Entwicklung besonders kritisch, denn er ar-
beitet die grundlegende Form und Haltung
des christlichen Charakters heraus. Der rei-
fende Mensch ist in seiner ersten Entwick-
lungsphase durchwegs ichbezogen.
Die beginnende Kraftsteigerung bringt ihm
ein gehobenes Selbstgefihl und Geltungs-
bedirfnis. Es ist noch nicht Geltungssucht,
kann es aber werden, wenn wir es zu viel
oder zu wenig beachten. Jedenfalls bedarf
es der Schonung, damit der leicht Verletz-
bare nicht in Verneinung oder Angriff ge-
drangt wird oder sich in den gefshrlichen
Selbstgenuss der Einsamkeit zuriickzieht.
Gegen Ende der Vorpubertdt und im Anfang
dieser Periode (also bei Madchen mit zwolf,
bei Knaben mit dreizehn bis vierzehn Jahren)
beginnt ohnehin eine Zeit der Nega-
tion aller bisherigen Bindun-
gen. Sie bildet sich weiter zu der soge-
nannten zweiten Trotzphase aus, die elwa

35



zwei bis neun Monate dauérn kann und mit
zirka finfzehn Jahren ihren Hohepunkt er-
reicht.

Beglnstigt durch die Lockerung der Cha-
raktergrundlagen, kommt mit der geistigen
Reifung das Erlebnis des Zwei-
fels. Die kindliche Leichtglaubigkeit wird
Uberwunden, bisweilen in gewaltsamer Re-
bellion beiseite geworfen. Der junge Mensch
mochte geistig selbstdndig werden. Und
doch ist das Bediirfnis nach Halt und Normen
so gross! Aber alles wird fraglich und pro-
blematisch. Der Sinn fiir Zusammenhange ist
erwacht. Der Wissensdrang des Kindes ver-
wandelt sich in den Forschungstrieb. Das
Mé&dchen méchte wissen, ob die Dinge ganz
seien und ungeteilt und in ihrer Totalitat
auch schon und harmonisch, damit sie be-
glicken. Der Knabe forscht ,,wie es denn
eigentlich zugehe” bei den Dingen und
Menschen, wie es sich innerlich mit ihnen
verhalte. Die ,,Entzauberung der Welt" ist
sein Anliegen *.

Erwacht ist gleichzeitig auch — mit dem
Forschungsdrang — die logische Kri-
tikfahigkeit. Infolge ungeniigender
Kenntnis der Wirklichkeit und Unterschat-
zung ihrer Bedeutung ist aber die jugend-
liche Kritik ungeheuer radikal, Ubertrieben
und Uberspitzt. Alles wird zudem méglichst
vereinfacht, rasch abgetan und durch wenige
Kategorien in Schlagworten erledigt. Be-
sonders die Werturteile sind schnell fertig.
Das ganze Denken hat einen rationalistischen
Grundzug, im seltsamen Widerspruch zur
Irrationalitat des jugendlichen Wesens, zur

* Auch wie es mit dem Werden des Menschen
bestellt sei, beginnt hier die Jugendlichen mehr zu
interessieren. Es geschieht nicht so sehr aus ge-
schlechtlicher Neugier, als vielmehr eben aus jenem
Forschertrieb: sie mochten alle s wissen, besonders
das, was in den wohlgemeinten schamhaften und
moralisch sauberen Biichlein nicht steht, die man
ihnen zu dieser Zeit verlegen in die Hand driicki.
in diesem Alter ist niichtern naturwissenschaftliche
Autklarung das Beste — sofern sie iberhaupt noch
notig ist,

36

Chaotik der Triebe, Gefithle und Stimmungs-
schwankungen. Ganz besonders bei den
Knaben, ausnahmsweise auch bei den Mad-
chen, beginnt hier jenes grosse Staunen, das
wir von den Griechen der Antike her als den
Anfang aller Philosophie kennen. Tats&chlich
sind in diesem Alter philosophische Anwand-
lungen und Versuche fast so haufig und ent-
wicklungsnotwendig wie poetische Ergisse.
Sie verschwinden aber nach der ersten Phase
wieder und werden spéater als eine Art Ent-
wicklungskrankheit betrachtet. Die Puber-
tatszeit arbeitet an der geistigen Bewéltigung
dieser Problematik, die Adoleszenz dagegen
erstrebt die willentliche Stellungnahme zur
endgtiltigen Charakterfestigung.

Hier enisteht der religidose Kon-
flikt um Glauben und Wissen.
Auch in dieser Frage findet sich der junge
Mensch i. a. ohne schwere Kampfe zurecht,
sofern das Glaubensleben des Kindes in.
Familie und Schule gesund und tief ver-
ankert wurde. Sobald er aber in seiner doch
unausweichlichen Problematik des reifenden
Aliers nicht richtig verstanden wird, bricht
die Krise aus. Schiichtern vielleicht bekennt
er einmal: ,Ich habe Zweifel gehabt." Es
ging etwa um die Schépfungsgeschichte, um
die Siindflut, Wunder, Fortleben nach dem
Tode, Gottes Dasein usw. Und man sagt
ihm: ,,Was, Glaubenszweifel? Das ist schwere
Siinde!”, oder: ,,Eine Dummheit das, wie
kann man auch!"” Und der Arglose wird in
seine eigene Hilflosigkeit und Verwirrtheit
zuriickgestossen. Er wagt sich nicht mehr zu
melden, bohrt und griibelt, sucht Biicher und
Auswege in seiner Not der Seele, auf der
nun auch noch die Gewissensfrage lastet.
Wenn er also keinen Zweifel haben darf —
und doch zweifeln muss, wie soll er sich da
noch zurecht finden? Nach einem solchen
Schock flieht er, wann und wie irgend nur
moglich, in eine liberale Schule, verschlingt
gierig ihren gefahrlichen Geschichtsunter-
richt, liest Nietzsche, Schopenhauer, auf-
geklarte Zeifschriften und Zeitungen und



alles, was immer seinen wankenden Glauben
noch vollends erledigen kann. Oder er sucht
sein Heil in positivistischer Naturwissenschatt,
vielleicht im Studium der Medizin, wo die
Fragezeichen fir ihn nur noch grésser und
die Welirétsel noch qualender werden. Denn
rein empirische Forschung |6st keine philo-
sophischen Fragen, noch weniger kann sie
den Glauben ersetzen.

Diese ganze verhingnisvolle Kette nahm
ihren Anfang im Missverstandnis der jugend-
lichen Seele durch den Beichtvater oder
Lehrer. Jene Zweifel waren gar keine
stindhaften dubitationes. Die Schwierigkeiten
dienten nur der religidsen Auseinanderset-
zung mit dem friheren Kinderglauben. Der
vermeintliche Siinder suchte auch dadurch
seine Selbstverstdndigung. Er wollte ja nur
das Glaubensgut, das ihm gegen seinen Wil-
len fraglich geworden war, fur sich wieder
in Besitz bringen, um es noch fester zu

haben.

Da miissen wir also mehr den Heranwach-
senden selbst ernst nehmen, als seine Speku-
lationen, mehr den Ringenden im Blick be-
halten, als das, was er denkt und sagt. Es
geht ihm ja — ohne dass er es selber weiss
— vielmehr und vor allem um die per-
"sonliche Auseinandersetzung
mit der Wahrheit als um das Suchen nach
ihr. Sein Kampf ist psychologisch zuerst Aus-
druck seines Lebensgefiihls. Er denkt ja fast
durchwegs ichinteressiert, von seiner inneren
Einstellung bestimmt (katathym, affekigebun-
den), und selten sachlich, objektiv niichtern.
Auch Selbstsicherung kann dabei mitspielen,
der Vorwand moralischen Versagens auch,
oder die Freude am Renommieren, am Gross-
tun und Sich-wichtig-machen. So wird aus
dem Dialog mit ihm sehr haufig Dialektik,
Streitkunst mit Worten oder halbverstande-
nen Begriffen. Die Diskussionen dienen viel-
fach dem Kampfspiel, in dem der junge
Mensch seine Waffen des Geistes wetzt und
scharft. Die Kémpferrolle macht ihm Spass.
Er probiert den Gegner aus und misst seine

Krafte mit ihm. Ueberdies zeugt sein Protest
oder die Kritisierlust von kompensierter Ohn-
macht. Das alles ist herrlich harmlos.

Aber .es wird schlimm, wenn der Seel-
sorger oder Herr Professor diese Dinge
nicht merkt. Wenn er nicht weiss oder ver-
gisst, dass er keinen ebenblrtigen Gegner
vor sich hat, sondern einen werdenden, un-
fertigen, noch mit sich selbst und um sein
Innerstes ringenden Menschen. Es ist ver-
hangnisvoll, wenn der Seelenbildner sich
provozieren lasst, wenn er den Kampf als
freche Herausforderung nimmt, oder wenn
er mit seiner professoralen Logik triumphie-
ren mochte in diesem Kampf mit ungleichen
Waffen. Dann wird er klein, ganz klein in
den Augen der Jungen — ein fairer Fuss-
baller ist ihnen lieber! Vorbei ist es auch mit
seiner Autoritat, Sie kehren ihm den Ricken.
Und da sie Amt und Person, Person und
Sache noch nicht zu unterscheiden ver-
mogen, miussen es spater die Kirche und der
Glaube bussen.

Im giinstigen Falle aber geschehen wahre
Wounder. Es ist der geistig ,,Widerspenstigen
Zdhmung'', wenn der religidse Fihrer einen
hellen, wachen Kopf hat. Wenn er viel weiss
und kann, aber noch mehr Humor und Gite
im Herzen trdgt und viel viel Geduld auf-
bringt, die ungestime Logik der Jugend zu
ertragen, Er bedarf hier also mehr der
Psycho-Logik als der Logik!

Das wachsende Kraft- und Selbstgefiihl der
Jugend regt sich machtig. Sie mochte los
von der Kindheit, fort von der Vergangen-
heit und von allem Vergangenen. Zusammen
mit dem Geltungsbediirfnis meldet sich aus
der Tiefe der Seele ein unbandiger Frei-
heitsdrang. Auch diese Tendenz fihrt
zu religiosen Konflikten. Vorschriften und
Regeln werden unliebsam bis zu vélliger
Ablehnung. Es kommt zum Aufbegehren, zu
Widerstand und Trotz. Das geschieht nicht
aus Ungehorsam oder Lieblosigkeit. Die
Jugend mochte frei sein. Und zwar wieder
nicht aus béser Freude am zligellosen Leben,

37



sondern um jung sein zu dirfen und sich
entfalten zu koénnen, ohne Programm und
ohne Organisation. Gefordert durch Zweifel
am Alten und durch die kritische Einstellung
zum Erzieher, richtet sich dieser Freiheits-
drang gegen alle Tradition und jede Autori-
tat. Er lehnt sich auf gegen die Ermahnungen
der Lebenserfahrung. Der Heranwachsende
will selbst Erfahrungen machen, die dann das
innere Sein umbilden, Dem haufigen Gottes-
dienst, den langen Predigten, der befohlenen
Beicht und Kommunion weicht er aus. ,,Er
geht nicht mehr gern in die Kirche", heisst
es dann von ihm, ,,und isch doch friiehner
so e fromms Biebli gsy”.

Der weise Seelsorger wird hier nicht er-
schrecken, nur zunachst die Zigel lockern.
Es dauert ja gar nicht lange, so kehrt der
junge Mensch wieder zuriick, und zwar als
ein anderer, der er friher war. Diese vor-
Ubergehende Lockerung kommt der Ent-
wicklung entgegen. Was nicht unbedingt
Pflicht ist, wird man also wirklich freigeben.
Ganz frei, sagen wir. Bei dieser vornehmen
Haltung ihrer Erzieher kommen die Jugend-
lichen zur reinlichen Scheidung zwischen un-
umstosslichen Prinzipien der Mitte und scho-
nen, jedoch zuséatzlichen Dingen der Periphe-
rie. Gerade diese Freiwilligkeit kann hier zur
Folge haben, dass die jungen Leute dann
mehr als nur die blosse Pflicht erfiillen. Naive
Péadagogen meinen dagegen, man sollte in
dieser Zeit eher mehr als weniger von der
Jugend fordern — und gerade auf dieser
Forderung liegt der psychologisch falsche
Akzent! Die Folgen dieser verkehrten Auf-
fassung beweisen das Gegenteil: es stellt sich
religiose Uebersattigung ein, der Ueberdruss
kommt und der Ekel. Nicht selten hort man
altere Akademiker sagen: ,Wir haben im
Kollegi fir unser Lebtag gebetet und die
Messe besucht.” Diese zwar billige und be-
denkliche Ausrede hat aber eine ihrer Wur-
zeln gewiss auch im Mangel an psycho-
logischem Verstandnis fir das bekémmliche
und ertragliche Mass von religiosen Uebun-

38

gen. Das Moment der Freiheit und Freiwillig-
keit sollte hier klug und weise in das religiose
Gemeinschaftsleben eingebaut werden.

Alles religiose Muss weckt in der Krise des
Mittelschulalters die Stimmung der Oppo-
sition. Haufige Mahnungen bewirken das-
selbe. Macht man aber erst noch Vorwiirfe,
spricht man von Bosheit und Schlechtigkeit,
von Christusfeindschaft und Kirchenhass,
dann kommt der Widerstand. Weder mora-
lischer Druck noch Drohungen, kein Zwang
und kein Kunstgriff wird das jugendliche Herz
wieder offnen. Es hat sich verbarrikadiert
und bleibt verschlossen, vielleicht fir immer.
Nichts kommt an die reifende Jugend heran,
wenn sie selbst nicht will. Jetzt beginnt sie
zu wahlen, welche Fremdeinflisse sie in der
Erziehung gestatten will. Zuerst 16st sie sich
von den frommen Eltern los, dann von die-
sem oder jenem bestimmten Seelsorger und
Lehrer. Nicht die Fithrerschaft als solche lehnt
der junge Mensch hier ab. Er sucht sie sogar,
aber in anderer, neuer Form. Es brauchen
nicht einmal lebendige Menschen zu sein,
denen er folgt. Heldische Vorbilder geniigen
oft schon. So liebt der Pubeszent in der
Karl-May-Phase nicht nur Indianerhauptlinge

- und kiihne Piloten, sondern auch gut ge-

schnitzte Heilige vom urwiichsig kraftigen
Schlag. Die Hauptsache ist, dass diese Vor-
bilder echt seien und wahr. Nicht zurecht-
frisiert oder gehammert, je nach Alter und
Geschmack der Zeit. '

Seien wir also auch in religidsen Dingen
weitherzig und grossziigig mit der Mittel-
schuljugend! Dazu bedarf es allerdings einer
herzhaften Befreiung von jenem muffigen
manichaisch-jansenistischen Misstrauen gegen
die erbsiindige Natur. Dann kommen wir
auch zum christlichen Wagnis des Ver-
trauens gegentiiber den heranreifenden Men-
schen. Noch mehr als den Moralpauker has-
sen sie aus tiefstem Grunde alle jene Schlan-
genfénger, die ihnen nachschleichen und
-schniiffeln, und die sie mit Listen und Ran-
ken in Fallen zu fangen suchen. Wer ihnen



aber traut, dem vertrauen sie auch, Sie spu-
ren es ja nach und nach selbst, dass sie Halt
und Stitze brauchen, dass sie im Werden
sind und mit sich selbst und der Welt allein
nicht fertig werden. lhre Emanzipation galt
ja gar nicht der Religion, sondern zunachst
nur ihrer eigenen religiésen Vergan-
genheit. Vom richtigen Verstandnis fiir
diese Lage hangt es ab, ob ein Mensch in
magischer Verstricktheit mit der Religion
weiterlebe, das heisst: in standiger Gottes-
angst vor Sinde und Strafe seelisch bange,
ob er also religiés infantil bleibe — und wie
viele viele ,,fromme Seelen” sind es noch!
— oder ob er sich zur wahren Freiheit der
Kinder Gottes durchringen kénne.

Aus der - Abgeschiedenheit des Fiir-sich-
Seins im eigenen Ich und Selbst drangt es
den heranwachsenden Menschen ins Leben
hinein. In die ihm noch ferne Welt, an der
alle teitlhaben und die absolut gilt fir alle.
In der gleichen Richtung bewegt ihn die Un-
ruhe zu Gott. Er muss ihn nicht suchen, sei-
nen Gott, wie die nichtkatholischen Alters-
genossen. In der Kirche bei gemadssigter,
ruhig geformter Frémmigkeit aufgewachsen,
verlief sein religidses Leben still und stetig.
Plotzliche religiose Durchbriiche, wie Bekeh-
rungen, Erweckungen und Exalfationen waren
unter den normalen Voraussetzungen schon
verdachtig. Die unbedingte Anerkennung der
katholischen Religion ist ihm auf dem Grunde
seiner Seele selbstverstandlich. Er lebt in der
Endgtiltigkeit, wie man diese religiose Situa-
tion psychologisch bezeichnen wiirde. End-
gliltigkeit aber beruhigt immer und gleicht
aus. Und doch kann es im Mittelschulalter
gerade hier auch zu einer Krise kommen.

Wir haben schon gesehen, wie in diesen
Jahren der Zweifel aufsteigt, wie sich der
Heranwachsende vom Althergebrachten zu
befreien sucht. Wir wissen aber auch, dass
er zutiefst nach Halt und Hilfe verlangt. Nun
waren die Hilfe und der Halt gewiss da: in
der bald zweitausendjdhrigen Kirche mit
ihrer uralten Erfahrung und wahrhaft gott-

lichen Weisheit und Lehre. Aber, worauf es
in diesen Jahren ganz besonders ankommt,
das missen so viele entbehren! Vernehmen
wir, was ein Gymnasiast der mittleren Klas-
sen aus seinem Kreis der Jugendbewegung
schreibt: ,,Das Fromme da hort sich ganz
anders an als in der Kirche und ,in Religion'l
Man kann sich ordentlich etwas dabei den-
ken. Man wird ganz warm dabei *.” Der hat's
von der Seele geschrieben.

Wie alles andere, so muss der heranrei-
fende Mensch in diesem Alter auch seinen
Glauben neu erwerben. Denn er soll jetfzt
sagen konnen: Das ist mein Glaube,
meine Wahrheit, mein Christus, meine
Kirche, und spéater dann: das ist unsere
heilige Religion. Echte religiose Gemeinschaft
erbaut sich nur aus echtem persénlichem
Glauben. Was der Jugendliche aber jetzt
erwerben soll zu dauerndem und sicherem
Besitz, das will und muss er innerlich er-
leben. Esist, wie wenn uns der liebe Gott
durch die seelische Struktur des Mittel-
schillers einen Wink geben wollte, wie er es
haben mochte: beim Beginn der Pubertat ist
namlich das Maximum der Leistungsfshigkeit
des mechanischen Gedachtnisses erreicht.
Wie es nun wieder abnimmt, wachst das Ge-
dachtnis fir sinnvolle Zusammenhénge. Und
die Leistung wie die Lernlust hdngt vom In-
teresse fur den Gegenstand ab. Vorbei ist es
also mit dem blossen Auswendiglernen. Die
reproduktive Mechanik des Redens und Tuns
muss dem bewussten Leben weichen. Das
menschliche Leben aber ist nur dann produk-
tiv, wenn es nicht nur g e lebt, sondern auch
e r lebt wird, das religiése wie jedes andere.

Kein Wunder, hat das ,,Ungeheuer Ge-
wohnheit”’, wie St. Ephrem die consuetudo
nennt, dem heranwachsenden Menschen die
gewohnliche Sonntagsreligion verleidet! Er
hasst allen religiosen ,,Betrieb’’. Die altehr-
wirdigen liturgischen Formen, die so oft zu
blossen Formeln abgeschliffen wurden, sagen

* Spranger Ed., Psychologie des Jugendalters S.
297.

39



ihm nichts. Die stereotypen Gebetsiibbungen
und Andachten, vor allem der Rosenkranz,
sind ihm zuwider. Die Predigt findet er lang-
weilig, das Hochamt endlos, die religidsen
Pflichten eine Muss-Religion. Es fehlt ihm
eben etwas bei allem: Namlich der Sinn
und die Seele.

Als Kind tat er, was man ihm sagte. Blind
tat er es und meistens auch mit artiger Selbst-
verstandlichkeit. Er figte sich leicht, denn
er brauchte noch nicht zu verstehen, wes-
halb und warum er zu den frommen Uebun-
gen angehalten, geschickt und befohlen
wurde. Jetzt aber muss ihm der Sinn und
die Bedeutung dieser Dinge aufgehen und
lebendig werden. Da kann er das Verstand-
nis nicht so sehr durch die Uebung erwerben,
sondern soll vielmehr die Uebung durch das
Verstandnis lieber gewinnen. Und dazu muss
man ihm helfen *,

Erst wenn es ein begnadeter Seelsorger
oder Lehrer versteht, mit dem reifenden
Menschen zu fihlen, von ihm her zu denken,
in seiner, eben der Jugend eigentimlichen
Sprache zu reden — dann geht sie ihm auf,
die Religion! Wenn er also nicht mehr bloss
angepredigt wird, sondern die lebendige,
glutvolle Verkiindigung des Wortes Gottes
vernehmen darf, dann zieht der Frihling in
seine junge Seele. Wenn er im Unterricht
personlich, in seinem Innern, angesprochen
wird, dann fihlt er sich an seinem ganzen
Wesen gepackt und zuinnerst ergriffen. Wie
muss er staunen, wenn sein Religionslehrer
die Substanz der katholischen Lehre ins helle
Licht zu heben versteht! Wie gerne wird er
auf Apologetik verzichten, die oft so faden-

* Zudem erschopft sich Religion nicht in blosser
Devotion als Andachts-Uebung, Deshalb liesse
sich sportliches Training oder soldatischer Drill sehr
schlecht mit religiéser Uebung vergleichen. Denn
der actus religiosus, als hochster actus humanus
iberhaupt, wird schon vom heranwachsenden Men-
schen auf wesentlich anderer Ebene vollzogen als
die geist- und seelenlosen Automatismen des Spori-
platzes und des Kasernenhofes.

40

scheinig doziert wird, wenn er die machtigen
Tragpfeiler des Dogmas in ihrer ganzen, un-
erschiitterlichen Grosse erkennt. Dann muss
man ihm gar nicht erst verbieten, die kata-
strophalen Bicher der temperamentvollsten
religidsen Revolutiondre und aller leiden-
schaftlichen Neinsager ersten Ranges in der
Weltliteratur zu lesen. Das fiele ihm nicht
einmal ein. Und wie wird es ihm wohl, wenn
er vom echten guten Menschenleben erfahrt:
Dass es, richtig erfasst, nicht bloss darin be-
stehe, keine Sinde zu begehen, sondern
wirklichkeitsgemass zu leben und dement-
sprechend zu wirken. Also nicht brav zu tun
und sich artig zu gebérden, sondern zuerst
und vor allem gut zu sein und saubere
Gesinnung im Herzen zu fragen. Und wenn
er ferner vernimmt, dass das Gebot der
Gott- und Nachstenliebe immer noch das
erste und grosste aller Gebote sei und das
sechste wirklich erst an sechster Stelle
komme — dann werden ihn seine psycho-
physischen Spannungszusténde viel viel weni-
ger quélen. Denn auch die tUberspannte Auf-
merksamkeit bei zu starken Hemmungen
und Abwehrkdmpfen kann die sexuelle Trieb-
kraft peinlich steigern. So braucht also die
Bemiihung um geschlechtliche Reinheit nicht
mehr einzig und allein im Kraftfeld aller sitt-
lichen Anstrengungen zu stehen, Aus jener
Not heraus aber kann der junge Mensch
auch viel leichter den Weg zum Beten fin-
den und zu den heiligen Sakramenten. Auch
die zerschlissenen ,,Formeln"” werden sich
wieder in Formen zuriickverwandeln, und der
liturgische Kult wird ihn mit Ehrfurcht erfil-
len, weil er weiss, dass alle diese sakralen
Dinge den  héchsten kulturellen Ausdruck
religidsen Lebens und Erlebens darstellen.
Und wenn er weiss, dass die katholische
Religion nicht dem bigotten Selbstgenuss
religioser Gefiihle und Stimmungszusténde
gleichgesetzt werden darf, und dass sie auch
nicht in einem raffinierten System von Gebo-
ten und Verboten besteht, dann freut er sich,



sein junges Herz dem so lang verkannten
Herzen Jesu in Hingabe und Opferliebe
schenken zu dirfen. Dann wird er sich gerne
und willig einfigen in die erkannten kleinen
und grossen Zusammenhénge religidser Ge-
meinschaft und der universalen Kirche. Dann
wird er fur sie leben und ihr auch wider-
standslos, in echt kirchlichem Geiste gehor-
chen. Dann soll uns einer kommen und
sagen, nur die lbrigen Altersgenossen setz-
ten sich ganz firr ihre Ideale ein! Die gében
sich hin und opferten alles mit geradezu reli-
gidser Inbrunst und Ergriffenheit, fir Klassen-
kampf, Humanitat, Kulturfortschritt, Blut- und
Bodenmystik, und wie alle ihre religiésen
Surrogate heissen. Nein, unsere katholische
Jugend will und wird leben und sterben fir
ihren transzendenten, dreimal Heiligen Gott,
der sich uns geoffenbart hat durch seinen
eingeborenen Sohn Jesus Christus — sofern
wir dieser Jugend echt und lebensnah zei-
gen, wie sie in der Harmonie von Natur und
Gnade gesund und stark heranreife zum Voll-
alter Christi.

Die Voraussetzung, wie wir sie eben aus-
gesprochen haben, schenkt uns die Frucht
dieser ganzen Untersuchung. So paradox es
erscheinen mag: Die religidse Kri-
sis im Mittelschulalter st
nicht so sehr ein Problem der
katholischenJugend, als viel-
mehr ihrer Seelsorger, Lehrer
und Erzieher. Sie ist vor allem ein
Problem der jugendbildenden Theologen,
der Dozenten wie der Praktiker. Der Frybur-
ger Unterrichtsdirektor, Staatsrat Piller, sagte
einmal, fir die Jugend sei nur das Beste gut
genug. Nach diesem wahrhaft grossen Kon-
zept fordern wir zuerst eine griindliche phi-
losophische und theologische Bildung. Aber
wirklich Bildung, nicht blosses Wissen! Auch
ein zweistéckiger Doktorhut bietet noch
keine Gewabhr fiir den so nétigen Geist, noch
fir die unerlassliche Gabe der Gestaltung.
Psychologie und Padagogik gehdren selbst-

verstandlich weiter zum Ristzeug eines Ju-
gendbildners. Auch sei er ein ganzer Mensch
von der Sohle bis zum Scheitel, gesund am
Leibe und vor allem gesund an der Seele.
Frei muss er besonders sein von den abnor-
men Storungen des Trieb- und Gefihls-
lebens, von neurotischen Leiden und Kom-
plexen. Denn diese geféhrden die religiése
Erziehung katastrophal, Auch hypertrophierte
Rationalisten, Pedanten und sture Willens-
athleten verderben das religiése Leben der
Jugend.

Furwahr, behérdliche Vorsteher und geist-
liche Obern haben es nicht leicht, der unge-
heuern Verantwortung in der Wahl begabter
Lehrer fir die christliche Unferweisung zu
entsprechen. Denn das Charisma ist selten,
so dringend wir gerade fir die religidse Bil-
dung begnadeter Menschen bedirften. Und
es bleibt die Meinung besonders hier ein
verhangnisvoller Irrtum: Wem Gott ein Amt
gibt, dem gibt er auch den Verstand. Denn
Gott" ist in diesem Fall gar zu schnell ein
fahrlassig entstandener Mangel an tiichtigen
Leuten oder die Borniertheit eines engstirni-
gen, ehrgeizigen Vorgesetzten. Weder Ge-
horsam noch guter Wille noch Frémmigkeit
allein ersetzen die Gaben des Geistes und
des Herzens.

Wir massen uns nicht an, durch diesen
Beitrag zum Problem der religiésen Krisis im
Mittelschulalter das letzte Wort gesprochen
zu haben. Wohl aber steht hier das erste.
Denn die Psychologie ist fur alle Fragen der
Erziehung eine grundlegende Wissenschatt.
lhre oft unbequeme Wahrheit liegt im Fun-
dament jeder Bauarbeit an den Seelen.
Wenn aber die Alten sagten: Parvus error
in principio, magnus in fine, so diirfte dieser
psychologische Beitrag die religiose Bildung
unserer reifenden Jugend im Hinblick auf die

Krisis im Mittelschulalter wesentlich for-
dern.
Zirich. Dr. phil. Gallus Jud.

Fachseelsorger fiir psychologische Beratung.

41



	Die religiöse Krisis im Mittelschulalter : Vortrag

