
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 30 (1943)

Heft: 2: Religionsunterricht und religiöses Leben I

Artikel: Die religiöse Krisis im Mittelschulalter : Vortrag

Autor: Jud, Gallus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 15. MAI 1943 30. JAHRGANG + Nr 2

Die religiöse Krisis im Mittelschulalter*
Das Mittelschulalter umfasst eine weite

Spanne jungen Lebens. Es sind die sieben
bis neun Jahre von der beginnenden Reifung
bis zur Mündigkeit. Da geschieht sehr viel

an Leib und Seele. Im Verhältnis zur Zahl

der Jahre sogar ungeheuer viel. Nämlich
eine ganze Umwälzung. Mithin wird auch

das religiöse Leben eine bedeutende
Veränderung erfahren. Wir bezeichnen sie als eine
Krisis.

Dieses Stadium vollzieht sich nicht bei
allen gleich. Bisweilen sieht es aus wie Sturm
und Drang, viel häufiger wie stilles Wachsen,
wie leises, aber mächtig starkes Kommen zur
Fülle und Reife. Zwar bringen diese Jahre

nicht eine Dauerkrise ins jugendliche
religiöse Leben. Doch innerhalb der Mittelschulzeit

„wird es einmal kritisch". Wann das

geschehe, soll jeder selbst entdecken, der

psychologisch sehen lernte. Immer aber
wird dieses Alter eine Zeit der mass- und

richtunggebenden Entscheidung. Sie

bestimmt das spätere religiöse Verhalten
wesentlich und gibt ihm so das bleibende
Gepräge.

Von der Psychologie her soll nun diese

religiöse Krisis kurz und praktisch untersucht

und beschrieben werden. „Kurz und
praktisch" — das gelingt nicht leicht bei diesem
Thema. Die Kürze verlangt das Wesentliche.
Bei der heranreifenden Jugend befindet sich

aber alles im Fluss und Werden. Sie lebt

zwiespältig, in vielen Gegensätzen, und ist

* Vortrag an der V. Konferenz der kath. Mittel-
sdrullehrerschaft der Schweiz vom 14. Jan. 1943.

voller Widersprüche. — Praktisch soll dieser

Beitrag auch noch sein. Mit einer „Ersten
Hilfe bei Unglücksfällen" jedoch würde
unsere Aufgabe schlecht gelöst. Wir bleiben
aber auch nicht bei den äusseren Symptomen

stehen, sondern graben an die Wurzel.
Nicht um die actio practica handelt es

sich hier, sondern um den intellectus
practicus: um das wirklichkeitsgemässe
Wahrnehmen, Auffassen und Denken, das

sich nicht scheut, die tieferliegenden Ursachen

zu sehen. Ferner geht es um das Mit-
und Nachfühlen, um das Verstehen der

jugendlichen Seele. Dies schärft den Blick

für das Moment der religiösen Krisis. Nicht
wie man Krücken und Prothesen baut, soll

hier weiter gezeigt werden, sondern wie sich

gesundes Gehen und Schreiten entwickelt.
Und das alles einmal nicht von der Pädagogik

her — die wir als eine Kunst hochschätzen

— sondern von der Psychologie aus, die
mit der nüchternen Unerbittlichkeit einer
Wissenschaft forscht. Wir möchten verständlich

machen, wie unsere heranreifende

Jugend in ungeschminkter Wirklichkeit
leibhaftig fühlt und wahrhaft denkt, und wie sie

subjektiv, von ihrer Erlebnisseite her,

entsprechend zu erfassen ist. Damit würde zu
einer fruchtbaren Aussprache in choro et in

foro durchaus Wesentliches beigetragen:
nämlich die grundlegendeVoraus-
setzung, der lebendige Gegenstand des

vorliegenden Problems, wie er tatsächlich

ist — nicht wie er sein sollte: also der

Jugendliche in der möglichen Gefährdung
seines religiösen Lebens. Wir müssen es ein-

33



mal wagen, die ganze Breite, Höhe und Tiefe

der erbsündigen Natur unserer Mittelschuljugend

zur Diskussion zu bringen. Nur wer
sie in ihrer psychologischen Struktur kennt,
diese Leib-Seele-Natur in ihrer unbändigen,
quecksilbrigen Vielgestalt, wird hernach als

Seelsorger und Erzieher sich auch naturge-
mäss von der Gnadenordnung her erfcHgeich

um sie bemühen können.

Die religiöse Krisis kommt im Jugendalter.

Nicht als etwas, das nicht sein sollte,
erscheint sie. Nicht als Defekt, nicht als etwas

Abnormes, Krankhaftes *, oder gar als eine
Sünde der Jugend. Sie muss einmal kommen,

diese Krise, wie der Frühling im Jahr,

wie Knospen und Blüten, wie Stürme und

Fröste vom März bis im Mai.

Diese Krise hat ihre inneren (endogenen)

Ursachen. Sie liegen in der Natur des

heranreifenden jungen Menschen; sind also

per se, allgemein und wesensnotwendig.
Man muss sie gut kennen, um das religiöse
Verhalten unserer katholischen Mittelschuljugend

im besonderen richtig zu verstehen.

Wir werden also genetisch aus der Struktur
der jugendlichen Seele in diesen Ausführungen

dem Naturgesetz der psychischen
Entwicklungslinie folgen.

Die religiöse Krisis hat aber auch ihre

äusseren (exogenen) Ursächlichkeiten.
Es sind die propria und accidentia, sie
verleihen dem katholischen Jugendalter das

besondere Gepräge. Und zwar sind es zunächst

die bestimmten und strengen Lehr- und
Kultformen der Kirche in ihrer Eigentümlichkeit
als endgültige Forderungen. Dann aber sind

es auch die Menschen und Menschlichkeiten
der Eltern, Seelsorger und Lehrer, welche

zum genetischen Moment der immanenten

* Es gibt keine rein biologisch bedingte
Pubertäts-Psychopathie oder -Psychose spezifischer Art.
Aber anderweitig präformierte Dispositionen zu psy-
chopafhischen Abwegi^keifen oder psychopathischen

Entwicklungen gelangen da leicht zum Durchbruch.

Die Abgrenzungen in dieser lebenswichtigen
Phase sind allerdings schwierig.

Entwicklung die plastischen Wirkfaktoren der

Ausgestaltung und Führung fügen.

Hinzu kommt, dass die inneren und äusseren

Krisenursachen einander bedingen. Ja,

dass sie eigentlich erst in ihrer oft heillosen

Verquickung die religiöse Krisis endlich
heraufbeschwören und zu akuteren Formen
verschärfen. Wir dürfen sie deshalb nicht
voneinander trennen, sie lassen sich der
rationalen Ordnung wegen höchstens unterscheiden.

Auch ist noch zu bedenken, dass die
angeführten kausalen Gründe wiederum

ebensogut helfen können, die kritisdhe
Entwicklung zu mildern und zu überwinden,
sobald sie eine glücklich gestaltende Hand

in Führung gewinnt. Sie haben also eine
negative und auch wieder positive Wirkkraft.

Wir behalten nun das alles miteinander im

Auge und werden an Ort und Stelle jedesmal

das herausholen, was im Hinblick auf

diese ursächliche Struktur zu sagen ist.

Schliesslich wird sich dann dies und das für

uns ergeben, was wir als Frucht der
Untersuchung in Sinn und Herz aufnehmen. Dort

möge es sich in kluge und weise Liebe und

dann ins lebendige Werk verwandeln.

Der mächtige Pubertätsantrieb des Wachstums

schafft den körperlichen Unterbau der
Reife. Wir setzen die biologischen Vorgänge
als bekannt voraus. Das psychische
Leben wird gewiss durch ihre physiologischen

Rückwirkungen bestimmt. Doch gilt
heute als wissenschaftlich erwiesene Tatsache,

dass die Reifung unsere Geistseele mit der

gleichen autonomen Kraft ergreift wie den
Leib. Die psychischen Entwick-
lungsvorgängevoNziehensich
nach ihren eigenen Gesetzen.

Wir unterscheiden im Mittelschulalter zwei
Phasen: die erste heisst die eigentliche
Pubertät im engern Sinne. Diese Zeit ist

besonders kritisch und verläuft unter unruhigem
Drängen in stürmischen Schüben. Die zweite
Phase nennen wir Adoleszenz. Hier

geht die Entwicklung ruhiger, in steigender
Geschlossenheit voran. Die Grundrichtung

34



zeigt grössere Festigkeit und Bestimmtheit.

— Die beiden Phasen sind nicht scharf
getrennt. Durch eine Uebergangszeit gleitet
die jugendliche Entwicklung mit ungefähr
siebzehn Jahren von der einen in die andere
hinein.

Die Reifezeit bringt das erste
Erblühen des Geistes. Selten plötzlich

und jäh, viel häufiger langsam und gleitend

schubweise, erwacht der junge Mensch

zu seinem eigenen geistigen Leben. Staunend

schaut er um sich und sieht alles neu
und anders. Erschrocken kehrt er zu sich

selbst zurück und findet sein Ich — als eine
Welt für sich, getrennt von allem anderen,

von den Dingen und Menschen. Das Erlebnis

der grossen Einsamkeit kommt über ihn.

Dieses Erwachen ist ein zartes Geschehen.

Wir sollten nicht zu nahe dabeistehen wollen,

wie wir es noch gestern beim Kinde
gewohnt waren. Jetzt heisst es, vor diesem

ehrfurchtgebietenden Werden angemessene
Distanz wahren und warten, bis das junge
geistige Leben unsere Hilfe von sich aus
sucht. Kaum je wie bei diesem Erwachen

weben Ich und Gnade im Mysterium der

Zeit ein Stück Lebensgeschichte der jugendlichen

Seele ganz allein. Drängen wir uns
also nicht vor und nicht auf! Und seien wir
nicht allzu geschäftig mit religiösen
Unternehmungen! Extrabetriebsamkeit über die
gewohnten Uebungen des christlichen

Alltags hinaus verträgt jetzt der jugendliche
Geist nicht. Er ist ja so empfindsam und
verletzbar bis zur Empfindlichkeit. Kommen wir
ihm in dieser seelischen Verfassung zu nah,

so kann er sich uns und auch den frommen

Uebungen verschliessen für lange Zeit.

Lassen wir den jungen Menschen also nur
zuerst in seinem eigenen Inneren merken,
dass er sich selbst nicht versteht. Aus dem
starken Verlangen nach Verstandenwerden

wird er uns dann schon finden. Inzwischen

hat er Tagebücher geschrieben, lyrische
Gedichte gemacht oder in Freundschaften seine

subjektive Selbstverständigung gesucht.

Nachdem ihn das alles nicht erfüllte, wird er
kommen, wenn er uns braucht. Vielleicht
aber bedarf er unser noch gar nicht so
schnell. Das gemässigte Klima gesunden
religiösen Lebens daheim oder im Internat

gleicht ja diese Zustände vorzüglich aus. Es

genügt auch, wenn der Heranwachsende

weiss, dass wir für ihn da sind, dass er uns
erreichen kann und fragen darf. Er wird kommen,

wenn er vor uns Achtung hat und uns
das nötige Verständnis zutraut, weil er erfahren

konnte, dass wir die Jungen auch sonst

nicht als Nummern behandeln und nicht nach

blossem Schema verfahren. Vielleicht aber
kommt er in der Mittelschulzeit überhaupt
nicht zu uns, sondern erst von der Universität

weg, oder wenn er nach vielen Jahren im
Leben draussen steht. Wir hatten durch

unserem Takt klug vorgearbeitet und in seiner

religiösen Krisenzeit ohne Worte auf weite
Sicht hinaus geholfen.

Unter solchen Voraussetzungen wird der
Heranwachsende nicht nur sein junges Ich

finden, er vermag auch sein S e I b s t zu
bilden. Dieser Vorgang ist für die religiöse
Entwicklung besonders kritisch, denn er
arbeitet die grundlegende Form und Haltung
des christlichen Charakters heraus. Der
reifende Mensch ist in seiner ersten
Entwicklungsphase durchwegs ichbezogen.
Die beginnende Kraftsteigerung bringt ihm

ein gehobenes Selbstgefühl und Geltungsbedürfnis.

Es ist noch nicht Geltungssucht,
kann es aber werden, wenn wir es zu viel
oder zu wenig beachten. Jedenfalls bedarf
es der Schonung, damit der leicht Verletzbare

nicht in Verneinung oder Angriff
gedrängt wird oder sich in den gefährlichen
Selbstgenuss der Einsamkeit zurückzieht.

Gegen Ende der Vorpubertät und im Anfang
dieser Periode (also bei Mädchen mit zwölf,
bei Knaben mit dreizehn bis vierzehn Jahren)

beginnt ohnehin eine Zeit der Negation

aller bisherigen Bindungen.
Sie bildet sich weiter zu der

sogenannten zweiten Trotzphase aus, die etwa

35



zwei bis neun Monate dauern kann und mit
zirka fünfzehn Jahren ihren Höhepunkt
erreicht.

Begünstigt durch die Lockerung der
Charaktergrundlagen, kommt mit der geistigen
Reifung das Erlebnis des Zweifels.

Die kindliche Leichtgläubigkeit wird
überwunden, bisweilen in gewaltsamer
Rebellion beiseite geworfen. Der junge Mensch
möchte geistig selbständig werden. Und
doch ist das Bedürfnis nach Halt und Normen

so gross! Aber alles wird fraglich und
problematisch. Der Sinn für Zusammenhänge ist

erwacht. Der Wissensdrang des Kindes
verwandelt sich in den Forschungstrieb. Das

Mädchen möchte wissen, ob die Dinge ganz
seien und ungeteilt und in ihrer,Totalität
auch schön und harmonisch, damit sie

beglücken. Der Knabe forscht „wie es denn

eigentlich zugehe" bei den Dingen und

Menschen, wie es sich innerlich mit ihnen
verhalte. Die „Entzauberung der Welt" ist

sein Anliegen *.

Erwacht ist gleichzeitig auch — mit dem
Forschungsdrang — die logische
Kritikfähigkeit. Infolge ungenügender
Kenntnis der Wirklichkeit und Unterschätzung

ihrer Bedeutung ist aber die jugendliche

Kritik ungeheuer radikal, übertrieben
und überspitzt. Alles wird zudem möglichst
vereinfacht, rasch abgetan und durch wenige
Kategorien in Schlagworten erledigt.
Besonders die Werturteile sind schnell fertig.
Das ganze Denken hat einen rationalistischen

Grundzug, im seltsamen Widerspruch zur
Irrationalität des jugendlichen Wesens, zur

* Auch wie es mit dem Werden des Menschen

bestellt sei, beginnt hier die Jugendlichen mehr zu

interessieren. Es geschieht nicht so sehr aus
geschlechtlicher Neugier, als vielmehr eben aus jenem
Forschertrieb: sie möchten alles wissen, besonders

das, was in den wohlgemeinten schamhaften und

moralisch sauberen Büchlein nicht steht, die man

ihnen zu dieser Zeit verlegen in die Hand drückt.

In diesem Alter ist nüchtern naturwissenschaftliche

Autklärung das Beste — sofern sie überhaupt noch

nötig ist.

Chaotik der Triebe, Gefühle und
Stimmungsschwankungen. Ganz besonders bei den

Knaben, ausnahmsweise auch bei den Mädchen,

beginnt hier jenes grosse Staunen, das

wir von den Griechen der Antike her als den

Anfang aller Philosophie kennen. Tatsächlich

sind in diesem Alter philosophische Anwandlungen

und Versuche fast so häufig und

entwicklungsnotwendig wie poetische Ergüsse.

Sie verschwinden aber nach der ersten Phase

wieder und werden später als eine Art
Entwicklungskrankheit betrachtet. Die
Pubertätszeit arbeitet an der geistigen Bewältigung
dieser Problematik, die Adoleszenz dagegen
erstrebt die willentliche Stellungnahme zur
endgültigen Charakterfestigung.

Hier entsteht der religiöse Konflikt

um Glauben und Wissen.
Auch in dieser Frage findet sich der junge
Mensch i. a. ohne schwere Kämpfe zurecht,
sofern das Glaubensleben des Kindes in

Familie und Schule gesund und tief
verankert wurde. Sobald er aber in seiner doch
unausweichlichen Problematik des reifenden

Alters nicht richtig verstanden wird, bricht
die Krise aus. Schüchtern vielleicht bekennt

er einmal: „Ich habe Zweifel gehabt." Es

ging etwa um die Schöpfungsgeschichte, um
die Sündflut, Wunder, Fortleben nach dem

Tode, Gottes Dasein usw. Und man sagt
ihm: „Was, Glaubenszweifel? Das ist schwere

Sündel", oder: „Eine Dummheit das, wie
kann man auch!" Und der Arglose wird in

seine eigene Hilflosigkeit und Verwirrtheit

zurückgestossen. Er wagt sich nicht mehr zu

melden, bohrt und grübelt, sucht Bücher und

Auswege in seiner Not der Seele, auf der

nun auch noch die Gewissensfrage lastet.

Wenn er also keinen Zweifel haben darf —
und doch zweifeln muss, wie soll er sich da

noch zurecht finden? Nach einem solchen

Schock flieht er, wann und wie irgend nur

möglich, in eine liberale Schule, verschlingt

gierig ihren gefährlichen Geschichtsunterricht,

liest Nietzsche, Schopenhauer,
aufgeklärte Zeitschriften und Zeitungen und

36



alles, was immer seinen wankenden Glauben
noch vollends erledigen kann. Oder er sucht
sein Heil in positivistischer Naturwissenschaft,
vielleicht im Studium der Medizin, wo die

Fragezeichen für ihn nur noch grösser und

die Welträtsel noch quälender werden. Denn

rein empirische Forschung löst keine
philosophischen Fragen, noch weniger kann sie
den Glauben ersetzen.

Diese ganze verhängnisvolle Kette nahm

ihren Anfang im Missversfändnis der jugendlichen

Seele durch den Beichtvater oder
Lehrer. Jene Zweifel waren gar keine
sündhaften dubitationes. Die Schwierigkeiten
dienten nur der religiösen Auseinandersetzung

mit dem früheren Kinderglauben. Der
vermeintliche Sünder suchte auch dadurch
seine Selbstverständigung. Er wollte ja nur
das Glaubensgut, das ihm gegen seinen Willen

fraglich geworden war, für sich wieder
in Besitz bringen, um es noch fester zu
haben.

Da müssen wir also mehr den Heranwachsenden

selbst ernst nehmen, als seine
Spekulationen, mehr den Ringenden im Blick
behalten, als das, w a s er denkt und sagt. Es

geht ihm ja — ohne dass er es selber weiss

— vielmehr und vor allem um die
persönliche Auseinandersetzung
mit der Wahrheit als um das Suchen nach

ihr. Sein Kampf ist psychologisch zuerst
Ausdruck seines Lebensgefühls. Er denkt ja fast

durchwegs ichinteressiert, von seiner inneren

Einstellung bestimmt (katathym, affektgebunden),

und selten sachlich, objektiv nüchtern.
Auch Selbstsicherung kann dabei mitspielen,
der Vorwand moralischen Versagens auch,

oder die Freude am Renommieren, am Grosstun

und Sich-wichtig-machen. So wird aus
dem Dialog mit ihm sehr häufig Dialektik,
Streitkunst mit Worten oder halbverstandenen

Begriffen. Die Diskussionen dienen vielfach

dem Kampfspiel, in dem der junge
Mensch seine Waffen des Geistes wetzt und

schärft. Die Kämpferrolle macht ihm Spass.

Er probiert den Gegner aus und misst seine

Kräfte mit ihm. Ueberdies zeugt sein Protest

oder die Krifisierlust von kompensierter
Ohnmacht. Das alles ist herrlich harmlos.

Aber es wird schlimm, wenn der

Seelsorger oder Herr Professor diese Dinge
nicht merkt. Wenn er nicht weiss oder ver-
gisst, dass er keinen ebenbürtigen Gegner
vor sich hat, sondern einen werdenden,
unfertigen, noch mit sich selbst und um sein

Innerstes ringenden Menschen. Es ist

verhängnisvoll, wenn der Seelenbildner sich

provozieren lässt, wenn er den Kampf als

freche Herausforderung nimmt, oder wenn

er mit seiner professoralen Logik triumphieren

möchte in diesem Kampf mit ungleichen
Waffen. Dann wird er klein, ganz klein in

den Augen der Jungen — ein fairer Fuss-

baller ist ihnen lieber! Vorbei ist es auch mit
seiner Autorität. Sie kehren ihm den Rücken.

Und da sie Amt und Person, Person und
Sache noch nicht zu unterscheiden
vermögen, müssen es später die Kirche und der
Glaube büssen.

Im günstigen Falle aber geschehen wahre
Wunder. Es ist der geistig „Widerspenstigen
Zähmung", wenn der religiöse Führer einen

hellen, wachen Kopf hat. Wenn er viel weiss

und kann, aber noch mehr Humor und Güte
im Herzen trägt und viel viel Geduld
aufbringt, die ungestüme Logik der Jugend zu

ertragen. Er bedarf hier also mehr der

Psycho-Logik als der Logik!

Das wachsende Kraft- und Selbstgefühl der

Jugend regt sich mächtig. Sie möchte los

von der Kindheit, fort von der Vergangenheit

und von allem Vergangenen. Zusammen
mit dem Geltungsbedürfnis meldet sich aus

der Tiefe der Seele ein unbändiger
Freiheitsdrang. Auch diese Tendenz führt

zu religiösen Konflikten. Vorschriften und

Regeln werden unliebsam bis zu völliger
Ablehnung. Es kommt zum Aufbegehren, zu
Widerstand und Trotz. Das geschieht nicht

aus Ungehorsam oder Lieblosigkeit. Die

Jugend möchte frei sein. Und zwar wieder
nicht aus böser Freude am zügellosen Leben,

37



sondern um jung sein zu dürfen und sich

entfalten zu können, ohne Programm und

ohne Organisation. Gefördert durch Zweifel

am Alten und durch die kritische Einstellung

zum Erzieher, richtet sich dieser Freiheitsdrang

gegen alle Tradition und jede Autorität.

Er lehnt sich auf gegen die Ermahnungen
der Lebenserfahrung. Der Heranwachsende

will selbst Erfahrungen machen, die dann das

innere Sein umbilden. Dem häufigen Gottesdienst,

den langen Predigten, der befohlenen
Beicht und Kommunion weicht er aus. „Er
geht nicht mehr gern in die Kirche", heisst

es dann von ihm, „und isch doch früehner

so e fromms Büebli gsy".

Der weise Seelsorger wird hier nicht
erschrecken, nur zunächst die Zügel lockern.
Es dauert ja gar nicht lange, so kehrt der

junge Mensch wieder zurück, und zwar als

ein anderer, der er früher war. Diese

vorübergehende Lockerung kommt der
Entwicklung entgegen. Was nicht unbedingt
Pflicht ist, wird man also wirklich freigeben.
Ganz frei, sagen wir. Bei dieser vornehmen

Haltung ihrer Erzieher kommen die Jugendlichen

zur reinlichen Scheidung zwischen un-
umstösslichen Prinzipien der Mitte und schönen,

jedoch zusätzlichen Dingen der Peripherie.

Gerade diese Freiwilligkeit kann hier zur
Folge haben, dass die jungen Leute dann

mehr als nur die blosse Pflicht erfüllen. Naive

Pädagogen meinen dagegen, man sollte in

dieser Zeit eher mehr als weniger von der

Jugend fordern — und gerade auf dieser

Forderung liegt der psychologisch falsche

Akzent! Die Folgen dieser verkehrten
Auffassung beweisen das Gegenteil: es stellt sich

religiöse Uebersättigung ein, der Ueberdruss
kommt und der Ekel. Nicht selten hört man
ältere Akademiker sagen: „Wir haben im

Kollegi für unser Lebtag gebetet und die
Messe besucht." Diese zwar billige und

bedenkliche Ausrede hat aber eine ihrer Wurzeln

gewiss auch im Mangel an

psychologischem Verständnis für das bekömmliche
und erträgliche Mass von religiösen Uebun-

gen. Das Moment der Freiheit und Freiwilligkeit

sollte hier klug und weise in das religiöse
Gemeinschaftsleben eingebaut werden.

Alles religiöse Muss weckt in der Krise des

Mittelschulalters die Stimmung der Opposition.

Häufige Mahnungen bewirken
dasselbe. Macht man aber erst noch Vorwürfe,
spricht man von Bosheit und Schlechtigkeit,
von Christusfeindschaft und Kirchenhass,

dann kommt der Widerstand. Weder
moralischer Druck noch Drohungen, kein Zwang
und kein Kunstgriff wird das jugendliche Herz
wieder öffnen. Es hat sich verbarrikadiert
und bleibt verschlossen, vielleicht für immer.
Nichts kommt an die reifende Jugend heran,

wenn sie selbst nicht will. Jetzt beginnt s i e

zu wählen, welche Fremdeinflüsse sie in der

Erziehung gestatten will. Zuerst löst sie sich

von den frommen Eltern los, dann von diesem

oder jenem bestimmten Seelsorger und

Lehrer. Nicht die Führerschaft als solche lehnt
der junge Mensch hier ab. Er sucht sie sogar,
aber in anderer, neuer Form. Es brauchen

nicht einmal lebendige Menschen zu sein,

denen er folgt. Heldische Vorbilder genügen
oft schon. So liebt der Pubeszent in der

Karl-May-Phase nicht nur Indianerhäuptlinge
und kühne Piloten, sondern auch gut
geschnitzte Heilige vom urwüchsig kräftigen
Schlag. Die Hauptsache ist, dass diese
Vorbilder echt seien und wahr. Nicht zurechtfrisiert

oder gehämmert, je nach Alter und

Geschmack der Zeit.

Seien wir also auch in religiösen Dingen
weitherzig und grosszügig mit der
Mittelschuljugend! Dazu bedarf es allerdings einer
herzhaften Befreiung von jenem muffigen
manichäisch-jansenistischen Misstrauen gegen
die erbsündige Natur. Dann kommen wir
auch zum christlichen Wagnis des

Vertrauens gegenüber den heranreifenden
Menschen. Noch mehr als den Moralpauker hassen

sie aus tiefstem Grunde alle jene
Schlangenfänger, die ihnen nachschleichen und

-schnüffeln, und die sie mit Listen und Ränken

in Fallen zu fangen suchen. Wer ihnen

38



aber traut, dem vertrauen sie auch, Sie spüren

es ja nach und nach selbst, dass sie Halt
und Stütze brauchen, dass sie im Werden
sind und mit sich selbst und der Welt allein
nicht fertig werden. Ihre Emanzipation galt
ja gar nicht der Religion, sondern zunächst

nur ihrer eigenen religiösen Vergangenheit.

Vom richtigen Verständnis für
diese Lage hängt es ab, ob ein Mensch in

magischer Verstricktheit mit der Religion
weiterlebe, das heisst: in ständiger Gottesangst

vor Sünde und Strafe seelisch bange,
ob er also religiös infantil bleibe — und wie
viele viele „fromme Seelen" sind es noch!

—• oder ob er sich zur wahren Freiheit der
Kinder Gottes durchringen könne.

Aus der Abgeschiedenheit des Für-sich-
Seins im eigenen Ich und Selbst drängt es

den heranwachsenden Menschen ins Leben

hinein. In die ihm noch ferne Welt, an der
alle teilhaben und die absolut gilt für alle.
In der gleichen Richtung bewegt ihn die
Unruhe zu Gott. Er muss ihn nicht suchen, seinen

Gott, wie die nichtkatholischen

Altersgenossen. In der Kirche bei gemässigter,
ruhig geformter Frömmigkeit aufgewachsen,
verlief sein religiöses Leben still und stetig.
Plötzliche religiöse Durchibrüche, wie

Bekehrungen, Erweckungen und Exaltationen wären
unter den normalen Voraussetzungen schon

verdächtig. Die unbedingte Anerkennung der
katholischen Religion ist ihm auf dem Grunde
seiner Seele selbstverständlich. Er lebt in der
Endgültigkeit, wie man diese religiöse Situation

psychologisch bezeichnen würde.

Endgültigkeit aber beruhigt immer und gleicht
aus. Und doch kann es im Mittelschulalter

gerade hier auch zu einer Krise kommen.

Wir haben schon gesehen, wie in diesen

Jahren der Zweifel aufsteigt, wie sich der
Heranwachsende vom Althergebrachten zu

befreien sucht. Wir wissen aber auch, dass

er zutiefst nach Halt und Hilfe verlangt. Nun

wären die Hilfe und der Halt gewiss da: in

der bald zweitausendjährigen Kirche mit
ihrer uralten Erfahrung und wahrhaft gött¬

lichen Weisheit und Lehre. Aber, worauf es

in diesen Jahren ganz besonders ankommt,
das müssen so viele entbehren! Vernehmen

wir, was ein Gymnasiast der mittleren Klassen

aus seinem Kreis der Jugendbewegung
schreibt: „Das Fromme da hört sich ganz
anders an als in der Kirche und ,in Religion'I
Man kann sich ordentlich etwas dabei denken.

Man wird ganz warm dabei Der hat's

von der Seele geschrieben.
Wie alles andere, so muss der heranreifende

Mensch in diesem Alter auch seinen
Glauben neu erwerben. Denn er soll jetzt
sagen können: Das ist mein Glaube,
meine Wahrheit, mein Christus, meine
Kirche, und später dann: das ist unsere
heilige Religion. Echte religiöse Gemeinschaft
erbaut sich nur aus echtem persönlichem
Glauben. Was der Jugendliche aber jetzt
erwerben soll zu dauerndem und sicherem

Besitz, das will und muss er innerlich
erleben. Es ist, wie wenn uns der liebe Gott
durch die seelische Struktur des
Mittelschülers einen Wink geben wollte, wie er es
haben möchte: beim Beginn der Pubertät ist

nämlich das Maximum der Leistungsfähigkeit
des mechanischen Gedächtnisses erreicht.
Wie es nun wieder abnimmt, wächst das

Gedächtnis für sinnvolle Zusammenhänge. Und
die Leistung wie die Lernlust hängt vom
Interesse für den Gegenstand ab. Vorbei ist es

also mit dem blossen Auswendiglernen. Die

reproduktive Mechanik des Redens und Tuns

muss dem bewussten Leben weichen. Das

menschliche Leben aber ist nur dann produktiv,

wenn es nicht nur g e lebt, sondern auch

e r lebt wird, das religiöse wie jedes andere.

Kein Wunder, hat das „Ungeheuer
Gewohnheit", wie St. Ephrem die consuetudo

nennt, dem heranwachsenden Menschen die

gewöhnliche Sonntagsreligion verleidet! Er

hasst allen religiösen „Betrieb". Die
altehrwürdigen liturgischen Formen, die so oft zu
blossen Formeln abgeschliffen wurden, sagen

* Spranger Ed., Psydhologie des Jugendalters S.

297.

39



ihm nichts. Die stereotypen Gebetsübungen
und Andachten, vor allem der Rosenkranz,
sind ihm zuwider. Die Predigt findet er
langweilig, das Hochamt endlos, die religiösen
Pflichten eine Muss-Religion. Es fehlt ihm
eben etwas bei allem: Nämlich der Sinn
und die Seele.

Als Kind tat er, was man ihm sagte. Blind
tat er es und meistens auch mit artiger
Selbstverständlichkeit. Er fügte sich leicht, denn

er brauchte noch nicht zu verstehen, weshalb

und warum er zu den frommen Uebun-

gen angehalten, geschickt und befohlen
wurde. Jetzt aber muss ihm der Sinn und

die Bedeutung dieser Dinge aufgehen und

lebendig werden. Da kann er das Verständnis

nicht so sehr durch die Uebung erwerben,
sondern soll vielmehr die Uebung durch das

Verständnis lieber gewinnen. Und dazu muss

man ihm helfen *.

Erst wenn es ein begnadeter Seelsorger
oder Lehrer versteht, mit dem reifenden
Menschen zu fühlen, von ihm her zu denken,
in seiner, eben der Jugend eigentümlichen
Sprache zu reden — dann geht sie ihm auf,
die Religion! Wenn er also nicht mehr bloss

angepredigt wird, sondern die lebendige,
glutvolle Verkündigung des Wortes Gottes
vernehmen darf, dann zieht der Frühling in

seine junge Seele. Wenn er im Unterricht

persönlich, in seinem Innern, angesprochen
wird, dann fühlt er sich an seinem ganzen
Wesen gepackt und zuinnerst ergriffen. Wie
muss er staunen, wenn sein Religionslehrer
die Substanz der katholischen Lehre ins helle
Licht zu heben versteht! Wie gerne wird er
auf Apologetik verzichten, die oft so faden-

* Zudem erschöpft sich Religion nicht in blosser

Devotion als Andachts -Uebung, Deshalb Nesse

sich sportliches Training oder soldatischer Drill sehr

schlecht mit religiöser Uebung vergleichen. Denn

der actus religiosus, als höchster actus humanus

überhaupt, wird schon vom heranwachsenden
Menschen auf wesentlich anderer Ebene vollzogen als

die geist- und seelenlosen Aufomatismen des

Sportplatzes und des Kasernenhofes.

scheinig doziert wird, wenn er die mächtigen
Tragpfeiler des Dogmas in ihrer ganzen,
unerschütterlichen Grösse erkennt. Dann muss

man ihm gar nicht erst verbieten, die

katastrophalen Bücher der temperamentvollsten
religiösen Revolutionäre und aller
leidenschaftlichen Neinsager ersten Ranges in der
Weltliteratur zu lesen. Das fiele ihm nicht

einmal ein. Und wie wird es ihm wohl, wenn
er vom echten guten Menschenleben erfährt:

Dass es, richtig erfasst, nicht bloss darin
bestehe, keine Sünde zu begehen, sondern

wirklichkeitsgemäss zu leben und

dementsprechend zu wirken. Also nicht brav zu tun

und sich artig zu gebärden, sondern zuerst
und vor allem gut zu sein und saubere

Gesinnung im Herzen zu tragen. Und wenn

er ferner vernimmt, dass das Gebot der
Gott- und Nächstenliebe immer noch das

erste und grösste aller Gebote sei und das

sechste wirklich erst an sechster Stelle

komme — dann werden ihn seine psycho-
physischen Spannungszustände viel viel weniger

quälen. Denn auch die überspannte
Aufmerksamkeit bei z u starken Hemmungen
und Abwehrkämpfen kann die sexuelle Triebkraft

peinlich steigern. So braucht also die

Bemühung um geschlechtliche Reinheit nicht

mehr einzig und allein im Kraftfeld aller
sittlichen Anstrengungen zu stehen. Aus jener
Not heraus aber kann der junge Mensch
auch viel leichter den Weg zum Beten

finden und zu den heiligen Sakramenten. Auch

die zerschlissenen „Formeln" werden sich

wieder in Formen zurückverwandeln, und der

liturgische Kult wird ihn mit Ehrfurcht erfüllen,

weil er weiss, dass alle diese sakralen

Dinge den .höchsten kulturellen Ausdruck

religiösen Lebens und Erlebens darstellen.

Und wenn er weiss, dass die katholische

Religion nicht dem bigotten Selbstgenuss

religiöser Gefühle und Stimmungszustände

gleichgesetzt werden darf, und dass sie auch

nicht in einem raffinierten System von Geboten

und Verboten besteht, dann freut er sich,

40



sein junges Herz dem so lang verkannten

Herzen Jesu in Hingabe und Opferliebe
schenken zu dürfen. Dann wird er sich gerne
und willig einfügen in die erkannten kleinen

und grossen Zusammenhänge religiöser
Gemeinschaft und der universalen Kirche. Dann

wird er für sie leben und ihr auch

widerstandslos, in echt kirchlichem Geiste gehorchen.

Dann soll uns einer kommen und

sagen, nur die übrigen Altersgenossen setzten

sich ganz für ihre Ideale ein! Die gäben
sich hin und opferten alles mit geradezu
religiöser Inbrunst und Ergriffenheit, für Klassenkampf,

Humanität, Kulturfortschritt, Blut- und

Bodenmystik, und wie alle ihre religiösen
Surrogate heissen. Nein, unsere katholische

Jugend will und wird leben und sterben für
ihren transzendenten, dreimal Heiligen Gott,
der sich uns geoffenbart hat durch seinen

eingeborenen Sohn Jesus Christus — sofern

wir dieser Jugend echt und lebensnah

zeigen, wie sie in der Harmonie von Natur und

Gnade gesund und stark heranreife zum Vollalter

Christi.

verständlich weiter zum Rüstzeug eines

Jugendbildners. Auch sei er ein ganzer Mensch

von der Sohle bis zum Scheitel, gesund am

Leibe und vor allem gesund an der Seele.

Frei muss er besonders sein von den abnormen

Störungen des Trieb- und Gefühlslebens,

von neurotischen Leiden und
Komplexen. Denn diese gefährden die religiöse
Erziehung katastrophal. Auch hypertrophierte
Rationalisten, Pedanten und sture Willensathleten

verderben das religiöse Leben der

Jugend.

Fürwahr, behördliche Vorsteher und geistliche

Obern haben es nicht leicht, der
Ungeheuern Verantwortung in der Wahl begabter
Lehrer für die christliche Unterweisung zu

entsprechen. Denn das Charisma ist selten,

so dringend wir gerade für die religiöse
Bildung begnadeter Menschen bedürften. Und

es bleibt die Meinung besonders hier ein

verhängnisvoller Irrtum: Wem Gott ein Amt

gibt, dem gibt er auch den Verstand. Denn

„Gott" ist in diesem Fall gar zu schnell ein

fahrlässig entstandener Mangel an tüchtigen
Leuten oder die Borniertheit eines engstirnigen,

ehrgeizigen Vorgesetzten. Weder
Gehorsam noch guter Wille noch Frömmigkeit
allein ersetzen die Gaben des Geistes und
des Herzens.

Wir massen uns nicht an, durch diesen

Beitrag zum Problem der religiösen Krisis im

Mittelschulalter das letzte Wort gesprochen
zu haben. Wohl aber steht hier das erste.
Denn die Psychologie ist für alle Fragen der
Erziehung eine grundlegende Wissenschaft.
Ihre oft unbequeme Wahrheit liegt im
Fundament jeder Bauarbeit an den Seelen.

Wenn aber die Alten sagten: Parvus error
in principio, magnus in fine, so dürfte dieser

psychologische Beitrag die religiöse Bildung
unserer reifenden Jugend im Hinblick auf die

Krisis im Mittelschulalter wesentlich
fördern.

Zürich. Dr. phil. Gallus Jud.

Factiseelsorger für psychologische Beratung.

Die Voraussetzung, wie wir sie eben

ausgesprochen haben, schenkt uns die Frucht

dieser ganzen Untersuchung. So paradox es
erscheinen mag: Die religiöse Krisis

im M i 11 e I s c h u I a 11 e r ist
nicht so sehr ein Problem der
katholischen Jugend, als vielmehr

ihrer Seelsorger, Lehrer
und Erzieher. Sie ist vor allem ein

Problem der jugendbildenden Theologen,
der Dozenten wie der Praktiker. Der Frybur-

ger Unterrichtsdirektor, Staatsrat Piller, sagte

einmal, für die Jugend sei nur das Beste gut

genug. Nach diesem wahrhaft grossen Konzept

fordern wir zuerst eine gründliche
philosophische und theologische Bildung. Aber

wirklich Bildung, nicht blosses Wissen! Auch

ein zweistöckiger Doktorhut bietet noch

keine Gewähr für den so nötigen Geist, noch

für die unerlässliche Gabe der Gestaltung.
Psychologie und Pädagogik gehören selbst-

41


	Die religiöse Krisis im Mittelschulalter : Vortrag

