
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 2: Strafe II

Artikel: Strafprobleme

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Der Erzieher und Lehrer verdient die
Palme, der mit dem Blick seines Auges,
mit dem Ton seiner Stimme und mit dem

autgehobenen Finger eine kleine Herde in

Zucht und Ordnung und zugleich in

Freude und Vertrauen zu erhalten weiss.

— Jede Freude hat hienieden eine Träne

im Auge. Für jede Träne gibt es aber

auch einen Freudenstrahl, und dieser soll

am wenigsten tehlen bei jenen Tränen,
welche man zu erzieherischen Zwecken
dem Kinde auspresst. Ein Strahl der Liebe
wird auch sie verklären, und dann wird
diese Träne für das Kind nicht Verlust sein,
sondern Gewinn für das Leben."

St. Gallen. August Lehmann.

Strafprobleme
Vom Boden des Philosophen aus gesehen;

von einem praktizierenden Landpfarrer kommentiert.

Leitfaden dieser Erörterungen ist die Dissertation

von Hochw. Herrn Dr. P. Ildefons
Betschart O. S. B.: „Das Wesen der
Strafe" (Benziger, Einsiedeln, Fr. 3.70).

Es ist typisch wissenschaftlich gehandelt, dass

der Autor nicht einfach voraussetzt, dass er
selbst und auch sein geneigter Leser „natürlich"

schon wissen, was „Strafe" sei, sondern
dass er das Wesen der Strafe zu ergründen
sucht.

Im 1. Kapitel wird nach dem Standort
des Strafproblems innerhalb der
Sittlichkeit geforscht.

1. Resultat: Das Handeln folgt dem Sein.

Der immanenten Seinsteleologie folgt das

zweckgerichtete Handeln. Jede wahre Ethik muss
Zweckethik sein (S. 15/16).

Kommentar: Die Thomas-Ethik, wie sie

nicht zuletzt in Freiburg i. Ue. doziert wird, geht
in ihren Ueberlegungen immer vom eigentlich
menschlichen Akt (actus humanus) aus, d. h. von
jenem Akt, der willentlich aus innerem Prinzip
mit Zweckerkenntnis hervorgeht (S. 18). „Nur
dieser vollmenschliche Akt steht im ganzen
Strafkomplex zur Diskussion." Einverstanden!

Dagegen müssen wir leider feststellen, dass die

Ausbildung des menschlichen Aktes in der
modernen Schule, in der modernen Katechese

und auch in der modernen Pasforation im argen
liegt. Dies hat zur Folge, dass in der Praxis

sozusagen alle „Strafmethoden" in der Luft hängen.

Die „Pädagogikreform" muss also beim

„actus humanus" einsetzen. Tut sie es nicht, so

vermögen wir sie überhaupt nicht ernst zu
nehmen.

2. Resultat: „Die Folgen (des Handelns)
nicht beachten, heisst blind, unvernünftig,
unsittlich dreinleben, das Menschenwesen und das

Leben nicht nach ihrer wahren Realität nehmen"
(S. 19).

Kommentar: So leben heute viele — die
meisten. Zudem: Sehr vieles, das an sie
herankommt und das man (namentlich in

Finanzsachen) sogar geflissentlich als „Pflicht" an sie
herankommen lässt, ist direkt daran interessiert,
dass im Volke der „actus humanus" nicht sobald
wieder auflebe und das Eigenständige, der
Gemeinschaft irgendwie Uebergeordnete „der
freien Natur der menschlichen Person" (vgl.
S. 106) möglichst unterdrückt bleibe.

3. Resultat: „Die Strafe: Vergeltungsantwort

für eine sittlich schlechte Handlung, ist

mithin in der Ordnung der Gerechtigkeit, in

der Sphäre des Rechtes; diese hinwiederum ist

in der sittlichen Ordnung im allgemeinen"
(S. 23).

Kommentar: Praktisch wird selten auf

der Basis von Grundsätzen, sondern meistens

gemäss der Parteiinteressen oder auch gemäss
der zufälligen Laune der Machtbesitzenden
bestraft oder nicht bestraft. Von dieser Tatsache

aus gesehen, kann man jungen Leuten, welche
die Strafe fürchten, nur den (ethisch freilich
hinkenden) Rat geben: Hütet euch, mit jenen, die
Macht besitzen, in ihrem Geltungsbedürfnis, an

ihrem Ehrenpunkt oder auch in ihrem Geldhunger

in Konfliktsberührung zu kommen, und ihr

werdet es gut haben. Ihr werdet so ziemlich
sicher nicht nur nie bestraft, sondern sogar in

überreichem Masse protegiert werden.
Beachtet ferner, dass ihr, an irgend einem

„massgebenden" Ort verklagt, nur selten

Gelegenheit zu eurer Verteidigung finden werdet

47



(vgl. S. 109). Es wird sogar in den meisten Fällen

über euch geurteilt und gegenüber euch

gehandelt werden, ohne dass ihr es einstweilen

nur ahnt, dass jemand (und wer?) gegen euch

vorging. Wie in jedem andern, so spielt auch in

eurem „Welttheater" das, was hinter den Kulissen

geht, die Hauptrolle und nicht das, was sich

vor euren Augen abwickelt.
Aus dem 2. Kapitel: Der Begriff

Strafe.
Resultat: „Zur geordneten Betätigung

setzt der zweite Akt die unbehinderte und
unbeschädigte Form des wirklichen Seins voraus"
(S- 27).

Kommentar: Die grosse und keineswegs

nur etwa kriegszeitbedingfe Inanspruchnahme
des jungen Menschen von heute durch ein
Vielerlei von Organisationen bedeutet eine
fortwährende Behinderung und Beschädigung seines

wirklichen Seins. Er verfügt weder über seine

Kraft, noch über seine Zeit, noch über sein Geld
mehr. Er kann nichf nur, sondern muss direkt
Tag für Tag von einem „Sachübel" ins andere

fallen, ohne dass dieses ihm auch als sein

persönliches „Tatübel" ausgelegt werden kann.
Da aber die Strafe wesentlich eine
Beziehung zu einer vorausgegangenen

Schuld (S. 29 unten) besagt,
betrachten wir selbst nach den vorliegenden
Umständen die Bestrafung Jugendlicher meistens als

inopportun. Dies, wohlverstanden, nicht etwa aus

phänomologischer, sondern direkt aus aristote-
lisch-thomistischer Schau über Sein und Wert
der Strafe. Mit andern Worten: Bevor sich
die Führung selbst wieder der naturrechtlichen

Prinzipien unterordnet, kann der Geführte
nicht nach Grundsätzen bestraft — oder auch

belohnt — werden, welche von seinen Erziehern

selbst gröblich missachtet werden.

Wir greifen indessen schon ins 3. Kapitel

„Der innewohnende Zweck der
Strafe" hinüber, wenn wir in diesem

Zusammenhang auch darauf hinweisen, dass

dem Jugendlichen von heute bezüglich
manchem, das man ihm vorwirft, das persönliche
Bewusstsein der Strafwürdigkeit abgeht..
und abgehen muss. Steht er doch bezüglich

allzu vielem, was er tun oder lassen soll,
unter Anwendung von Zwangsakten („actus
violentiae"), als dass er eine Verantwortung

auf sich nehmen könnte, von der er weiss, dass

er sie unter den vorliegenden Umständen gar
nicht zu tragen hat. Moralisch verpflichten kann

eben, im Sinne des Aquinaten gesprochen, nur
ein Gesetz, das wirklich „eine Anordnung der
Vernunft zum Gemeinwohl" und „eine massvolle

Ordnung des Rechtes" darstellt. Wo eine
„Autorität" den Sinn für das vernünftige Mass
verloren hat, ihren Willen aber dennoch zwangs-
mässig durchsetzt, verliert sie zum mindesten
das moralische Recht zur Strafe. Und soweit sind
wir heute, wenigstens in sehr vielen Fällen.

Die auch von P. Betschart vertretene Idee,
dass jede im Kosmos schuldbarer Weise
verursachte Unordnung schon aus metaphysischen
Erwägungen heraus eine Vergeltungssühne
verlange, ist gewaltig. Wie und von welchem

„Schwertträger der strafenden Gerechtigkeit"
sofl nun aber — schon auf dieser Welt — auch

der auf Selbstverschulden beruhende Irrtum

jener bestraft werden, die weite Kreise der
Gesellschaft falsch führten? In der ontologischen
Ordnung oder doch auf Grund derselben? Das

Problem ist delikater Natur, gewiss. Aber es ist

doch von dringlichem Charakter. Wenn man
aber aus ja leicht verständlichem Rücksichtsbedürfnis

gegenüber jenen, die da Macht
haben, an dieses Problem herantreten will, so

begründe man uns wenigstens — und zwar
ebenfalls metaphysisch — das Recht zum
Vorbeisehen an der nun von uns aufgegebenen
Fragestellung, die übrigens aus dem Herzen

vieler, „aus der Praxis und für die Praxis"

kommt. Was liegt nur alles in dem verhältnismässig

kurz gehaltenen Unterkapitel „Verwurzelung

der Strafe im Rachetrieb"! (S. 42.)

Gewissenserforschungsstoff, der, von der —
wohlverstanden ebenfalls thomistischen —
Moralpsychologie auch den „Erziehern" unseres
Volkes vorgelegt wird! Oder will man diese

immer noch ablehnen und wähnen, es merke

niemand, dass man sie nicht aus sachlichen

Gründen, sondern eben deshalb ablehnt, weil
sie tatsächlich die Kraft hat, auch in jene Tiefen

verschiedener „Auchautoritäten" hinein zu leuchten,

die man in nur allzu begreiflicher Weise,
in der Theorie und in der Praxis, lieber
unerforscht lassen möchte?

Um Raum zu sparen, übergehen wir unsere
Notizen über das 4. Kapitel: Die Leistung

48



der Strafe. Pädagogisch Einschlägiges haben wir
übrigens bereits berichtet.

Das 5. Kapitel spricht von den „Aussen-
zwecken der Strafe".

Resultat: „Es ist irrig, die äussern

Zweckgedanken, welche die strafende Person mit der

von ihr verhängten Strafe verbinden, als das

innerste Wesen der Strafe erkennen zu wollen.
Ebenso falsch ist es, jegliche subjektive
Zwecksetzung als Begleitumstand von der Vergeltungsstrafe

ausschliessen zu wollen" (S. 81).

Kommentar: Das praktische Leben

bringt einen selten mit Leuten in Berührung,
welche das, was oben gefordert wird, in
harmonischen Einklang zu bringen verstehen.

Die Frau Mama will, wenn Pfarrer oder Lehrer

einmal ihre eigenen Kinder in die Finger nehmen

müssen, im allgemeinen nur den
Heilungsgedanken als gültige Strafrechtslinie gelten
lassen. Der Herr Papa stellt gewöhnlich das

Moment der Abschreckung in den Vordergrund.
Dies jedenfalls dann, wenn er selbst als

Strafautorität zu funktionieren hat.

Die heute bevorzugten „energischen"
Gesellschaftserzieher kennen sozusagen nur die

„Vergeltungsstrafe". Und auch diese kaum je
auf einer wirklich rationellen Grundlage. Das

Machtbedürfnis ist hier Leitlinie in allem und

jedem. Vor allem aber im „Strafprozess". Der

Machthunger aber ist eine Leidenschaft, die vor
allem blinde Gefolgschaft verlangt und darum
in ihrer eigenen Verblendung grundsätzlich
jeden Oppositionär, auch den vernünftigen,
einfach zum Obstruktor und Revoluzzer stempelt,
ihn ohne weiteres mit Verachtung, Rücksichtslosigkeit

u. Härte traktiert, bis er — wenigstens
äusserlich — wieder hundertprozentig pariere.
Und zwar pariere, in den meisten Fällen nicht
dem Vertreter einer vollkommenen Gesellschaft

(societas perfecta) als solchem, sondern in seiner

Eigenschaft viel mehr als Chef einer Clique,
die sogar in den eigenen Reihen nicht so sehr

das Wohl der Allgemeinheit als vielmehr die
restlose Verwirklichung höchst selbstsüchtiger

Parteipläne erstrebt. Der reine Subjektivismus
ist bekanntlich ein höchst zweifelhafter Kulturträger!

Wer aber geflissentlich die objektiv
gegebene Gesellschaftsordnung zugunsten seiner

persönlichen Machtstellung usurpiert, steht u. E.

moralisch noch eine grosse Stufe weiter unten

als der blosse Subjektivist. Jedes diesbezügliche
Vorkommen untergräbt darum auch jegliche
einschlägige Vertrauensrelation an ihrer
empfindlichsten Stelle. Wir stehen da vor einer
psychisch-realen Situation, die von vielen jungen

Leuten begreiflicherweise zwar nicht in

Worte gefasst werden kann, aber dennoch
gefühlt wird. Dies namentlich, wenn sie sich sogar
unter führenden Leuten „grundsätzlich gleicher
Richtung" als Mittel zum Zweck gegeneinander
verwendet fühlen und von hüben und drüben
eine „Strafaktion" zu fürchten haben, die
sie persönlich — im Geistigen und im
Materiellen — bis zur Substanz aufzureiben droht.

Wir haben mit unsern letzten Sätzen bereits
wieder in ein folgendes Kapitel — „Ueber
die Strafinstanzen" — übergegriffen,
wo es heisst: „Jede Strafe setzt zwei Personen

voraus: eine strafende und eine, die gestraft
wird" (S. 98).

Kommentar: In der Praxis stehen wir
vor der Tatsache, dass sich heutzutage das

untergeordnete Individuum mit seiner Substanz

und allen seinen Akzidentien einer Vielheit von
Gemeinschaften (bald offiziellen und bald
offiziösen Charakters) gegenüber verantwortlich
sieht, während kaum mehr jemand eine
Gesamtverantwortung ihm selbst gegenüber
übernehmen will. So wie Jugendliche, deren Eigenart

nicht eine direkt hundertprozentige Nachfolge

der ausgegebenen Parteiparolen
verspricht, mit ihren persönlichen Anliegen
gewöhnlich von Pontius zu Pilatus geschickt werden,

ohne dass irgendeine führende Persönlichkeit

ihnen gegenüber ein unzweideutiges „Ja!"
oder „Nein!" aufs Gewissen nimmt, so sehen sie
sich „zur Strafe" für ein wirkliches oder auch

vermeintliches Vergehen in den meisten Fällen

von irgendeiner „Societe anonyme" verfolgt,
deren Glieder weder einzeln noch in ihrer
Gesamtheit die Motive ihres Handelns bekanntgeben

und für die Reaktion selbst auch keine
persönliche Verantwortung auf sich nehmen wollen.

Frage: Liegt nicht auch hier ein gewisses Etwas

vor, das der gründlichen Aenderung bedarf,

wenn anders das Gewissen der jungen Menschen
nicht einer eingreifenden Verbildung an der
Wurzel ausgesetzt bleiben soll? Die gesellschaftlichen

Strafinstanzen: Familienoberhaupt, Staat

und Kirche stehen praktisch dem jungen Men-

49



sehen durchaus nicht mehr in jener klaren

gegenseitigen Abgegrenztheit gegenüber, wie
sie P. Betschart in peinlicher Sauberkeit
darstellt. Die „halbamtlichen Funktionäre" mancher
Verbände beherrschen derart die verkollektivierte

menschliche Aktion und Reaktion der

Gegenwart, dass selbst der Gebildete kaum

mehr weiss, nach welchen Normen er das

„Amtlich" und das „Halbamtlich", das
„Offizielle" und das „Offiziöse" gegenseitig
auseinander halten soll. Der Laie steht da nicht nur
vor einer kompletten Verwirrung der Begriffe,
sondern auch vor einer praktischen Unmöglichkeit,

sich über seine wirklichen Pflichten und

Nichtpflichten als „animal sociale" klar zu werden.

Dass damit auch strafrechtlich eine
Kollision der Formen unausweichlich wird, ist ohne

weiteres gegeben.
Im 7. Kapitel — Strafmass und Straf-

mittel — werden vorerst die einzelnen
Strafarten aus den verschiedenen Tatübeln
herausentwickelt. Dabei sind die hauptsächlichsten
Untersuchungen rechtsphilosophischer Natur

(z. B. über Todesstrafe und körperliche Verstümmelung).

Als Moralpsychologe sehen wir es

gerne, dass sich der Autor der ungeheuren
Schwere, die Tat eines Menschen zu beurteilen,
immerhin bewusst zu sein scheint, trotzdem auch

er die positive Argumentenreihe der Schule

geistreich und tapfer durchschreitet. Von einem
Kenner des ganzen Aquinaten lassen wir uns

übrigens das in diesem Abschnitt Gesagte bieten.

Können wir doch von ihm annehmen, dass

wenigstens er auch die Prima Secundae und die
Secunda Secundae der Summa in der Praxis im

Auge behält. Kommt aber ein blosser Ethiker
mit dem nämlichen Beweismaterial, so bleiben
wir vorsichtig. Sind wir doch je länger je mehr
der Ueberzeugung, dass jene in der Praxis

geradezu herrschende „ethische" Orientierung,
welche sich ihre „eigenen" Urteile von der
absoluten juristischen Schau förmlich diktieren
lässt, der christlichen Kultur mindestens ebensoviel

schadet wie der so oft und so feierlich
verdammte Rechts relativismus. Schlug etwa
Jesus nicht auch „nach rechts" aus, wenn immer

er die Pharisäer geisselte, die ebenfalls
grundsätzlich das Menschenwerk und die menschliche
Tat immer wieder miteinander verwechselten?

* * *

Das Buch von Dr. P. Ildefons Betschart O.
S. B. ist eine Freiburger Dissertation. Und zwar
eine von bereits ziemlich vielen, welche von
hoher Warte aus ein höchst aktuelles Zeitproblem

beleuchten. Aber auch eine von ebenfalls
ziemlich vielen, welche die ihr zukommende

Beachtung noch keineswegs gefunden haben.

Unserer Ansicht nach aber braucht die
Universität Freiburg nicht nur Leute, die sie finanziell

unterstützen, sondern auch solche, die
ihrer Geistesarbeit auch dann Interesse

entgegenbringen, wenn sich diese nicht nur nach

aussen wendet, sondern auch dem eigenen
Kreis wichtige Ueberlegungen nahelegt. Das

Studium des obgenannten Werkes hat uns

neuerdings davon überzeugt, dass nach dieser

Richtung noch mancher Brückenbau von der
Theorie zur Praxis fällig wäre.

St. Peferzell. C. E. Wurth.

Erziehung und Jugendstrafrecht
Die Jugenderziehung ist im Zeitalter der

Zerstörung und Kriege die brennendste Frage, weil
die Erziehung des Kindes und der Jugend
überhaupt das Urproblem jedes Jahrhunderts ist. Im

Gegensatz zur blossen Wissensbildung, muss

heute eine solide charakterliche Schulung

erfolgen. Es gilt, vor allem echte
Bildung zu schaffen, wahre Seelen- und Herzensbildung,

und die Liebe zur Wahrheit zu fundieren.

Dabei spielt aber das vorlebende Beispiel
der Erwachsenen nach wie vor eine entscheidende

Rolle. Erziehung ist vor allem eine
Demonstration des gut Erzogenen.

Der Vollbesitz der Erziehung ist — wie
Oberrichter Dr. Paul Allemann in einem bemerkenswerten

Vortrag an der kant. kath. Erziehungstagung

in Ölten (28. Dezember 1941) ausführte

— die Tugend. Der Wille des Menschen

neigt zum Guten und zum Bösen, doch wacht
in jeder Seele das Gewissen, das uns den Weg
weist. Auch bei Kindern und Jugendlichen regt
sich das warnende Gewissen; doch fehlen ihnen

oft die notwendige Entwicklung, die unbedingten

Hilfsmittel des Geistes, des Verstandes und
die nicht zu unterschätzende Trainierung des

Willens, das Gute zu wollen und das Böse zu

50


	Strafprobleme

