
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 16: 1

Artikel: Die Erklärung des Stoffes im Religionsunterrichte

Autor: Bürkli, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Ansicht, dass zu einem guten Lehrer

nicht unbedingt tiefgründigste Gelehrsamkeit

gehört; denn ein grosser Gelehrter würde,

so hat mich die Erfahrung gelehrt, es
doch in den meisten Fällen nicht verstehen,
seine hohen Gedanken dem Schüler in klarer,

verständiger Form zum Ausdruck zu
bringen. Er pflegt also meist ein schlechter

Pädagoge zu sein."

Fast in allen Aufsätzen lautet die Forderung:

Der Unterricht soll interessant sein. Er

soll fesselnd, spannend, anziehend, nicht

langweilig, nicht eintönig, nicht trocken sein.

Die Schüler wollen mehr aktiv mitarbeiten.
Gefordert wird sodann die „Schülerfrage"
und das Recht der freien Meinungsäusserung.

Zusammenfassend können wir
sagen: a) Der ideale Gymnasialle

h r e r hat gewisse von der Natur gegebene

oder durch Erziehung und Bildung
erworbene Eigenschaften, die ihn zu einem

Ideal-Menschen, zu einer vollwertigen

Persönlichkeit machen:

1. Körperliche Gesundheit, ver¬
bunden, wenn möglich, mit angenehmer
äusserer Erscheinung.

2. Seelische Gesundheit und gei¬

stige Ausgeglichenheit.

3. Humanitas: Aufgeschlossenheit für
alle menschlichen Belange.

4. Christliche und vaterländische Gesinnung.

b) Als Lehrer hat er besondere
Berufseigenschaften, die ihn zum

idealen Gym. - Lehrer machen:

1. Eine richtige Grundhaltung in Fra¬

gen der Gymnasialbildung.

2. Stoffbeherrschung solides

Fachwissen, verbunden mit einer guten

Allgemeinbildung).

3. Einfühlungsvermögen, verbunden

mit einer gründlichen Kenntnis der

wichtigsten Fragen der Jugendpsychologie.

4. DidaktischeMeisterschaft.
5. Autorität und Disziplin.
6. EinhohesBerufsethos (Christus

Vorbild I).

Freiburg. Dr. Adolf Von/anfhen, Prof.

Religionsunterricht

Die Erklärung des Stoffes im Religionsunterrichte
Die natürliche Grundlage unseres hl. Glaubens

bilden die Präambula fidei, die uns in
der Theodizze (in den Gottesbeweisen, in

den Beweisen für die Unsterblichkeit der
Seele und für die Willensfreiheit, in den
Beweisen für die Echtheit und Unverfälschtheit
der Bibel usw.) vorgelegt werden. Die natürliche

Theologie ist ein Charakteristikum der
katholischen Theologie; durch sie unterscheidet

sie sich unter anderm von der Theologie
Luthers und Zwingiis, aber auch von den

540

Systemen der andern grossen Religionen auf

Erden. So sehr sich der katholische Theologe
bewusst ist, dass die geoffenbarten
übernatürlichen Glaubenswahrheiten niemals mit
dem Verstände erklärt und ergründet werden

können, so sehr ist er sich auch bewusst, dass

die natürliche Theologie als Vorstufe der
übernatürlichen Glaubenslehre berechtigt und

notwendig ist. Der Vorwurf des Rationalismus

trifft daher diese natürliche Theologie nicht;

er wäre nur am Platze, wenn der Theologe die



übernatürlichen Glaubenslehren mit
seinem Verstände ganz durchdringen oder sie

gar mit seinem natürlichen Verstände so

erkennenwollte, dass sie kein Glaubensgeheimnis

mehr, sondern Ergebnis seiner
wissenschaftlichen Forschung wären.

Aus dieser Struktur des Glaubensgutes

ergibt sich für den Religionslehrer eine
doppelte Aufgabe seiner erklärenden Funktionen
im Religionsunterrichte. Jene Glaubenswahrheiten

nämlich, die zur natürlichen Theologie
gehören (sie können deswegen doch auch von
Gott geoffenbart sein), müssen gründlich
verstandesmässig durchgearbeitet und erklärt
werden. Je höher der Schüler steigt, umso

grössere Anforderungen werden von ihm in

dieser Beziehung gestellt. Unser Glaube soll

ja ein rationabile obsequium sein. Gott
verlangt von uns nicht einen blinden, sondern

einen vernünftigen, d. h. einen wohlbegründeten

Glauben. Sehr grosse und häufige
Schwierigkeiten kommen für den gebildeten
Menschen oft davon her, dass er die natürlichen

Grundlagen des Glaubens zu wenig
kennt. Aber auch das schlichte Volk soll diese

natürlichen Grundlagen einigermassen kennen,

damit es gegen moderne Einwürfe

gefestigt ist. Eine solide Behandlung der Prä-

ambula fidei ist daher ganz allgemein zu
verlangen.

Anders aber wirkt sich die Funktion des

Erklärens aus bei den Stoffen, die zum
eigentlichen übernatürlichen Glaubensgut
gehören. Hier dürfen wir uns keineswegs in

rationalistischer Absicht an eine Erklärung

heranwagen, die auch die letzten Geheimnisse

lüften will. Man kann zwar sehr oft jungen
Leuten Begründungen und Erklärungen geben,
die sie für den Augenblick befriedigen; später
aber bohren sie tiefer und finden dann die

Fadenscheinigkeit solcher Begründungen doch
heraus. Und nur zu leicht schütten sie dann

das Kind mit dem Bade aus; sie verlieren den

Boden unter den Füssen und werfen entweder

den Glauben ganz weg oder huldigen einem

Supranaturalismus, der wiederum für einen

lebendigen Glauben sehr gefährlich werden
kann; man denke nur, was für Konsequenzen
sich für das Gebetsleben daraus ergeben
können. Hier dürfen wir daher nicht allzusehr
im natürlichen Sinne begründen, sondern wir
müssen vor allem auf eine solide
Begriffsbildung trachten. Wir können

z. B. das Geheimnis der allerheiligsten
Dreifaltigkeit nicht ganz erfassen und ergründen;
aber wir können doch aus den Glaubensquellen

den Offenbarungsinhalt möglichst
deutlich erkennen und mit Bibelstellen
belegen. So steht die Wahrheit als von Gott
geoffenbart da; wir aber müssen nun
versuchen, diese Wahrheit möglichst allseitig zu
erfassen, damit ja keine falschen Begriffe sich
einschleichen können. Denn falsche Begriffe
sind ausserordentlich gefährlich; sie sind eine
immer fliessende Quelle aller möglichen
Schwierigkeiten, die den ganzen Glauben
verfälschen und in einem düstern Lichte
erscheinen lassen, so dass der Spott der Gegner
nur zu leicht Anklang finden kann. Man erinnere

sich nur, wie falsche Auffassungen von
der Unfehlbarkeit des Papstes zu schlimmen

Ereignissen Anlass gaben. Der Katechet hat

somit die grosse Aufgabe, für eine möglichst
solide Begriffsbildung besorgt zu sein. Und
alle Elemente der so gebildeten Begriffe sollen

klar und deutlich als geoffenbartes
Glaubensgut hervortreten. Es soll den Gläubigen
klar werden, dass Gott, der Herr, selber so

spricht und lehrt; wenn uns dann auch diese
Wahrheiten unfassbar sind, so nehmen wir sie

doch als göttliche Wahrheiten gerne an und

finden umso grössern Trost und umso stärkere

Kraft in ihnen, je deutlicher sie uns als göttliche

Wahrheiten dargestellt werden.

Zur klaren Begriffsbildung gehört aber

auch, dass diese Begriffe in allen ihren

Zusammenhängen mit andern Glaubenswahrheiten

dargestellt werden. Sehr oft fällt ein

klärendes Licht von irgend einer andern Seite

auf eine Wahrheit, so dass sie uns erst in

diesen Zusammenhängen als wertvoll und

wichtig erscheint. Wie mancher Katechet

541



seufzt über den Satz, dass die Kommunion ein
Unterpfand der ewigen Herrlichkeit und der
künftigen Auferstehung sei. Man denkt eben
nie an die künftige Auferstehung und
Verklärung. Wie wird diese Lehre aber trostvoll
im Zusammenhang von der Auferstehung,
Verklärung und Himmelfahrt des göttlichen
Meisters selbst! Je besser wir es verstehen,
die Zusammenhänge einer Glaubenslehre
darzustellen, umso strahlender und anziehender

erscheint sie uns.

Sehr oft sind die Glaubenswahrheiten so
abstrakt, dass wir gezwungen sind, sie mit
Beispielen aus der kindlichen Welt zu erklären.

Ein gut gewähltes Beispiel kann eine
Wahrheit mit einem Schlag klarmachen und
als glaubenswert hinstellen. Wenn dazu das

Beispiel noch einigen Gefühlsgehalt hat, so
kann es auch als mächtige Triebfeder zum
guten Handeln dienen. Aber hinter der
üblichen Praxis der Heranziehung der Beispiele
aus allen möglichen Beispielsammlungen lauern

viele Gefahren. Einmal hinkt jedes Gleichnis.

Und es ist so merkwürdig, dass oft gerade
das, was hinkt, besser erfasst wird, als das,

was analog ist. Zudem begehen viele
Katecheten den Fehler, dass sie zu viele Beispiele
heranziehen. Das Kind ist dann oft gar nicht
mehr fähig, aus dieser Fülle den Kern
herauszuschälen; die Religionsstunde wird ihm zur
Geschichtchenstunde, in der so vieles erzählt
wird, dass es wohl gerne zuhört, aber keinen
Nutzen für sein Glaubensleben davon trägt.
Sehr schlimm kann die Sache werden, wenn
aus irgendeiner Beispielsammlung Stoff
gesucht wird, der dann für die gerade
vorliegenden Verhältnisse nicht passt; so sieht
sich der Katechet gezwungen, das

Beispiel selbst wieder zu erklären; er wird vom
Ziele abgelenkt, die Stunde artet in eine
vielleicht angeregte, aber ganz erfolglose und

zuweilen gefährliche Plauderei aus, in der vor
allem nicht solid gearbeitet wird. Den besten

Stoff bietet uns immer noch die hl. Schrift,
dann aber auch besonders das kindliche
Leben mit seinen täglichen ganz gewöhn¬

lichen Ereignissen. Der Katechet muss aber
dieses Leben kennen; zu diesem Zwecke
suche er sich vor allem an die alltäglichen
Ereignisse seiner eigenen Jugend zu
erinnern. — Sehr gefährlich wird es, wenn in der
Lehre von den Geboten mit Ereignissen aus
dem täglichen Leben die Strafgerichte Gottes

aufgezeigt werden sollen. Die Geschichte
bietet nämlich genug Stoff für die Tatsache,
dass im Leben sehr oft das Böse
obenaufschwingt, und dass das Gute unterliegen muss.
Hier gibt es keinen bessern Rat, als sich recht
treu an die hl. Schrift zu halten, denn sie bietet
die Beispiele, die Gott, der Herr, uns selber

vorlegt. Mit profanen Geschichten kann man
alles beweisen, auch den grössten Unsinn. —
Die Beispiele, die der Erklärung dienen sollen,
müssen daher vom Katecheten sehr klug
ausgewählt und genau für seine Bedürfnisse

hergerichtet werden. Wenn er selber über eine

einigermassen lebendige Phantasie verfügt,
dann kann er mit Leichtigkeit auch die trok-
kensten Dinge lebendig und konkret darstellen.

Aber er unterlasse es nicht, auch diese
Phantasiebilder wieder zu reinigen und ins

Geistige hinüberzuführen, damit die Gläubigen

möglichst gute religiöse Begriffe
erhalten. Hier muss vor allem auf die Wichtigkeit

eines hohen und erhabenen Gottes-
begriffes hingewiesen werden. Je edler
der Mensch von Gott denkt, je mehr er
versteht, dass Gott nicht nur ein mächtiger
Mensch, sondern der ganz andere ist, umso

weniger besteht die Gefahr, dass der Mensch

durch einen falschen Gottesbegriff dem

Unglauben in die Arme getrieben werde. Die

ganze Wirksamkeit der Bibelforscher könnte

zum grössten Teil unfruchtbar gemacht werden,

wenn wir es verstünden, den Leuten

einen möglichst hohen Gottesbegriff
beizubringen. Die meisten Menschen sehen in

Gott nur einen etwas mächtigeren Menschen,

der nun auch nach menschlicher Art handeln,

Unrecht verhüten und bestrafen soll.

(Scfiluss folgt.)
Luzern. F. Bürkli.

542


	Die Erklärung des Stoffes im Religionsunterrichte

