Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 16: 1

Artikel: Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte
Autor: Schléapfer, Lothar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte

Weihnachten ist das Fest, das von allen
Feiern des Kirchenjahres am meisten zum
christlichen Herzen spricht. Erfilt uns das
Osteralleluja mit festlichem Stolz auf die
Sieghaftigkeit unseres heiligen Glaubens,
das Brausen des Pfingstgeistes mit der Be-
reitschaft zum Soldatentum Christi, so weckt
die Weihnachtskrippe in uns das Gefiihl des
innigen Geborgenseins in Gott, das Bewusst-
sein eines unfassbaren Geliebtswerdens von
Gott, die stille und doch triumphierende
Freude des Kindseins vor Gott. Die folgen-
den Ausfiihrungen méchten das Heiligtum
dieser Weihnachtsstimmung nicht entweihen
durch nichterne Erwagungen; vielmehr wol-
len sie lediglich, mit Verzicht auf tatsachen-
beladene Gelehrsamkeit, Fest und Festge-

brduche im Spiegel der Jahrhunderte be-

trachten, um allen, ,,die guten Willens sind”,
zu helfen, das Weihnachtsbrauchtum besser
zu wiirdigen und das Weihnachtsfest inniger
zu feiern.

I. Weihnachten in der Kirche Gottes.

Der 25. Dezember, das freudenvolle
Hochfest der jungfraulichen Geburt des
Weltheilandes aus Maria zu Bethlehem —
darf es uns befremden, dass schon im christ-
lichen Altertum keine einheitliche Ueberlie-
ferung tber den wirklichen Geburtstag
des Erlésers bestand, dass man in Aegypten
und selbst in Palastina dessen Geburt in den
Mai verlegte, dass eine lateinische Schrift
vom Jahre 243 den 28. Mérz als Geburistag
Christi bezeichnet, wahrend der hl. Hippolyt
von Rom (+235 n. Chr.) in der Ostertafel
statt dessen den 2. April nennt? Dieser Un-
sicherheit der alten Zeugnisse in der Bestim-
mung eines so weltbewegenden Ereignisses
steht jedoch die Sicherheit unseres Glaubens
- gegeniiber, dass Augen- und Ohrenzeugen
sich triumphierend zu dieser Weihnachts-

botschaft bekennen, dass sie bekennen, ,,sei--

ne Herrlichkeit gesehen” zu haben, ,die

514

Herrlichkeit des Eingebornen vom Vater,
voll ‘Gnade und Wahrheit” (Joh. 1. 14), es
steht ihr die 2000jdhrige Geschichte der
Christuskirche und selbst die Weltgeschichte
gegeniiber, die den stolzen Namen dessen
an der Stime tragt, dessen Geburt diese Ge-
schichte allen Christusfeinden -und Christus-
leugnern zum Trotz in die zwei grossen
Hauptepochen geschieden hat.

Gefeiert wurde die Geburt des Herrn
im Morgenland (leilweise schon um
200) am 6. Januar, zusammen mit der Taufe
Christi; ein eigenes Geburtsfest Christi hin-
gegen kennt die alte Kirche nicht, wie -ihr
die Sitte, ein Geburtsfest zu feiern, uberhaupt
fremd war. Erst zur Zeit des romischen Kai-
sers Konstantin (reg. 306—337) beginnt die
Metropole des Christentums, Rom, ,,Weih-
nachten zu feiern”, und zwar gleich von An-
fang an am 25, Dezember, zum ersten Male
nachweisbar im Jahre 336, doch vielleicht
schon seit der glorreichen Kirchenversamm-
lung von Nicda (325).

Warumam25. Dezember? Die-
ser Tag galt den Alten als Geburistag des
Mithras; dieser, urspringlich ein altper-
sischer Lichtgoft, frat am Ende des 2. nach-
christlichen Jahrhunderts seinen Siegeszug
an, auch durch das romische Reich, und
feierte kraft seiner Kampfreligion vor allem
im darauffolgenden Jahrhundert der sogen.
Soldatenkaiser solche Triumphe, dass die
Religion der Romer beinahe monotheistisch
geworden war. Daneben rang aber noch
eine andere Religion mit den alten Gottern
des Reiches. Mochten sich die Purpurtrdager
des Kaiserthrones auch wiederholt mit Feuer
und Schwert gegen sie erheben, mochte der
Ruf: ,,Vor die Lowen mit den Christen!"’ im-
mer und immer wieder die geheizte Masse

durchtoben, immer und immer wieder stieg
das Christentum aus den Katakomben; und



mit derselben Siegesgewissheit, mit der es
den Verfolgern getrotzt, trat es um die Mitte
des 3. Jahrhunderts auch in den Entschei-
dungskampf mit der Religion des Mithras.
Woh| gab es Augenblicke, wo es fraglich
schien, wer die romische Welt erobern sollte:
Christus oder Mithras; doch begann im 4.
Jahrhundert der Stern des Mithras zu sinken.
Und wenn auch Julian der Abtriinnige, eine
der ratsethaftesten Personlichkeiten auf dem
romischen Kaiserthron (361—363), dem
Niedergang des Mithraskultes und dem
Auifstieg des Christengottes krampthaft Ein-

halt zu gebieten versuchte, das Wort, das.

der 32-Jéhrige im Angesicht eines gewalt-
samen Todes als letztes gesprochen ha-
ben soll: ,Galilder, endlich hast Du
gesiegt!” beleuchtet schlaglichtartig das
Kampffeld: Christus hatte {ber Mithras
gesiegl; es war der Sieg der Religion des
Kreuzes iiber die Religion des Krieges.

War auch dieser Sieg, &usserlich ange-
bahnt durch die Wandlung Konstantins und
dessen Bund mit der Kirche (er hatte noch
in Trier wiederholt Miinzen mit dem Bild des
~ Mithras pragen lassen) innerlich der in der
Kirche wirksamen, bergeversetzenden Kraft
ihres Stifters zu verdanken, das Christentum
selbst hatte nichts unterlassen, um mit seinem
machtigen Gegner fertig zu werden. Und
es versetzte ihm nicht den geringsten Scﬁlag,
indem es eben auf den 25. Dezember, an
dem die heidnische Welt den ,,natalis Solis
invicti'’, den Geburtstag des ,,unbesiegten
Sonnenhelden'" beging, den natalis Christi,
der ,,Sonne der ‘Gerechtigkeit'” wverlegte.

Das Fest des Mithras fiel zudem zusam-
men mit der romischen Feier der Win -
tersonnenwende, die sich bis in die
Zeiten der Agonie des westrdmischen Rei-
ches behauptete; musste doch noch Leo der
Grosse (Papst 440—461) seine Herde daran
erinnern, dass dieser Tag nicht wegen der
sichtbaren Sonne und ihrer neuanhebenden

Laufbahn, sondern wegen der Geburt des- -

sen, der die Sonne geschaffen, festlich be-
gangen werde. Die Vereinigung der Feste
der irdischen Sonne und der Sonne des Heils
sollte deshalb eine Predigt fir die Christen,
aber noch weit mehr ein Werk der Heiden-
mission sein und Christen wie Heiden zum
Bewusstsein bringen, dass die Weisheit Got-
tes, der zugleich ,,der Schopfer der Natur
und der Urheber der Ubernatiirlichen Heils-
ordnung ist, diese beiden Schopfungen in
eine wunderbare Harmonie und mystische
Verwandtschaft gebracht hat" (St. Augu-
stin). :

Von Rom aus trat das Weihnachtsfest sei-
nen Siegeszug an, nicht nur im Abendland;
noch im letzten Viertel des 4. Jahrhunderts
birgerte sich dieses Fest, vor allem seit
Konstantius (+ 361) auch am Kaiserhof die
Geburt des Herrn am 25, Dezember fei-
erte, auch im Morgenland fast iberall ein.

Die Beziehung des Weihnachisfestes zu
den heidnischen Sonnwendfeiern (die uns
auch bei den Aegyptern, Griechen und vor
allem bei den Germanen begegnen) kommt
heute noch in gewissen Namen des
Festes zum Ausdruck. Wahrend namlich:
fast alle Nationen fir dieses Hochfest Na-
men angenommen haben, die auf die Ge-
burt des Erlosers hinweisen, erhielt in Skan-
dinavien und England das christliche Fest
den Namen der germanischen Sonnwend-
feier Jul (engl. yule), wofir in England spa-
ter ,,Christmas’’ Ublich wurde. Auch das mit-
telhochdeutsche ,,ze den wihen nahten”
wie auch unser ,Weihnachten” (beachte
die Form der Mehrzzhl!) erinnern an die 12
.heiligen Nachte” vom 25. Dezember bis
zum 6. Januar, dem Festkreis der Sonn-
wendfeier (alte, volkstiimliche Zahlung nach
Néchten).

Il. Weihnachten im Gotteshaus.

Das leiblich-seelische Leben des Men- -
schen ist ein geheimnisvolles Wechselspiel.
Die seelische Gesinnung dringt mit Not-
wendigkeit auf die dussere Kundgabe; diese

515



hinwiederum bewirkt eine Belebung und
Verstarkung der innern Gesinnung. Deshalb
begreifen wir, dass die Kirche von jeher ge-
rade das tiefste seelische, das religitse Erle-
ben des Menschen durch die sichtbaren For-
men der Liturgie zu vertiefen und dem-
gemass auch das Weihnachtsfest mit liturgi-
scher Weihe zu umgeben trachtete.

Die Vorbereitung auf das
Christfest findet ihren schonsten Aus-
druckindenRoratemessen. Wenn ein-
mal im Jahr die Gotteshauser zu klein sind,
dann sicher bei diesen gesegneten Morgen-
feiern, wo aus tausend Herzen der Schrei der
Erlosungssehnsucht: |, Tauet, Himmel, den
Gerechten!” zum Vater der Lichter empor-
steigt. An einen feinsinnigen Brauch erin-
nert der Name dieser Gottesdienste: Engel-
messen; im" Mittelalter hatte namlich nach
dem Evangelium ein Knabe in der Rolle des
Engels der Gemeinde der Glaubigen die
Frohbotschaft von der Geburt des Herm zu
verkiinden. |

DieWeihnachtsliturgieselbst
mit ihren drei heiligen Messen, deren Texte
von dem Motiv des Lichtes, des neuen Lich-
tes und der durch Christus bewirkten Erneue-
rung des Menschen getragen sind, ist schon
Gregor d. Gr. bekannt (um 540—604). Um
830 gab- es in Rom fir den 25. Dezember
bereits zwei verschiedene Nachtoffizien; das
eine wurde in Gegenwart des Papstes in Sta
Maria Maggiore, das andere etwas spater
in St. Peter von dem dortigen Klerus gesun-
gen. Eine Oktav hatte das Christfest schon
um 615 erhalten.

Schon frith hatte auch das glaubige Volk
begonnen, die kirchliche Weihnachtsfeier mit
sinnvollen Brauchen zu umranken.
Da es fir die Christen um die Zeit der heid-
nischen Sonnwendfeier nur mehr das Fest
des einzig wahren Lichtes gab, ,das jeden
Menschen erleuchtet, der in diese Welt

kommt", hat gerade in Verbindung mit der -

Weihnachtsliturgie der Lichterbrauch eine
einzigartige Vertiefung erlebt. So wallten fri-

516

~Jahrhunderte schenkten uns

- Dichter wetteiferten,

her die frommen Beter mit flimmernden
Kerzen zur Christnacht; zu Hause aber lies-
sen sie ein Licht zu Ehren des neugebornen
Erlosers sich verzehren: wieviel Weihnachts-
poesie, nein, wieviel kindlicher, inniger
Weihnachtsglaube ist uns doch entschwun-
den! Sind es doch nebst den Weihnachtslie-
dern gerade diese Lichter gewesen, die die
Christmette zu einem der tiefsten religiosen
Erlebnisse des Volkes gemacht haben.

Das Weihnachtslied ist wohl die
susseste Frucht am Baum des katholischen
Kirchenliedes. Als Krippen-, Wiegen-, Hirten-
lied umrankt es das volkstimlichste aller
christlichen Jahresfeste. Manche Weihnachts-
lieder sind wegen der Schlichtheit ihrer
Worte und der Innigkeit ihrer Klange wahre
Perlen; andere sind besonders ehrwiirdig we-
gen ihres hohen Alters, stammen sie doch
bereits aus dem 11. und 12. Jahrhundert, so
z. B. ,Er ist gewaltic und starc, der ze win-
naht geboren wart'’; wieder andere gehen
auf mittelalterliche Hymnen zuriick, die im
14.—16. Jahrh. wiederholt feinsinnige Ueber-
setzer fanden; wir erinnern bloss an Lieder
wie: ,,Der Tag, der-ist so freudenreich’ (Dies
est laetitae) oder ,,Ein Kind geborn zu Beth-
lehem'" (puer natus in Bethlehem). Dieselben
auch Weih-
nachtslieder in lateinisch-deutscher Misch-
poesie, deren bekanntestes: ,,In dulci jubilo,
nun singet und seid froh” (14. Jahrh.) jedes
Jahr uns von neuem ergreift. Volk und
die Ankunft des
Christkindes zu besingen. Neben zahlrei-
chen Volksliedern wie: ,, Am Weihnachts-
baum die Lichter brennen” finden wir Lie-
der von bekannten Schriftstellern, wie: |, lhr
Kinderlein kommet" vom Jugendschriftstel-
ler Christoph v, Schmid (1768—1854) oder
..Ich steh an deiner Krippen hier” vom evan-
gelischen Kirchenliederdichter Paul Ger-
hardt (1607—1676). Im Dienst der Weih-
nachtsminne haben Nationen ihre schon-
sten Perlen ausgefauscht; so singen die
Franzosen unser ,,Stille Nacht, heilige Nacht"



(Douce nuit, sainte nuit), wahrend umgekehrt

der deufsche Weihnachtsgesang: ,,In vollem

Glanz ein Stern ist aufgegangen’’ eine Bear-
beitung des ,,Cantique de Noél" des fran-
z6sischen Komponisten Ad. Adam (1803 bis
1856) ist. Unser Lied: ,Herbei, o ihr Glau-
bigen" ist eine Uebersetzung aus dem Por-
tugiesischen. Die Melodie des bekannten,
von Joh. Falk (1768—1826) gedichteten Lie-
des: ,,O du frohliche, o du selige” stammt
von einem alten sizilianischen Marienlied.
Selbst die Konfessionen haben einan-
der gegenseitig Weihnachtslieder geschenkt;
so Ubernahmen die Katholiken das von Lu-
ther gedichtete ,,Vom Himmel hoch, da
komm ich her"”, wahrend das Lied, das litur-
gische Feierlichkeit und volkstiimliche Ein-
fachheit zum Lieblingslied des deutschen
Volkes gemacht haben: ,,Stille Nacht, heilige
Nacht" (Text vom Salzburger Vikar J. Mohr,
1818 von Lehrer Fr. Gruber vertont) auch
protestantische Kreise erobert hat.

Der natlrliche Drang des Volkes, dem
Festgedanken dramatische Gestalt
zu geben, den wir schon in der Engelsver-
kiindigung der Roratemessen wahrnehmen
konnten, hat sich im Mittelalter vor allem in
den Weihnachtsspielen ausgewirkt.
In den gottesdienstlichen Feiern ging man

schon frih dazu tber, die Gesdnge und Le-
~ sungen verschiedenen Geistlichen zuzuwei-
sen, worin wir den ersten Keim fir das Weih-
nachtsspiel zu erblicken haben. Dann be-
gann man, im Chor der Kirche eine Krippe
mit dem Christkind aufzustellen, vor welcher
die Kleriker die Anbetung der Hirten rein
mimisch darstellen sollten. Spater traten als
handelnde Personen noch Maria und Josef
zu dieser Gruppe hinzu und wiegten das
Kind in der Krippe, ein Brauch, der sich z, T.
sogar in protestantischen Gegenden bis ins
19. Jahrhundert erhalten hat. Dieses ,,Kindel-
wiegen” war von Liedern zwischen Maria
und Josef begleitet, z. B. ,Josef, lieber Joset
mein, hilf mir wiegen mein Kindelein"'. Diese
Sitte hat auch manche Dichter begeistert,

«Wiegenlieder der Mutter Gottes' zu sin-
gen; hdren wir das innige Lied des spani-
schen Franziskaners Lope de Vega, des
fruchtbarsten Dichters Europas im 17, Jahr-
hundert:

Die ihr schwebt in den Zweigen,
Engel des Himmels:

Hier schlaft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

Palmen von Bethlehem,
Die machtig ihr rauscht,
Heftig geschiittelt

Von wilden Winden:

O lasst das Toben,

Haltet die Zweige;

Hier schlaft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

Der gotiliche Knabe,

Er ist ermidet

Von vielem Weinen

Auf unserer Erde;

Nun will er ein wenig
Ruhen vom Kummer.

Hier schlaft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen! k

Von ewigem Froste

Zittert der Arme;

Mir fehlt ja alles,

lhn warm zu decken,

Engel des Himmels,

Die ihr schwebt in den Zweigen,
Hier schlaft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

(Uebersetzt von Artur Altschul.)

Dem Weihnachtsspiel fehlte noch die
textliche und fonkiinstlerische Ausgestaltung.
Diese verdankte man in deutschen Gauen
vor allem den beiden hochgelehrten St. Gal-
lermonchen Notker d. Stammler ( 912) und
Tutilo; jener, ,,ein Gefiss des Heiligen Gei-
stes, wie es damals in gleicher Fiille kein
zweites gab' (Ekkehard IV.), gilt zugleich
als ,erster Komponist deutscher Abstam-
mung'’; dieser hat die Liedertexte der Weih-
nachtsliturgie kunstvoll dialogisch gestaltet.
Damit war folgender Typus des Weihnachts-
spiels gewonnen: Maria sitzt vor dem Altar
an der Krippe; sie bittet Josef, mit ihr das
Kind zu wiegen; ihr Brautigam erklart sich

517



dazu bereit; der Chor beginnt ein frohes
. Weihnachtslied, und die Hirten beten schwei-
gend an.

Im 11. Jahrhundert entwickelte sich dieses
Hirtenspiel durch die Verbindung mit dem
Dreikonigsspiel zum sog. grossen
Weihnachtsspiel.  lhren Abschluss erhielt
diese dramatische Schépfung dadurch, dass
im 12. Jahrhundert auch die Liturgie des
28. Dezember durch einen schopferischen
Dichter bildhaft gestaltet und (etwa 100 Jahre
spater) auch dieses Rahelspiel, dessen Hohe-
punkt die erschiitternde Klage der Rahel, der
Personifikation aller judischen, um ihre Kin-
der trauernden Mitter, bildete, mit dem
grossen Weihnachtsspiel verbunden wurde.

Aus diesen lateinischen Oratorien entwik-
kelten sich im Laufe des Mittelalters Vo l k s-
schauspiele, Hirten-, Weihnachts- und
Dreikonigsspiele, Stuben- und Grossauffih-
rungen. Es sind vor allem die katholischen
Lander der Alpen, des Bohmerwalds usw.,
welche die Ueberlieferung dieses volkstiim-
lichsten aller geistlichen Schauspiele bis in
die Gegenwart schopferisch weiterpflegten
und ,,der Laienspielbewegung eine dankbare
Aufgabe und ein reiches Erbe Gbermittelten”
(A. Dorrer).

Auch die Schweiz nahm an dieser Be-
wegung regen Anteil. Bekannt ist z. B. das
»St. Galler Spiel von der Kindheit Jesu aus
dem XllI. Jahrhundert’, das der Winterthurer
Dichter Hans Reinhardt, der sich auch sonst
um die Vermittlung religioser Volksspiele
erfolgreich bemuht hat, aus dem Mittelhoch-
deutschen in die Schweizermundart tibertrug
(Verlag Rud. Geering, Basel). Aber auch in
unserer Zeit hat sich der Schweizerboden als
fruchtbar fir diese Bewegung erwiesen. Er
schenkte uns Weihnachtsspiele, die das
Weihnachtsgeheimnis in feinsinniger Weise
in die zeitgendssische Umgebung hineinver-
setzen; ein vorzigliches Spiel dieser Art:
,.Der Weihnachtsstern”” (Maria sitzt am Spinn-

rad, die Hirten sind Schweizersennen) ver-

518

danken wir dem Einsiedlerdichter M. Lienert
(Verlag Huber & Co., Frauenfeld). Eine an-
dere Gruppe von Schweizer Weihnachts-
spielen bringt nicht das Festgeheimnis sel-
ber, sondern irgend ein Weihnachtserlebnis
eines Menschen oder eines Kreises zur Dar-
stellung. Suchst du ein Spiel dieser Art, so
klopfe bei der Weihnachtsmuse des verstor-
benen Priesterdichters aus dem ,Finstern
Wald"”, P. Josef Staub, an. In deutschen
Gauen spielen zwei Weihnachisspiele unse-
res Biindner Dichters B. Jorger. Wer sich in
stiller Betrachtung in ein Spiel von seheri-
scher Tiefe versenken will, der greife zu dem
zwar von einem Nichischweizer stammen-
den, aber in der Schweiz (1915) entstande-
nen ,,Metanoeite’ (Tuet Busse!) des allzu
frith von uns geschiedenen R. Joh.Sorge,
dessen Feder, wie ihn einmal die Damas-
kusstunde getroffen, ,,nur noch Christi Grif-
fel bis zum Tod" sein will, und es wird dar-
aus zu ihm sprechen

./Das Wort von dem, der, ach! durch Welten sich
verkleinerte, :

Das Wort vom hochsten Konig, vom Kénig der
Kénige,

Der seinen Thron verliess, ach! um Sein &rmstes
Gut!l” (Worte der Kénige.)

Kehren wir zum liturgischen Weihnachts-
spiel zuriick, in dessen Mittelpunkt die
Krippe stand. Die Geburlsstitte des Er-
|6sers teilte in den ersten Jahrhunderten der
Kirchengeschichte das Schicksal des Kreu-
zes; Krippe und Kreuz, Anfang und Ende
der Heilsgeschichte, sie waren ,,den Juden
ein Aergernis, den Heiden eine Torheit".
Torheit und Verblendung trieben es sogar
so weit, dass Kaiser Hadrian, um die from-
men Pilger von der Geburtsgrotte fernzuhal-
ten, dariber dem Adonis, dem Liebling der
Aphrodite, einen Tempel erbauen liess, Doch
wie zur Zeit des Kaisers Konstantin Christus
iber Mithras, so siegte das Christkind auch
tiber den Knaben Adonis. Des Kaisers Mut-
ter, die heilige Helena, die auf gottliche
Weisung schon das wahre Kreuz Christi der



Verborgenheit entrissen, soll auch die wahre
Krippe des Christkindes aufgefunden haben.
Im Jahre 354 schon fand die Krippe durch
Papst Libertus in die Weihnachtsliturgie Ein-
gang. Der Wunsch nach Verlebendigung der
Frohbotschaft von Bethlehem figte in der
Folgezeit zur Krippe auch die Figuren der
hl. Personen, der Hirten und Kénige hinzu.

DieKrippenverehrunginihrer
heutigenForm ward geboren zu Grec-
cio in der Heiligen Nacht des Jahres 1223.
Die Liebe macht erfinderisch; doch wohl
keine Liebe war so erfinderisch, wie ,,der
Strom erleuchteter Liebe, die das ganze In-
nere des hl. Franziskus von Assisi erfiillte”
(Celano). Wie es zu weihnachten begann,
bat der Heilige seinen Freund Giovanni Vel-
lita von Greccio, ihm zu helfen, in einem
mit Wald bewachsenen Felsen ,,einmal recht
lebendig und augenfillig das Andenken an
die Geburt des Kindleins von Bethlehem dar-
zustellen. Zu diesem Behuf musst Du im
Wald driiben eine mit Heu gefiillte Krippe
herrichten. Auch ein Ochs und ein Esel miis-
sen da sein, ganz wie in Bethlehem." Und so
feierte Franziskus, umringt von seinen Bri-
dern und landsleuten, in dieser gottgefalli-
gen Nacht mit Messe und Predigt das Weih-
 nachtsgeheimnis. ,,Der heilige Gottesmann
aber stand vor dem Jesulein in der Krippe,
schluchzend vor Liebe und tberstrémend vor
wunderbarer Freude' (Celano). Diese Weih-
nachtstat des hl. Franz war ein Apostolat.
Von ltalien aus drang die Krippe tber die
Alpen, nach der Schweiz und nach Deutsch-
land; die Krippendarstellung, in der auch
Ochs und Esel nicht fehlen, ist eingegangen
in die kirchliche Weihnachisfeier und — in

die christliche Familie,

I1l. Weihnachten im Familienkreis.

Drei Jahre nach der ,stillen, heiligen
Nacht”” von Greccio ging Franziskus heim,
um im ewigen Tag der Herrlichkeit ewige

Weihnacht zu feiern. Doch, was er in jener
Waldeinsamkeit empfunden und vollbracht,
hoben seine Briider als késtlichstes Vermacht--
nis auf und iibergaben es den Jahrhunderten:
Von den Franziskanerkléstern aus eroberte
die Krippe auch das Familienheim, und seit-
her kommt uns eine Stube ohne Weihnachts-
krippe fast vor wie eine Kirche ohne Taber-
nakel. Wohl haben sich wiederholt Feinde
dieser Krippenfreude erhoben. Die Bilder-
stirmer der Glaubensspaltung wiiteten auch
gegen dieses christlichste aller Sinnbilder.
Die Aufklarung verlachte die Krippe als
.lappisches Kinderspielzeug'', Vertreter des
naufgeklarten Despotismus” wie Josef Il
konnten sie mit einem Federstrich im ganzen
Reich verbieten, "bis dann am Anfang des
19. Jahrhunderts die Romantik (vor allem J.
Fihrich, der Hauptmeister der osterreichi-
schen Nazarener) die mittelalterliche Krip-
penfreude zu neuem Leben erweckte.

In gewissen Kreisen liebt man es, den
Christbaum als etwas rein Profestanti-
sches hinzustellen. Andere wollen dessen
Vorbild gar im Weltbaum Ygdrasill der ger-
manischen Mythologie erblicken. Von der
Sitte der Germanen, zur Zeit der Sonnwend-
feier die Zimmer mit Grin zu schmiicken,
das als tbelabwendend und lebenspendend
galt, mag zwar ein ahnlicher, bis in die neue-
re Zeit noch in England herrschender Brauch
herriihren. Ferner mag auch der im christli-
chen Europa noch weitverbreitete, dann aber
durch den Christbaum immer mehr ver-
dréngte Weihnachisblock, ein grosser Holz-
block, den man mit grinen Zweigen am
Weihnachtsabend in den Herd legte, um
durch ihn vor Unheil bewahrt und mit Gliick
beschert zu werden, auf den altgermanischen
Julblock zuriickgehen, Der vorchristliche Ur-
sprung des Weihnachtsbaumes hin-
gegen ist nach neueren Forschern unbeweis-
bar. Dieser diirfte vielmehr ein Geschenk
des glaubigen Mittelalters und auf das mit
Aepfeln behangene Bsumchen zuriickzufiih-

519



ren sein, das damals im Mittelpunkt des im
Vorzeichen ‘oder Innern der Kirche abgehal-
tenen Paradiesspieles stand und als
Sinnbild des Lebensbaumes und des wieder
aufgeschlossenen Paradieses galt (in Sid-
deutschland wird der Christbaum heute noch
nach diesem Ursprung ,,Paradeis” genannt).
Diesem Baumchen fehlte allerdings noch das,
was wir heute am wenigsten an ihm missen
mochten: die Lichter. Diese umgaben es
aber in der Kirche. Und als dann auch der
Christbaum die Kirche verliess und sich im
Familienheim einbirgerte, nahm er dorthin
in Erinnerung an seine Herkunft auch die
Pracht der Lichter mit. Vom Weihnachisbaum
singen schon franzésische Dichtungen des
12. und 13. Jahrhunderts. Hernach verneh-
men wir lange nichts mehr von ihm. Erst um
1600 begegnet er uns in Schletistadt, im
Jahre 1605 in Strassburg wieder mit Aepfeln
behangen, mit Zuckerwerk, Papierrosen und
.Zischgold" geschmiickt, aber ohne Lich-
ter. Um 1737 kennt in Mitteldeutschland
(Umgebung Zittaus) das wohlhabendere Biir-
gertum einen Christbaum mitLichtern.
In Stiddeutschland hat ihn die Gemahlin Ma-
ximilians I., eine badische Prinzessin, einge-
fuhrt.

Mag der immergriine, fruchtbehangene
Weihnachtsbaum, der sich von Deutschland
aus in die Welt verbreitete, auch in prote-
stantischen Gegenden in erster Linie als
,,Sinnbild des alljahrlich sich erneuernden
Lebens' betrachtet worden sein, seine Ver-
wendung im Paradiesspiel des Mittelalters
gibt uns Katholiken das volle Recht, in ihm
das Sinnbild des Urgrunds alles wahren Le-
bens, Christus, zu erblicken. Der ganz katho-
lische Charakter des Christbaums leuchtet
vor allem dann auf, wenn er die Familien-
stube vereint mit der Krippe mit Weih-
nachtszauber Ubergiesst.

Kaum eine Zeit des Jahres ist iippiger von
Volksbrauchen umrankt als die ,,froh-
liche, selige, gnadenbringende Weihnachts-
zeit"".

520

An der Ausgestaltung des ,heiligen
A b ends" wirkte allerdings auch die nicht-
christliche Volksiiberlieferung stark mit. Dies
gilt z.B. vom Raducherndes Hauses,
eine selige Erinnerung aus unserer Kinderzeit;
schien uns doch erst dieser Weihrauchduft
in Stube und Kammer die richtige Heilig-
abendstimmung zu bringen. Und auch heute
bleibt uns dieser Brauch ehrwiirdig, trotzdem
er in seiner Wurzel auf einen Brauch der sog.
Rauchnédchte der germanischen Sonn-
wendfeier zuriickgeht (25. Dez. bis 6. Jan.
siche oben). In diesen Nachten heulender
Winterstirme ndherten sich nach dem alten
Volksglauben die Geister und die Totensee-
len in brausendem Zug den Wohnungen der
Lebenden; ,,die wilde Jagd"”, ,.das witende
Heer"" Wotans erfiillten die Vorstellungswelt
des Volkes. Gegen diesen Spuk suchte man
sich durch allerlei Abwehrriten zu wappnen,
vor allem durch die Ausrducherung des Hau-
ses. Doch auch in christlicher Zeit fuhr man
fort, wahrend dieser ,,Zwolfndchte"” in Haus
und Stall gegen Geister, Hexen und Unwet-
ter Raucherwerk zu verbrennen, bis die Kir-
che eingriff, indem sie diesen Brauch dem
Bereich des Profanen entriss und die Rauche-
rung mit ihrem Segen vornehmen liess. (Der
Priester bekam dafiir meist eine Naturalgabe,
so héren wir vom sog. ,,Rauchwein’, vom
..Rauchhuhn'' usw.) Und noch heute kennt das
Rituale Romanum eine solche Hauserweihe
fir den Dreikénigstag. Und wenn auch in un-
sern Tagen noch am , heiligen Abend" vie-
lerorts nicht mehr der Priester der Kirche,
sondern ,,der Priester der Familie"', der Haus-
vater, mit geweihtem Raucherwerk betend
Haus und Stall durchschreitet, so liegt die
Abwendung des Unheils und die Quelle des
Segens nicht mehr bei der Gunst der Tofen
und Geister, sondern bei der Ankunft dessen,
dem ,,alle Macht gegeben ist im Himmel und

auf Erden".

Die Verchristlichung solch altheidnischer
Brauche hat die Kirche manchen Kampf ge-
kostet. Aberglaube und Orakelglaube ver-



banden sich von jeher vor allem mit der , hei-

ligen Nacht'. Ja, es gab Zeiten und Gegen- .

den, wo die Kirche es nicht einmal verhindern
konnte, dass das Volk selbst an den Stufen
des Altars, gerade beim Hohepunkt der Weih-
nachtsfeier, in der Christmette, seinen Zauber
suchte; ,,Gloria"" und ,,Wandlung" des nacht-
lichen Hochamtes mussten zu Schickverkindi-
gungen herhalten. Haufiger huldigte man dem
Aberglauben im Familienkreis. Man liess z.
B. Wasser gefrieren, um aus den Eisgebilden
kiinftige Ereignisse (auch den kinftigen Gat-
ten) herauszulesen; aus der Witterung der
nZwolndchte" schloss man auf die Witterung
der 12 Monate usw. Der Speisezettel des
Heiligabendessens bevorzugte Gerichte, die
Sinnbilder der Fruchtbarkeit sind, wie Fisch-
rogensuppe, Erbsen, Mohn usw. Wie zéh
solche Brauche im Volke wurzeln, zeigt der
Umstand, dass auch heute der Sieg des Glau-
- bens tiber den Aberglauben unter dem Volke
noch kein vollstindiger ist. Mochte doch
endlich jeder ,fromme Beter ahnen", dass
beim Gelaute der Weihnachtsglocken nicht
Damonen walten, sondern die schiitzende
Kraft des Ewigen sich tiber Dorf und Land
breitet.

Vorchristliche Gebrauche leben heute
ferner noch in gewissen Weihnachts-
speisen fort, Einige mdgen als Ueber-
bleibsel alter Fruchtbarkeitsriten aufzufassen
sein, wie Krapfen- oder Gansegericht (in
Deutschland); andere als Sinnbilder fritherer
Opferspeisen, wie die Tiroler Weihnachtszel-
ten, die man berduchert und mit Weihwasser
besprengt; wieder andere als Erinnerung an
alte Opfermahlzeiten, wie Spanferkelgericht
(in skandinavischen Léndern). Eine besondere
Rolle spielen hiebei gewisse Weih-
nachtsgebacke. Inder Schweiz stellen
wir die Zopfgebé&cke her; in Deutschland
kostet man die sog. Christstollen (Gebacke,
in denen man das in Wickeln gewickelte Kind
erkennen wollte) oder ,,Springerli” (Geback
mit mannigfachen Figuren, besonders Tier-
formen) oder ,,Hutzelbrot" (,,Hutzeln = ge-

dorrte Birnen); in den nordischen Landern,
wo das Christfest heute noch den altgermani-
schen Namen Jul tragt, den ,Julbock’ und
Juleber" (Kuchen, mit der Form eines Wid-
ders oder Ebers). ,,Gebildbrote' hat Max
Hofler, ihr Darsteller und Erforscher, diese
Arten von Geback genannt, die in mannig-
fachen ,,Gebilden" hergestellt werden, in der
Uberwiegenden Mehrzahl jedoch ihre Vor-
bilder in der Antike haben sollen. Diese ihre
Herkunft konnte aber nicht verhindern, dass
sie heute Uiberall als stammesiiblicher, nur un-
gern vermisster Ausdruck der gemeinsamen
Weihnachtsfreude empfunden werden.

Die Weihachtsfreude der kleinen und auch
mancher grossen Kinder findet ihren Hohe-
punkt in der Bescherung. Der Ursprung
dieser Sitte ist wohl in den Neujahrsgebrau-
chen der alten Rémer und Gallier zu suchen,
die dem anhebenden Jahr durch gegenseitige
Geschenke eine gute Vorbedeutung geben
wollten. Diesen Brauch hat dann die Kirche
auf den Christtag Ubertragen, um auch ihn
dem Bereich des Reinweltlichen zu entziehen
und zu vertiefen. Wie der Christbaum das
Sinnbild des durch Christus erlangten Heils
sein sollte, der alle Menschen zu Briidern und
Schwestern gemacht, so auch die Besche-
rung: Die Liebe, die Gott den Menschen
schenkte, sollten diese unfer sich weiterstro-
men lassen. — Geschenke unter Erwachse-

" nen werden in deutschen Landen erst mit Be-

ginn des 19. Jahrhunderts allgemein Ublich;
den Kindern wurden die Geschenke ur-
springlich in-der Nacht ans Bett gelegt: im
Schlummer hatte sie die Liebe des Christkin-
des heimgesucht und ihnen herzerfreuende
Gaben, Sinnbilder der seelischen Bereiche-
rung, gebracht.

Das Weihnachtsfest, das im Lauf der Jahr- ~

hunderte zum Lieblingsfest des gliubigen
Volkes geworden, aber auch manchen Sturm
erleben musste, steht auch heute wieder im
Feuer des Kampfes.

In den Kreisen der liturgischen Erneuerung
werden Stimmen laut, die fir den Wedgfall

521



der nur lose mit der Liturgie verbundenen
Bréuche eintreten. Diese Bewegung ist je-
doch bis jetzt kaum tiefer ins Volk hineinge-
drungen; und wir wiirden es bedauern, wenn
dies irgend einmal eintreffen sollte. Die
Folge davon misste sich an der Religiositat
des Volkes selber bemerkbar machen. Denn
eine Volksreligion — wie es nun einmal
die christliche Religion sein will und sein
muss — bedarf notwendig der Verankerung
im Volksleben durch dasBrauchtum. Das Volk
ist ein Kind — und vom Kind sagt Schiller,
es sei ,das einzige Stick Natur in unserer
kultivierten Welt"’; wer wollte dieses nicht
wie seinen Augapfel behiten?! Das Volk
ist ein Kind, und als solches liebt es das Sinn-
fallige und Sinnerfreuende und versteht es
meisterhaft, durch Sinnbilder tiefste Gedan-
ken — auch Festgedanken — wirksam zum
Ausdruck zu bringen. Ja, es empfindet das
gesunde Sinnbild als kraftiges Mittel, um zum
seelischen Vollerlebnis des Festgeheimnisses
durthzudringen, So wird man mit Peter Dorf-
ler gerade dasBeste an unserem Weihnachts-
brauchtum als Bereicherung der katholischen
Religiositat vom Volke her begriissen miissen.

Bedrohlicher fiir die Weihnachtsfreude sind
Stromungen ganz anderer Art, Strémungen,
die dem Weihnachtsgeheimnis selbst unver-
sohnlichen Kampf angesagt haben. Wer sich
eine Vorstellung davon machen will, mit wel-
chen Waffen man im Lande Ruriks gegen das
Christfest anstirmt, der lese z. B. den Be-
richt Giber ,,das Ergebnis des weihnachtsfeind-
lichen Feldzuges 1930 aus 99 Schulen Lenin-
grads" (vgl. W. Gurian. Der Bolschewismus,

Herder 1931, S. 273). Eine andere und doch

verwandte Stromung will in neuester Zeit un-
ter Fihrung von H. Wirt die Weihnachts-

brauche unter ganzlicher Ausscheidung des

-als artfremd empfundenen Christentums

deutschglaubig deuten und gestalten. Sollen
wir uns mit solchen Blutanbetern, die meinen,
an ihrem Wesen misse die Welt genesen, in
einen Streit mit Worten einlassen? Nein! Uns
geniige der felsenfeste Glaube, dass sie oder

ihre Nachkommen die Wahrheit an ihrem

Blute selbst erfahren werden: Es wird die
Welt von ihren Wunden am christlichen We-
sen nur gesunden. Wir aber harren mit Sehn-
sucht auf die Sterne der heiligen Nacht und
pilgern hin zum neuaufgegangenen Stern von
Bethlehem und singen mit dem Glauben un-
serer Kindheit:

- lIch steh an deiner Krippe hier,
O Jesu, du mein Leben;
Ich komme, bring und schenke dir,
Was du mir selbst gegeben.
Nimm hin, es ist mein Geist und Sinn,
Herz, Seele, Mut, nimm alles hin,

Und lass dir's wohlgefallen,

Ich lag in tiefer Todesnacht,

Du warest meine Sonne,

Die Sonne, die mir zugebracht
Licht, Leben, Freud’ und Wonne.
O Sonne, die das werte Licht
Des Glaubens in mir zugericht't,
Wie schon sind deine Strahlen!

Ich sehe dich mit Freuden an

Und kann mich nicht satt sehen;
Und weil ich nun nicht weiter kann,
So bleib ich sinnend stehen.

O dass mein Sinn ein Abgrund wér
Und meine Seel’ ein weites Meer,
Dass ich dich méchte fassen!

Appenzell. Dr. P. Lothar Schlépfer.

Weihnacht 1942

's Christchindli liit uf hertem Stroh.
Es isch doch zfride, still und froh.
O lueg, wie's friilirt, — es zitiret ganz —

Und doch isch 's Gsichtli volle Glanz!
522

Es hat si Himmelspracht verlo,
Fir us isch es uf d'Erde cho.
Es fiert is a de chline Hand
Is ewig, gliicklich Heimatland.



	Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte

