
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 16: 1

Artikel: Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte

Autor: Schläpfer, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte
Weihnachten ist das Fest, das von allen

Feiern des Kirchenjahres am meisten zum
christlichen Herzen spricht. Erfüllt uns das

Osteralleluja mit festlichem Stolz auf die
Sieghaftigkeit unseres heiligen Glaubens,
das Brausen des Pfingstgeistes mit der
Bereitschaft zum Soldatentum Christi, so weckt
die Weihnachtskrippe in uns das Gefühl des

innigen Geborgenseins in Gott, das Bewusst-
sein eines unfassbaren Geliebtswerdens von
Gott, die stille und doch triumphierende
Freude des Kindseins vor Gott. Die folgenden

Ausführungen möchten das Heiligtum
dieser Weihnachtsstimmung nicht entweihen
durch nüchterne Erwägungen; vielmehr wollen

sie lediglich, mit Verzicht auf tatsachen-
beladene Gelehrsamkeit, Fest und
Festgebräuche im Spiegel der Jahrhunderte

betrachten, um allen, „die guten Willens sind",
zu helfen, das Weihnachtsbrauchtum besser

zu würdigen und das Weihnachtsfest inniger
zu feiern.

/. Weihnachten in der Kirche Gottes.

Der 25. Dezember, das freudenvolle
Hochfest der jungfräulichen Geburt des

Weltheilandes aus Maria zu Bethlehem —
darf es uns befremden, dass schon im christlichen

Altertum keine einheitliche Ueberlie-

ferung über den wirklichen Geburtstag
des Erlösers bestand, dass man in Aegypten
und selbst in Palästina dessen Geburt in den

Mai verlegte, dass eine lateinische Schrift

vom Jahre 243 den 28. März als Geburtstag
Christi bezeichnet, während der hl. Hippolyt
von Rom (+ 235 n. Chr.) in der Ostertafel

statt dessen den 2. April nennt? Dieser
Unsicherheit der alten Zeugnisse in der Bestimmung

eines so weltbewegenden Ereignisses

steht jedoch die Sicherheit unseres Glaubens

- gegenüber, dass Augen- und Ohrenzeugen
sich triumphierend zu dieser Weihnachtsbotschaft

bekennen, dass sie bekennen, „seine

Herrlichkeit gesehen" zu haben, „die

Herrlichkeit des Eingebornen vom Vater,
volt Gnade und Wahrheit" (Jöh. f. 14), es

steht far die 2000jährige Geschichte der
Christuskirche und selbst die Weltgeschichte
gegenüber, die den stolzen Namen dessen

an der Stirne trägt, dessen Geburt diese
Geschichte allen Christusfeinden und

Christusleugnern zum Trotz in die zwei grossen
Hauptepochen geschieden hat.

Gefeiert wurde die Geburt des Herrn

im Morgenland (teilweise schon um

200) am 6. Januar, zusammen mit der Taufe

Christi; ein eigenes Geburtsfest Christi

hingegen kennt die alte Kirche nicht, wie ihr

die Sitte, ein Geburtsfest zu feiern, überhaupt
fremd war. Erst zur Zeit des römischen Kaisers

Konstantin (reg. 306—337) beginnt die

Metropole des Christentums, Rom,
„Weihnachten zu feiern", und zwar gleich von
Anfang an am 25. Dezember, zum ersten Male
nachweisbar im Jahre 336, doch vielleicht
schon seit der glorreichen Kirchenversammlung

von Nicäa (325).

Warum am 2 5. Dezember? Dieser

Tag galt den Alten als Geburtstag des

Mithras; dieser, ursprünglich ein
altpersischer Lichtgott, trat am Ende des 2.

nachchristlichen Jahrhunderts seinen Siegeszug

an, auch durch das römische Reich, und

feierte kraft seiner Kampfreligion vor allem

im darauffolgenden Jahrhundert der sogen.
Soldatenkaiser solche Triumphe, dass die

Religion der Römer beinahe monotheistisch

geworden war. Daneben rang aber noch

eine andere Religion mit den alten Göttern
des Reiches. Mochten sich die Purpurträger
des Kaiserthrones auch wiederholt mit Feuer

und Schwert gegen sie erheben, mochte der

Ruf: „Vor die Löwen mit den Christen!"

immer und immer wieder die gehetzte Masse

durchtoben, immer und immer wieder stieg
das Christentum aus den Katakomben; und

514



mil derselben Sregesgewissheit, mit der es
den Verfolgern getrotzt, trat es um die Mitte
des 3. Jahrhunderts auch in den Entschei-

dungskampf mit der Religion des Mithras.
Wohl gab es Augenblicke, wo es fraglich
schien, wer die römische Welt erobern sollte:
Christus oder Mithras; doch begann im 4.

Jahrhundert der Stern des Mithras zu sinken.
Und wenn auch Julian der Abtrünnige, eine
der rätselhaftesten Persönlichkeiten auf dem
römischen Kaiserthron (361—363), dem

Niedergang des Mithraskultes und dem
Aufstieg des Christengottes krampfhaft Einhalt

zu gebieten versuchte, das Wort, das

der 32-Jährige im Angesicht eines gewaltsamen

Todes als letztes gesprochen
haben soll: „Galiläer, endlich hast Du

gesiegt!" beleuchtet schlaglichtartig das

Kampffeld: Christus hatte über Mithras

gesiegt; es war der Sieg der Religion des

Kreuzes über die Religion des Krieges.

War auch dieser Sieg, äusserlich angebahnt

durch die Wandlung Konstantins und
dessen Bund mit der Kirche (er hatte noch
in Trier wiederholt Münzen mit dem Bild des

Mithras prägen lassen) innerlich der in der
Kirche wirksamen, bergeversetzenden Kraft

ihres Stifters zu verdanken, das Christentum
selbst hatte nichts unterlassen, um mit seinem

mächtigen Gegner fertig -zu werden. Und

es versetzte ihm nicht den geringsten Schlag,

indem es eben auf den 25. Dezember, an
dem die heidnische Welt den „natalis Solis

invicti", den Geburtstag des „unbesiegten
Sonnenhelden" beging, den natalis Christi,
der „Sonne der Gerechtigkeit" verlegte.

Das Fest des Mithras fiel zudem zusammen

mit der römischen Fe i e r der Wi n -
lersonnenwende, die sich bis in die
Zeiten der Agonie des weströmischen
Reiches behauptete; musste doch noch Leo der
Grosse (Papst 440—461) seine Herde daran

erinnern, dass dieser Tag nicht wegen der
sichtbaren Sonne und ihrer neuanhebenden

Laufbahn, sondern wegen der Geburt des¬

sen, der die Sonne geschaffen, festlich

begangen werde. Die Vereinigung der Feste

der irdischen Sonne und der Sonne des Heils
sollte deshalb eine Predigt für die Christen,
aber noch weit mehr ein Werk der Heidenmission

sein und Christen wie Heiden zum
Bewusstsein bringen, dass die Weisheit Gottes,

der zugleich „der Schöpfer der Natur
und der Urheber der übernatürlichen
Heilsordnung ist, diese beiden Schöpfungen in

eine wunderbare Harmonie und mystische
Verwandtschaft gebracht hat" (St. Augustin).

Von Rom aus trat das Weihnachtsfest
seinen Siegeszug an, nicht nur im Abendland;
noch im letzten Viertel des 4. Jahrhunderts

bürgerte sich dieses Fest, vor allem seit
Konstantius (+361) auch am Kaiserhof die
Geburt des Herrn am 25. Dezember
feierte, auch im Morgenland fast überall ein.

Die Beziehung des Weihnachtsfestes zu

den heidnischen Sonnwendfeiern (die uns
auöh bei den Aegyptern, Griechen und vor
allem bei den Germanen begegnen) kommt
heute noch in gewissen Namen des
Festes zum Ausdruck. Während nämlich
fast alle Nationen für dieses Hochfest

Namen angenommen haben, die auf die
Geburt des Erlösers hinweisen, erhielt in

Skandinavien und England das christliche Fest

den Namen der germanischen Sonnwendfeier

Jul (engl, yule), wofür in England später

„Christmas" üblich wurde. Auch das

mittelhochdeutsche „ze den wihen nahten"
wie auch unser „Weihnachten" (beachte
die Form der Mehrzahl!) erinnern an die 12

„heiligen Nächte" vom 25. Dezember bis

zum 6. Januar, dem Festkreis der
Sonnwendfeier (alte, volkstümliche Zählung nach

Nächten).

II. Weihnachten im Gotteshaus.

Das leiblich-seelische Leben des
Menschen ist ein geheimnisvolles Wechselspiel.
Die seelische Gesinnung drängt mit
Notwendigkeit auf die äussere Kundgabe; diese

515



hinwiederum bewirkf eine Belebung und

Verstärkung der innem Gesinnung. Deshalb

begreifen wir, dass die Kirche von jeher
gerade das tiefste seelische, das religiöse Erleben

des Menschen durch die sichtbaren

Formen der Liturgie zu vertiefen und dem-
gemäss auch das Weihnachtsfest mit liturgischer

Weihe zu umgeben trachtete.

Die Vorbereitung auf das
Christfest findet ihren schönsten
Ausdruck in den Roratemessen. Wenn einmal

im Jahr die Gotteshäuser zu klein sind,
dann sicher bei diesen gesegneten Morgenfeiern,

wo aus tausend Herzen, der Schrei der
Erlösungssehnsucht: „Tauet, Himmel, den
Gerechten!" zum Vater der Lichter emporsteigt.

An einen feinsinnigen Brauch erinnert

der Name dieser Gottesdienste:
Engelmessen; im Mittelalter hatte nämlich nach

dem Evangelium ein Knabe in der Rolle des

Engels der Gemeinde der Gläubigen die
Frohbotschaft von der Geburt des Herrn zu
verkünden.

Die We i h n a c h t s I i t u r g i e s e I b s t
mit ihren drei heiligen Messen, deren Texte

von dem Motiv des Lichtes, des neuen Lichtes

und der durch Christus bewirkten Erneuerung

des Menschen getragen sind, ist schon

Gregor d. Gr. bekannt (um 540—604). Um
830 gab es in Rom für den 25. Dezember
bereits zwei verschiedene Nachtoffizien; das

eine wurde in Gegenwart des Papstes in Sta

Maria Maggiore, das andere etwas später
in St. Peter von dem dortigen Klerus gesun- •

gen. Eine Oktav hatte das Christfest schon

um 615 erhalten.

Schon früh hatte auch das gläubige Volk
begonnen, die kirchliche Weihnachtsfeier mit
sinnvollen Bräuchen zu umranken.
Da es für die Christen um die Zeit der
heidnischen Sonnwendfeier nur mehr das Fest
des einzig wahren Lichtes gab, „das jeden
Menschen erleuchtet, der in diese Welt
kommt", hat gerade in Verbindung mit der

Weihnachtsliturgie der Lichterbrauch eine

einzigartige Vertiefung erlebt. So wallten frü¬

her die frommen Beter mit flimmernden
Kerzen zur Christnacht; zu Hause aber lies-

sen sie ein Licht zu Ehren des neugebornen
Erlösers sidh verzehren: wieviel Weihnachtspoesie,

nein, wieviel kindlicher, inniger
Weihnachtsglaube ist uns doch entschwunden!

Sind es doch nebst den Weihnachtsliedern

gerade diese Lichter gewesen, die die
Christmette zu einem der tiefsten religiösen
Erlebnisse des Volkes gemacht haben.

Das Weihnachtslied ist wohl die
süsseste Frucht am Baum des katholischen
Kirchenliedes. Als Krippen-, Wiegen-, Hirtenlied

umrankt es das volkstümlichste aller
christlichen Jahresfeste. Manche Weihnachtslieder

sind wegen der Schlichtheit ihrer
Worte und der Innigkeit ihrer Klänge wahre

Perlen; andere sind besonders ehrwürdig
wegen ihres hohen Alters, stammen sie doch
bereits aus dem 11. und 12. Jahrhundert, so

z. B. „Er ist gewaltic und starc, der ze win-
naht geboren wart"; wieder andere gehen
auf mittelalterliche Hymnen zurück, die im
14.—16. Jahrh. wiederholt feinsinnige Ueber-
setzer fanden; wir erinnern bloss an Lieder

wie: „Der Tag, der ist so freudenreich" (Dies
est laetitae) oder „Ein Kind geborn zu
Bethlehem" (puer natus in Bethlehem). Dieselben
Jahrhunderte schenkten uns auch
Weihnachtslieder in lateinisch-deutscher
Mischpoesie, deren bekanntestes: „In dulci jubilo,
nun singet und seid froh" (14. Jahrh.) jedes
Jahr uns von neuem ergreift. Volk und
Dichter wetteiferten, die Ankunft des
Christkindes zu besingen. Neben zahlreichen

Volksliedern wie: „Am Weihnachtsbaum

die Lichter brennen" finden wir Lieder

von bekannten Schriftstellern, wie: „Ihr
Kinderlein kommet" vom Jugendschriftsteller

Christoph v. Schmid (1768—1854) oder

„Ich steh an deiner Krippen hier" vom
evangelischen Kirchenliederdichter Paul

Gerhardt (1607—1676). Im Dienst der
Weihnachtsminne haben Nationen ihre schönsten

Perlen ausgetauscht; so singen die

Franzosen unser „Stille Nacht, heilige Nacht"

516



(Douce nuit, sainte nuit), während umgekehrt
der deutsche Weihnachtsgesang: „In vollem
Glanz ein Stern ist aufgegangen" eine
Bearbeitung des „Cantique de Noel" des
französischen Komponisten Ad. Adam (1803 bis

1856) ist. Unser Lied: „Herbei, o ihr
Gläubigen" ist eine Uebersetzung aus dem
Portugiesischen. Die Melodie des bekannten,

von Joh. Falk (1768—1826) gedichteten
Liedes: „O du fröhliche, o du selige" stammt

von einem alten sizilianischen Marienlied.
Selbst die Konfessionen haben einander

gegenseitig Weihnachtslieder geschenkt;
so übernahmen die Katholiken das von
Luther gedichtete „Vom Himmel hoch, da
komm ich her", während das Lied, das

liturgische Feierlichkeit und volkstümliche
Einfachheit zum Lieblingslied des deutschen

Volkes gemacht haben: „Stille Nacht, heilige
Nacht" (Text vom Salzburger Vikar J. Mohr,
1818 von Lehrer Fr. Gruber vertont) auch

protestantische Kreise erobert hat.

Der natürliche Drang des Volkes, dem

Festgedanken dramatische Gestalt
zu geben, den wir schon in der
Engelsverkündigung der Roratemessen wahrnehmen

konnten, hat sich im Mittelalter vor allem in

den Weihnachtsspielen ausgewirkt.
In den gottesdienstlichen Feiern ging man
schon früh dazu über, die Gesänge und

Lesungen verschiedenen Geistlichen zuzuweisen,

worin wir den ersten Keim für das

Weihnachtsspiel zu erblicken haben. Dann

begann man, im Chor der Kirche eine Krippe
mit dem Christkind aufzustellen, vor welcher
die Kleriker die Anbetung der Hirten rein
mimisch darstellen sollten. Später traten als

handelnde Personen noch Maria und Josef

zu dieser Gruppe hinzu und wiegten das

Kind in der Krippe, ein Brauch, der sich z. T.

sogar in protestantischen Gegenden bis ins

19. Jahrhundert erhalten hat. Dieses

„Kindelwiegen" war von Liedern zwischen Maria

und Josef begleitet, z. B. „Josef, lieber Josef

mein, hilf mir wiegen mein Kindelein". Diese

Sitte hat auch manche Dichter begeistert,

„Wiegenlieder der Mutter Gottes" zu

singen; hören wir das innige Lied des spanischen

Franziskaners Lope de Vega, des

fruchtbarsten Dichters Europas im 17,

Jahrhundert:

Die ihr schwebt in den Zweigen,
Engel des Himmels:

Hier schläft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

Palmen von Bethlehem,
Die mächtig ihr rauscht,

Heftig geschüttelt
Von wilden Winden:
O lasst das Toben,
Haltet die Zweige;
Hier schläft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

Der göttliche Knabe,
Er ist ermüdet
Von vielem Weinen
Auf unserer Erde;
Nun will er ein wenig
Ruhen vom Kummer.
Hier schläft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

Von ewigem Froste

Zittert der Arme;
Mir fehlt ja alles,
Ihn warm zu decken.
Engel des Himmels,
Die ihr schwebt in den Zweigen,
Hier schläft mein Kindlein,
Stillet das Rauschen!

(Uebersetzt von Artur Altschul.)

Dem Weihnachfsspiel fehlte noch die
textliche und tonkünstlerische Ausgesfaltung.
Diese verdankte man in deutschen Gauen
vor allem den beiden hochgelehrten St.

Gallermönchen Notker d. Stammler ("f" 912) und
Tutilo; jener, „ein Gefäss des Heiligen Geistes,

wie es damals in gleicher Fülle kein
zweites gab" (Ekkehard IV.), gilt zugleich
als „erster Komponist deutscher Abstammung";

dieser hat die Liedertexte der
Weihnachtsliturgie kunstvoll dialogisch gestaltet.
Damit war folgender Typus des Weihnachtsspiels

gewonnen: Maria sitzt vor dem Altar

an der Krippe; sie bittet Josef, mit ihr das

Kind zu wiegen; ihr Bräutigam erklärt sich

517



dazu bereit; der Chor beginnt ein frohes

Werhnachtslied, und die Hirten beten schweigend

an.

Im 11. Jahrhundert entwickelte sich dieses

Hirtenspiel durch die Verbindung mit dem

Dreikönigsspiel zum sog. grossen
Weihnachtsspiel. Ihren Abschluss erhielt
diese dramatische Schöpfung dadurch, dass

im 12. Jahrhundert auch die Liturgie des

28. Dezember durch einen schöpferischen
Dichter bildhaft gestaltet und (etwa 100 Jahre

später) auch dieses Rahelspiel, dessen Höhepunkt

die erschütternde Klage der Rahel, der
Personifikation aller jüdischen, um ihre Kinder

trauernden Mütter, bildete, mit dem

grossen Weihnachtsspiel verbunden wurde.

Aus diesen lateinischen Oratorien entwik-
kelten sich im Laufe des Mittelalters

Volksschauspiele, Hirten-, Weihnachts- und

Dreikönigsspiele, Stuben- und Grossaufführungen.

Es sind vor allem die katholischen
Länder der Alpen, des Böhmerwalds usw.,
welche die Ueberlieferung dieses volkstümlichsten

aller geistlichen Schauspiele bis in

die Gegenwart schöpferisch weiterpflegten
und „der Laienspielbewegung eine dankbare

Aufgabe und ein reiches Erbe übermittelten"
(A. Dörrer).

Auch die Schweiz nahm an dieser

Bewegung regen Anteil. Bekannt ist z. B. das

„St. Galler Spiel von der Kindheit Jesu aus

dem XIII. Jahrhundert", das der Winterthurer
Dichter Hans Reinhardt, der sich auch sonst

um die Vermittlung religiöser Volksspiele
erfolgreich bemüht hat, aus dem Mittelhochdeutschen

in die Schweizermundart übertrug
(Verlag Rud. Geering, Basel). Aber auch in

unserer Zeit hat sich der Schweizerboden als

fruchtbar für diese Bewegung erwiesen. Er

schenkte uns Weihnachtsspiele, die das

Weihnachtsgeheimnis in feinsinniger Weise
in die zeitgenössische Umgebung hineinversetzen;

ein vorzügliches Spiel dieser Art:
„Der Weihnachtsstern" (Maria sitzt am Spinnrad,

die Hirten sind Schweizersennen) ver¬

danken wir dem Einsiedlerdichter M. Lienert

(Verlag Huber & Co., Frauenfeld). Eine

andere Gruppe von Schweizer Weihnachtsspielen

bringt nicht das Festgeheimnis
selber, sondern irgend ein Weihnachtserlebnis

eines Menschen oder eines Kreises zur
Darstellung. Suchst du ein Spiel dieser Art, so

klopfe bei der Weihnachtsmuse des verstorbenen

Priesterdichters aus dem „Finstern
Wald", P. Josef Staub, an. In deutschen

Gauen spielen zwei Weihnachtsspiele unseres

Bündner Dichters B. Jörger. Wer sich in

stiller Betrachtung in ein Spiel von seherischer

Tiefe versenken will, der greife zu dem

zwar von einem Nichtschweizer stammenden,

aber in der Schweiz (1915) entstandenen

„Metanoeite" (Tuet Busse!) des allzu

früh von uns geschiedenen R. Joh. Sorge,
dessen Feder, wie ihn einmal die
Damaskusstunde getroffen, „nur noch Christi Griffel

bis zum Tod" sein will, und es wird daraus

zu ihm sprechen

,/Das Wort von dem, der, ach! durch Welten sich

verkleinerte.

Das Wort vom höchsten König, vom König der

Könige,

Der seinen Thron verliess, ach! um Sein ärmstes

Gut!" (Worte der Könige.)

Kehren wir zum liturgischen Weihnachtsspiel

zurück, in dessen Mittelpunkt d i e

Krippe stand. Die Geburtsstätte des
Erlösers teilte in den ersten Jahrhunderten der
Kirchengeschichte das Schicksal des Kreuzes;

Krippe und Kreuz, Anfang und Ende

der Heilsgeschichte, sie waren „den Juden

ein Aergernis, den Heiden eine Torheit".
Torheit und Verblendung trieben es sogar
so weit, dass Kaiser Hadrian, um die frommen

Pilger von der Geburtsgrotte fernzuhalten,

darüber dem Adonis, dem Liebling der

Aphrodite, einen Tempel erbauen liess. Doch

wie zur Zeit des Kaisers Konstantin Christus

über Mithras, so siegte das Christkind auch

über den Knaben Adonis. Des Kaisers Mutter,

die heilige Helena, die auf göttliche

Weisung schon das wahre Kreuz Christi der

518



Verborgenheit entrissen, soll auch die wahre

Krippe des Christkindes aufgefunden haben.

Im Jahre 354 schon fand die Krippe durch

Papst Libertus in die Weihnachtsliturgie

Eingang. Der Wunsch nach Verlebendigung der
Frohbotschaft von Bethlehem fügte in der

Folgezeit zur Krippe auch die Figuren der
hl. Personen, der Hirten und Könige hinzu.

Die Krippenverehrung in ihrer
heutigenForm ward geboren zu Grec-

cio in der Heiligen Nacht des Jahres 1223.

Die Liebe macht erfinderisch; doch wohl
keine Liebe war so erfinderisch, wie „der
Strom erleuchteter Liebe, die das ganze
Innere des hl. Franziskus von Assisi erfüllte"
(Celano). Wie es zu Weihnachten begann,
bat der Heilige seinen Freund Giovanni Vel-
lita von Greccio, ihm zu helfen, in einem
mit Wald bewachsenen Felsen „einmal recht

lebendig und augenfällig das Andenken an
die Geburt des Kindleins von Bethlehem
darzustellen. Zu diesem Behuf musst Du im
Wald drüben eine mit Heu gefüllte Krippe
herrichten. Auch ein Ochs und ein Esel müssen

da sein, ganz wie in Bethlehem." Und so
feierte Franziskus, umringt von seinen
Brüdern und Landsleuten, in dieser gottgefälligen

Nacht mit Messe und Predigt das

Weihnachtsgeheimnis. „Der heilige Gottesmann
aber stand vor dem Jesulein in der Krippe,
schluchzend vor Liebe und überströmend vor
wunderbarer Freude" (Celano). Diese
Weihnachtstat des hl. Franz war ein Apostolat.
Von Italien aus drang die Krippe über die
Alpen, nach der Schweiz und nach Deutschland;

die Krippendarstellung, in der auch

Ochs und Esel nicht fehlen, ist eingegangen
in die kirchliche Weihnachtsfeier und — in

die christliche Familie.

III. Weihnachten im Familienkreis.

Drei Jahre nach der „stillen, heiligen
Nacht" von Greccio ging Franziskus heim,

um im ewigen Tag der Herrlichkeit ewige

Weihnacht zu feiern. Doch, was er in jener
Waldeinsamkeit empfunden und vollbracht,
hoben seine Brüder als köstlichstes Vermächtnis

auf und übergaben es den Jahrhunderten:

Von den Franziskanerklöstern aus eroberte
die Krippe auch das Familienheim, und seither

kommt uns eine Stube ohne Weihnachtskrippe

fast vor wie eine Kirche ohne Tabernakel.

Wohl haben sich wiederholt Feinde

dieser Krippenfreude erhoben. Die
Bilderstürmer der Glaubensspaltung wüteten auch

gegen dieses christlichste aller Sinnbilder.

Die Aufklärung verlachte die Krippe als

„läppisches Kinderspielzeug", Vertreter des

„aufgeklärten Despotismus" wie Josef II.

konnten sie mit einem Federstrich im ganzen
Reich verbieten, bis dann am Anfang des

19. Jahrhunderts die Romantik (vor allem J.

Führich, der Hauptmeister der österreichischen

Nazarener) die mittelalterliche
Krippenfreude zu neuem Leben erweckte.

In gewissen Kreisen liebt man es, den

Christbaum als etwas rein Protestantisches

hinzustellen. Andere wollen dessen

Vorbild gar im Weltbaum Ygdrasill der
germanischen Mythologie erblicken. Von der

Sitte der Germanen, zur Zeit der Sonnwendfeier

die Zimmer mit Grün zu schmücken,

das als übelabwendend und lebenspendend

galt, mag zwar ein ähnlicher, bis in die neuere

Zeit noch in England herrschender Brauch

herrühren. Ferner mag auch der im christlichen

Europa noch weitverbreitete, dann aber

durch den Christbaum immer mehr

verdrängte Weihnachtsblock, ein grosser
Holzblock, den man mit grünen Zweigen am

Weihnachtsabend in den Herd legte, um
durch ihn vor Unheil bewahrt und mit Glück

beschert zu werden, auf den altgermanischen

Julblock zurückgehen. Der vorchristliche

Ursprung des Weihnachtsbaumes
hingegen ist nach neueren Forschern unbeweisbar.

Dieser dürfte vielmehr ein Geschenk

des gläubigen Mittelalters und auf das mit

Aepfeln behangene Bäumchen zurückzufüh-

519



ren sein, das damals im Mittelpunkt des im
Vorzeichen oder Innern der Kirche abgehaltenen

Paradiesspieles stand und als

Sinnbild des Lebensbaumes und des wieder
aufgeschlossenen Paradieses galt (in
Süddeutschland wird der Christbaum heute noch
nach diesem Ursprung „Paradeis" genannt).
Diesem Bäumchen fehlte allerdings noch das,

was wir heute am wenigsten an ihm missen

möchten: die Lichter. Diese umgaben es

aber in der Kirche. Und als dann auch der
Christbaum die Kirche verliess und sich im
Familienheim einbürgerte, nahm er dorthin
in Erinnerung an seine Heikunft auch die
Pracht der Lichter mit. Vom Weihnachtsbaum

singen schon französische Dichtungen des

12. und 13. Jahrhunderts. Hernach vernehmen

wir lange nichts mehr von ihm. Erst um
1600 begegnet er uns in Schlettstadt, im

Jahre 1605 in Strassburg wieder mit Aepfeln
behangen, mit Zuckerwerk, Papierrosen und

„Zischgold" geschmückt, aber ohne Lichter.

Um 1737 kennt in Mitteldeutschland

(Umgebung Zittaus) das wohlhabendere

Bürgertum einen Christbaum mit Lichtern.
In Süddeutschland hat ihn die Gemahlin
Maximilians I., eine badische Prinzessin, eingeführt.

Mag der immergrüne, fruchtbehangene
Weihnachtsbaum, der sich von Deutschland

aus in die Welt verbreitete, auch in

protestantischen Gegenden in erster Linie als

„Sinnbild des alljährlich sich erneuernden
Lebens" betrachtet worden sein, seine

Verwendung im Paradiesspiel des Mittelalters

gibt uns Katholiken das volle Recht, in ihm

das Sinnbild des Urgrunds alles wahren

Lebens, Christus, zu erblicken. Der ganz katholische

Charakter des Christbaums leuchtet

vor allem dann auf, wenn er die Familienstube

vereint mit der Krippe mit
Weihnachtszauber übergiesst.

Kaum eine Zeit des Jahres ist üppiger von

Volksbräuchen umrankt als die „fröhliche,

selige, gnadenbringende Weihnachts-
•l"zeit

An der Ausgestaltung des „heiligen
Abends" wirkte allerdings auch die
nichtchristliche Volksüberlieferung stark mit. Dies

gilt z. B. vom Räucherndes Hauses,
eine selige Erinnerung aus unserer Kinderzeit;
schien uns doch erst dieser Weihrauchduft
in Stube und Kammer die richtige
Heiligabendstimmung zu bringen. Und auch heute
bleibt uns dieser Brauch ehrwürdig, trotzdem

er in seiner Wurzel auf einen Brauch der sog.
Rauchnächte der germanischen
Sonnwendfeier zurückgeht (25. Dez. bis 6. Jan.

siehe oben). In diesen Nächten heulender
Winterstürme näherten sich nach dem alten

Volksglauben die Geister und die Totenseelen

in brausendem Zug den Wohnungen der
Lebenden; „die wilde Jagd", „das wütende
Heer" Wotans erfüllten die Vorstellungswelt
des Volkes. Gegen diesen Spuk suchte man
sich durch allerlei Abwehrriten zu wappnen,
vor allem durch die Ausräucherung des Hauses.

Doch auch in christlicher Zeit fuhr man

fort, während dieser „Zwölfnächte" in Haus

und Stall gegen Geister, Hexen und Unwetter

Räucherwerk zu verbrennen, bis die Kirche

eingriff, indem sie diesen Brauch dem

Bereich des Profanen entriss und die Räucherung

mit ihrem Segen vornehmen liess. (Der
Priester bekam dafür meist eine Naturalgabe,
so hören wir vom sog. „Rauchwein", vom
„Rauchhuhn" usw.) Und noch heute kennt das

Rituale Romanum eine solche Häuserweihe

für den Dreikönigstag. Und wenn auch in un-
sern Tagen noch am „heiligen Abend"
vielerorts nicht mehr der Priester der Kirche,
sondern „der Priester der Familie", der
Hausvater, mit geweihtem Räucherwerk betend

Haus und Stall durchschreitet, so liegt die

Abwendung des Unheils und die Quelle des

Segens nicht mehr bei der Gunst der Toten

und Geister, sondern bei der Ankunft dessen,

dem „alle Macht gegeben ist im Himmel und

auf Erden".

Die Verchristlichung solch altheidnischer

Bräuche hat die Kirche manchen Kampf
gekostet. Aberglaube und Orakelglaube ver-

520



banden sich von jeher vor allem mit der „heiligen

Nacht". Ja, es gab Zeiten und Gegenden,

wo die Kirche es nicht einmal verhindern

konnte, dass das Volk selbst an den Stufen

des Altars, gerade beim Höhepunkt der

Weihnachtsfeier, in der Christmette, seinen Zauber

suchte; „Gloria" und „Wandlung" des nächtlichen

Hochamtes mussten zu Schickverkündigungen

herhalten. Häufiger huldigte man dem

Aberglauben im Familienkreis. Man liess z.

8. Wasser gefrieren, um aus den Eisgebilden

künftige Ereignisse (auch den künftigen Gatten)

herauszulesen; aus der Witterung der

„Zwölfnächte" sChloss man auf die Witterung
der 12 Monate usw. Der Speisezettel des

Heiligabendessens bevorzugte Gerichte, die
Sinnbilder der Fruchtbarkeit sind, wie

Fischrogensuppe, Erbsen, Mohn usw. Wie zäh

solche Bräuche im Volke wurzeln, zeigt der

Umstand, dass auch heute der Sieg des Glaubens

über den Aberglauben unter dem Volke
noch kein vollständiger ist. Möchte doch

endlich jeder „fromme Beter ahnen", dass

beim Geläute der Weihnachtsglocken nicht

Dämonen walten, sondern die schützende

Kraft des Ewigen sich über Dorf und Land

breitet.

Vorchristliche Gebräuche leben heute

ferner noch in gewissen Weihnachtsspeisen

fort. Einige mögen als Ueber-
bleibsel alter Fruchtbarkeitsriten aufzufassen

sein, wie Krapfen- oder Gänsegericht (in

Deutschland); andere als Sinnbilder früherer

Opferspeisen, wie die Tiroler Weihnachtszelten,

die man beräuchert und mit Weihwasser

besprengt; wieder andere als Erinnerung an
alte Opfermahlzeiten, wie Spanferkelgericht
(in skandinavischen Ländern). Eine besondere
Rolle spielen hiebei gewisse W e i h -
nachtsgebäcke. In der Schweiz stellen

wir die Zopfgebäcke her; in Deutschland

kostet man die sog. Chrisfstollen (Gebäcke,
in denen man das in Wickeln gewickelte Kind

erkennen wollte) oder „Springerli" (Gebäck
mit mannigfachen Figuren, besonders

Tierformen) oder „Hutzelbrot" („Hutzeln ge¬

dörrte Birnen); in den nordischen Ländern,

wo das Christfest heute noch den altgermanischen

Namen Jul trägt, den „Julbock" und

„Juleber" (Kuchen, mit der Form eines Widders

oder Ebers). „Gebildbrote" hat Max

Höfler, ihr Darsteller und Erforscher, diese

Arten von Gebäck genannt, die in mannigfachen

„Gebilden" hergestellt werden, in der

überwiegenden Mehrzahl jedoch ihre
Vorbilder in der Antike haben sollen. Diese ihre
Herkunft konnte aber nicht verhindern, dass

sie heute überall als stammesüblicher, nur

ungern vermisster Ausdruck der gemeinsamen
Weihnachtsfreude empfunden werden.

Die Weihachtsfreude der kleinen und auch

mancher grossen Kinder findet ihren Höhepunkt

in der Bescherung. Der Ursprung
dieser Sitte ist wohl in den Neujahrsgebräuchen

der alten Römer und Gallier zu suchen,
die dem anhebenden Jahr durch gegenseitige
Geschenke eine gute Vorbedeutung geben
wollten. Diesen Brauch hat dann die Kirche
auf den Christtag übertragen, um auch ihn

dem Bereich des Reinweltlichen zu entziehen
und zu vertiefen. Wie der Christbaum das

Sinnbild des durch Christus erlangten Heils

sein sollte, der alle Menschen zu Brüdern und

Schwestern gemacht, so auch die Bescherung:

Die Liebe, die Gott den Menschen

schenkte, sollten diese unter sich weiterströmen

lassen. — Geschenke unter Erwachsenen

werden in deutschen Landen erst mit
Beginn des 19. Jahrhunderts allgemein üblich;
den Kindern wurden die Geschenke
ursprünglich in der Nacht ans Bett gelegt: im
Schlummer hatte sie die Liebe des Christkindes

heimgesucht und ihnen herzerfreuende
Gaben, Sinnbilder der seelischen Bereicherung,

gebracht.

Das Weihnachtsfest, das im Lauf der
Jahrhunderte zum Lieblingsfest des gläubigen
Volkes geworden, aber auch manchen Sturm
erleben musste, steht auch heute wieder im

Feuer des Kampfes.

In den Kreisen der liturgischen Erneuerung
werden Stimmen laut, die für den Wegfall

521



der nur lose mit der Liturgie verbundenen
Bräuche eintreten. Diese Bewegung ist

jedoch bis jetzt kaum tiefer ins Volk hineingedrungen;

und wir würden es bedauern, wenn
dies irgend einmal eintreffen sollte. Die
Folge davon müsste sich an der Religiosität
des Volkes selber bemerkbar machen. Denn
eine Volksreligion — wie es nun einmal
die christliche Religion sein will und sein

muss — bedarf notwendig der Verankerung
im Volksleben durch das Brauchtum. Das Volk
ist ein Kind — und vom Kind sagt Schiller,

es sei „das einzige Stück Natur in unserer
kultivierten Welt"; wer wollte dieses nicht
wie seinen Augapfel behüten?! Das Volk
ist ein Kind, und als solches liebt es das

Sinnfällige und Sinnerfreuende und versteht es

meisterhaft, durch Sinnbilder tiefste Gedanken

— auch Festgedanken — wirksam zum
Ausdruck zu bringen. Ja, es empfindet das

gesunde Sinnbild als kräftiges Mittel, um zum
seelischen Vollerlebnis des Festgeheimnisses

durchzudringen. So wird man mit Peter Dörfler

gerade das Beste an unserem Weihnachtsbrauchtum

als Bereicherung der katholischen

Religiosität vom Volke her begrüssen müssen.

Bedrohlicher für die Weihnachtsfreude sind

Strömungen ganz anderer Art, Strömungen,
die dem Weihnachtsgeheimnis selbst
unversöhnlichen Kampf angesagt haben. Wer sich

eine Vorstellung davon machen will, mit
welchen Waffen man im Lande Ruriks gegen das

Christfest anstürmt, der lese z. B. den
Bericht über „das Ergebnis des weihnachtsfeindlichen

Feldzuges 1930 aus 99 Schulen
Leningrads" (vgl. W. Gurian. Der Bolschewismus,
Herder 1931. S. 273). Eine andere und doch
verwandte Strömung will in neuester Zeit unter

Führung von H. Wirt die Weihnachts¬

bräuche unter gänzlicher Ausscheidung des

als artfremd empfundenen Christentums

deutschgläubig deuten und gestalten. Sollen

wir uns mit solchen Blutanbetern, die meinen,

an ihrem Wesen müsse die Welt genesen, in

einen Streit mit Worten einlassen? Nein! Uns

genüge der felsenfeste Glaube, dass sie oder

ihre Nachkommen die Wahrheit an ihrem

Blute selbst erfahren werden: Es wird die

Welt von ihren Wunden am christlichen Wesen

nur gesunden. Wir aber harren mit Sehnsucht

auf die Sterne der heiligen Nacht und

pilgern hin zum neuaufgegangenen Stern von
Bethlehem und singen mit dem Glauben

unserer Kindheit:

Ich steh an deiner Krippe hier,

O Jesu, du mein Leben;

Ich komme, bring und schenke dir,
Was du mir selbst gegeben.

Nimm hin, es ist mein Geist und Sinn,

Herz, Seele, Mut, nimm alles hin,

Und lass dir's Wohlgefallen.

Ich lag in tiefer Todesnacht,

Du wärest meine Sonne,

Die Sonne, die mir zugebracht

Licht, Leben, Freud' und Wonne.

O Sonne, die das werte Licht

Des Glaubens in mir zugericht't,
Wie schön sind deine Strahlen!

Ich sehe dich mit Freuden an

Und kann mich nicht satt sehen;

Und weil ich nun nicht weiter kann,

So bleib ich sinnend stehen.

O dass mein Sinn ein Abgrund war
Und meine Seel' ein weites Meer,
Dass ich dich möchte fassen!

Appenzell. Dr. P. Lothar Schläpfer.

Weihnacht 1942

's Christchindli liit uf hertem Stroh.-

Es isch doch zfride, sfill und froh.
O lueg, wie's früürt, — es zittret ganz —
Und doch isch 's Gsichtli volle Glanz!

Es hat si Himmelsprachf verlo,
Für üs isch es uf d'Erde cho.
Es füert üs a de chline Hand

ts ewig, glücklich Heimatland.

522


	Weihnachten im Spiegel der Jahrhunderte

