
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 12: St. Gallen II

Artikel: Scheffels "Ekkehard" im Lichte der Quellen

Autor: Schlumpf, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir wollen unsere Zeilen nicht mit der

Nutzanwendung des Eierlese - Predigers
schliessen, sondern mit der Feststellung, dass

in der alten Eidgenossenschaft das Rheinfal,

wo der Abt von St. Gallen die niedere
Gerichtsbarkeit ausübte, und das von ihm

regierte Toggenburg die ersten grösseren
paritätischen Gebiete waren, wo Katholiken
und Protestanten Kirche und Pfrundvermö-

gen gemeinsam benutzten, resp. teilten. Hier
zuerst war dem grausamen Gesetz Cuius

regio eius religio eine Bresche geschlagen.
Jahrhunderte bevor in andern Herrschaftsgebieten

der Sfaatsabsolutismus auf religiösem
Gebiet gebrochen wurde. Gewiss ging das

Zusammenleben nicht immer leicht, und es

gab, besonders in dem nie ganz beruhigten,
immer und immer wieder nach der vollen
Freiheit strebenden Toggenburg, Reibereien

genug in religiösen Verwaltungsdingen. Und

doch war dies von den Verhältnissen
aufgedrungene Zusammenleben eine nicht hoch

genug zu bewertende Vorprobe für das

Zusammenleben der ganz verschiedenen Volksteile

des künftigen Kantons. So dürfte es

auch nicht von ungefähr kommen, dass der

Kanton das Verhältnis zu den beiden
Konfessionen auf eine Weise gelöst hat, deren

Loyalität ihresgleichen sucht: Beide Konfessionen

ordnen heute, nach 120jähriger
Entwicklung, ihre Angelegenheiten ohne jeglichen

Eingriff und ohne Bestätigungsrechte
des Staates; zudem geniessen beide Konfes¬

sionen das Recht der eigenen Steuererhebung.

Gerade die besonderen Schwierigkeiten

haben das St. Gallervolk in vielen

Kämpfen immer und immer wieder gezwungen,

eigene Wünsche und Forderungen an
denen des gleich starken Gegners abzuwägen

und die goldene Strasse der Mitte zu
suchen. Im toten Winkel der Eidgenossenschaft

gelegen — wir haben nur die Nachteile der

langen Grenze; die Vorteile, die Zölle,
gehören dem Bund — sind wir wirtschaftlich
und politisch immer mehr ins Hintertreffen

gekommen. Aber wir haben doch eine Tat

vollbracht und arbeiten immer noch an ihr,

die in ihrer Schwierigkeit keinem andern

Kanton zugefallen ist: in gut hundert Jahren

haben wir aus den heterogensten Landschaften,

Volksteilen und Konfessionen einen Staat

geschaffen, der die versöhnenden und
verbindenden Ideen des Völkerbundes vorwegnahm.

Das ist kein Kleines. Dieses echt
föderalistische Denken, die von der Natur und

Struktur geforderte Rücksichtnahme auf das

Recht des andern hat das St. Gallervolk so

geformt, dass es ohne lautes Klagen, ohne

lautes Rühmen, aber in zäher, ruhiger Arbeit
die Krise seiner Hauptindustrie überwand,

von der 40,000 Menschen betroffen wurden.
Es war eine Stunde der Bewährung, und sie

hat ein gesinnungsreifes Staatsvolk
vorgefunden.

St. Gallen. Jos. Linder.

Scheffels „Ekkehard" im Lichte der Quellen
Es gab eine Zeit, da das Wort „Ekkehard"

wie ein Zauberstab wirkte, der das Kloster
St. Gallen und seine Blütezeit im 10. Jahrhundert

ins grellste Rampenlicht der Wirklichkeit
setzte, die Ekkeharde und die Notkere, einen
Abtbischof Salomon und einen König Konrad,
eine Herzogin Hadwig und eine Wiborada Re-

klusa aus ihrem tausendjährigen Schlafe
erweckte und mit der urgewaltigen Melodie eines

Walthariliedes verklärte. Viktor von Scheffel

hiess der Zauberkünstler, und seine Geschichte

aus dem 10. Jahrhundert war sein Zauberstab.

tn der Tat wollte Scheffel mit seinem Roman

„Ekkehard" ein Stück Mittelalter vor unsere
Seele zaubern. Diesen Willen bekundete er mit
dem Untertitel seines Buches „eine Geschichte

aus dem 10. Jahrhundert", mit den vielen Zitaten

aus den Quellen im Anhang, die dem Roman

den Stempel der Geschichte geradezu aufdrük-
ken wollen, vor allem aber mit der Erklärung im

Vorwort, er grabe alte Gebeine aus, belebe sie

mit einer lebendigen Seele, so dass im Leben,

Ringen und Leiden der Einzelnen der Inhalt
des Zeitraumes sich widerspiegle und so den

372



Zeitgenossen ein treues Gemälde von dem
Leben ihrer Vorfahren vor Augen geführt werde.
Scheffels „Ekkehard" wurde denn auch von der

grossen Lesergemeinde als ein historischer
Roman 1. Ranges gewertet, und noch heute kommen

Verehrer des Dichters nach St. Gallen und

fragen pietätvoll nach der Schwelle, über die
einst Ekkehard die Herzogin Hadwig getragen
habe. Und so wird es denn nicht abwegig sein,

wenn wir den Roman einmal im Lichte der
Geschichte betrachten, um so mehr, als ihm gerade
heute die „Ehre des Filmes" zuteil wird.

I.

Welches also sind die geschichtlichen Quellen,

aus denen Scheffel schöpfte? Wie aus den

Anmerkungen, die dem Romane beigefügt sind,
leicht ersichtlich ist, müssen als Hauptquellen
genannt werden einige Chronisten und Biographen

des Klosters St. Gallen, allen voran die
Casus S. Galli Ekkehards IV. Dem letzteren
verdankt der Dichter, wie er selber dankbar
anerkennt, die besten Seiten seines Buches. Vor
allem aber sind es die beiden Hauptträger des
Romanes Ekkehard, der Mönch von St. Gallen
und Hadwig, die Herzogin von Schwaben, deren

Grundzüge der Dichter in der Chronik Ekkehards

IV. vorfand. Dieser Ekkehard, der Chronist,
wurde von der Forschung als der Vierte bezeichnet,

weil vor ihm noch drei andere Konventualen
seines Namens von Bedeutung im Kloster St. Gallen

gelebt hatten, Ekkehard I., II. und der III.

Jener Ekkehard nun, der unseren Dichter zu
seinem Romane inspirierte, ist zweifellos Ekkehard

II. gewesen. Von keinem der berühmt
gewordenen Mönche des Klosters weiss unser
Chronist Ekkehard mehr zu erzählen als gerade
von diesem. Aber gleichwohl schreibt ihm unser
Dichter noch wichtige Begebenheiten zu, die
nach der Quelle Ekkehard I. zukommen. Wer
also war Ekkehard I.?

Wie uns der Chronist Ekkehard erzählt, war
auch er ein Klosterschüler. Als er noch auf der
Schulbank sass, übertrug ihm sein Lehrer Gerald
als dictamen debitum magistro, d. h. als

Schulaufgabe: das Waltharilied, das in Bruchstücken

vorliegen mochte, zusammenzufassen und aus

der Prosa in Verse zu setzen. Ekkehard, der

Schüler, hat dann diese seine Aufgabe so
meisterhaft gelöst, dass sein Name unauslöschlich

in die deutsche Kulturgeschichte eingegraben
bleibt. Allerdings ist die Dichtung nicht ganz so

auf uns gekommen, wie sie Ekkehard geschrieben

hat. Denn, so erzählt unser Chronist weiter,
er selber (Ekkehard IV.) habe in Mainz, wo er

an der bischöflichen Schule Lehrer war, das

Waltharilied in ein besseres Latein gesetzt, und

zwar auf Wunsch des Erzbischofs Aribo. So ist

also das Waltharilied nach den Quellen entstanden

und auf uns gekommen.
Zweifellos hat diese Entstehungsweise dem

Geschmacke unseres Dichters nicht entsprochen,
und so erfand er dann eine passendere. Die

Dichfung erblickte nach Scheffel das Licht dieser
Welt auf dem Wildkirchli im Angesichte des

Säntis, und der sie schuf, war Ekkehard, der
Lehrer der Herzogin Hadwig auf Hohentwiel,
von den Forschern Ekkehard II., auch der Höfling

genannt. Das gibt uns eine Vorahnung von
dem, was sich die Geschichte in den Händen
eines Dichters wie Scheffel gefallen lassen

musste. Wie nun kam unser Ekkehard II. auf dem
Wildkirchli zu seinem Waltharilied? Die Antwort
darauf ist der Roman „Ekkehard", der im Grunde

genommen nichts anderes bedeutet, als den

Hintergrund, die Umrahmung jenes Sanges, mit
dessen Verdeutschung der Dichter seinem Werke
die Krone aufsetzen wollte. Was nun berichten

uns die geschichtlichen Quellen von diesem
Ekkehard, von Ekkehard II., dem Helden des

Romanes?

M.

Ekkehard I., der eigentliche Urheber des Wal-
thariliedes, stieg nach unserem Chronisten vom
Klosterschüler zum Mönch, zum Lehrer, zum
Hymnendichter, ja zum Verfasser eines Wibo-
rada-Lebens und schliesslich zum Dekan des

Klosters empor. Als solcher führte er dem Kloster

vier Neffen zu; darunter war unser Ekkehard

II. Auch er wurde Zögling der inneren
Schule, um dann als Mönch dem Konvente
beizutreten. Von diesem Mönch soll Kaiser Otto III.

anlässlich eines Besuches in St. Gallen gesagt
haben, keinem habe die Benediktinerkutte je
reizender gesessen. Ekkehard war von hohem
Wuchs und starkem Körperbau, ein Krieger von
Gestalt, mit funkelnden Augen, dazu beredt wie
keiner, ein vorzüglicher Ratgeber, im blühenden
Alter dem Ruhme nicht unzugänglich, später
jedoch eine Zierde der Demut. Er unterrichtete

373



an beiden Schulen, der inneren und der äusseren,

war als Lehrer glücklich und scharf, so dass

nie ein Schüler, abgesehen etwa von den kleinsten,

ein anderes Wort als ein lateinisches zu
sprechen gewagt hätte. Schüler, die für die
wissenschaftliche Laufbahn nicht eben sehr veranlagt

waren, bildete er im Schreiben und Malen

aus, d. h. in jenen Fächern, in denen er selber
ein Meister war. Viele seiner Schüler bekleideten

später hohe Aemter. Einmal nun, so erzählt
der Chronist, kam die Herzogin Hadwig aus
Schwaben zum hl. Gallus um zu beten; denn sie

war die Nichte des Abtes Burkhard und dazu
noch die Schirmherrin des Klosters. Sie wurde
daher vom Konvente festlich empfangen. Als

nun die Stunde des Abschiedes gekommen war,
wollte der Abt seine Nichte, wie es üblich war,
mit Geschenken beehren. Sie aber wies diese
zurück mit den Worten, das Geschenk, das sie

wolle, sei Ekkehard der Mönch, wofern der Abt
damit einverstanden sei, dass dieser für einige
Zeit auf dem Hohentwiel als Lehrer sich
aufhalte. Hadwig hatte den Mönch bei ihrer
Ankunft an der Pforte zum erstenmal gesehen und

seine Einwilligung bei jener Gelegenheit
erhalten.

Der Abt war in Verlegenheit; denn er liess

Ekkehard nicht gerne ziehen. Aber der hohen

Herrin gegenüber wagte er nicht „nein" zu

sagen, und so gab er denn sein Jawort. Ekkehard

rüstete sich also auf seine Reise nach dem
Hohentwiel. Wie er aber dort ankam, wurde er
von der Herzogin festlicher empfangen, als ihm

lieb war. Diese wies ihm ein Gemach an, das

dem ihrigen zunächst gelegen war. Da pflegte
sie mit einer vertrauten Zofe zum Lesen

einzutreten, wobei jedoch die Türe immer offen blieb,
damit böse Zungen nicht etwa Argwohn schöpfen

konnten. So wurden denn auch beide oft

von Dienstmannen, Kriegern oder sogar
Fürsten des Landes beim Lesen oder bei Beratungen

angetroffen.

Mit ihrer Strenge und ihren wilden Gewohnheiten

aber erbitterte die Frau gar oft den Lehrer

und Berater, so zwar, dass er oft viel lieber
wieder nach Hause gegangen wäre. Wenn es

dann aber vorkam, dass Ekkehard etwa bei
Festzeiten sein Kloster wieder besuchen durfte, dann

wurde dieses von der kunstsinnigen Herrin reich

beschenkt mit Gaben aller Art, vor allem mit

goldgestickten Messgewändern, die sie selber
hatte herstellen lassen. — In dieser Zeit nun
herrschte zwischen St. Gallen und Reichenau ein

gespanntes Verhältnis, indem der Abt Ruod-

mann von Reichenau die Mönche des Klosters
St. Gallen am königlichen Hofe und bei der

Herzogin in Misskredit zu bringen suchte. Da

leistete denn der sprachgewandte Ekkehard

seinem Abte oft die besten Dienste. Wie nun Ekkehard

auf seiner Rückreise auf den Hohentwiel
wieder einmal in solchen Geschäften auf der
Reichenau erschienen war, liess der Abt Ruod-

mann beim Abschied Ekkehard gegenüber die
Worte fallen: „Glücklicher, der du eine so
schöne Schülerin in Grammatik zu unterrichten
hast." „So wie auch du", gab Ekkehard zurück,

„der du einmal die schöne Kotelinde (eine
St. Galler Reklusin) als teuere Schülerin die
Dialektik lehrtest." Diese Worte sprach Ekkehard

im Unwillen und ging davon. Der Abt jedoch
machte sich hernach Vorwürfe und schickte
einen Boten zu Ekkehard auf den Twiel mit
einem Schreiben des Inhaltes, Ekkehard möchte
doch der Herrin gegenüber von jener Bemerkung

nichts verlauten lassen. Der aber säumte

mit der Antwort nicht und schrieb dem Abte
zurück, noch niemals sei er zu seiner Herrin
in so grossem Vertrauen gestanden, dass er es

gewagt hätte, den Ohren ihrer Strenge so etwas

vorzubringen.

Das nun ist alles, was uns die Quellen
über das Verhältnis Ekkehards zur Herzogin
Hadwig auf dem Hohentwiel berichten. Wir
wissen sogar nicht einmal, wie lange
Ekkehard auf dem Hohentwiel verblieb, wohl

aber, dass er auf Verwenden der Herzogin an

den königlichen Hof nach Mainz kam, wo ihm

die hohe Ehre zuteil wurde, Lehrer und Erzieher

der Söhne Ottos, des Kaisers, zu sein. Gross muss
das Ansehen unseres Ekkehard am königlichen
Hofe gewesen sein. Denn wie er einmal anlässlich

eines allgemeinen Konzils den Sitzungssaal

betrat, da erhoben sich sechs Bischöfe, die ehemals

seine Schüler gewesen, von ihren Plätzen,

um ihren ehemaligen Meister zu begrüssen. Der

Vorsitzende aber, Erzbischof Willegis, rief ihn

mit der Hand herbei. Ekkehard kam, fiel dem

Erzbischof zu Füssen, um ihn zu küssen. Dieser

aber hob ihn zärtlich auf, küsste ihn selber und

sprach: „Mein würdiger Sohn, auch du wirst

374



einmal mit solchen auf den Thron gesetzt
werden." Von der Herzogin Hadwig aber erhielt
ihr ehemaliger Lehrer auch in Mainz noch einmal

ein Zeichen ihrer Gewogenheit. Das Kloster
St. Gallen lebte nämlich zu jener Zeit in grossen
Nahrungssorgen. Auf die Bitten einiger Freunde
liess sich nun die Herzogin herbei, dem St. Galler

Konvente den Ort Sasbach bei Kaiserstuhl

im Württembergischen zur Benutzung abzutreten.

Aber sie stellte dabei die Bedingung, dass

dessen Verwaltung Ekkehard II. abgetreten
werde.

Nicht bloss bei der Herzogin, auch bei der

später heiliggesprochenen Kaiserin Adelheid
stand unser Ekkehard im höchsten Ansehen,

stieg in Mainz zum Dompropst empor und blieb
es bis zu seinem Tode. Wie die St. Galler
Totenbücher und der Liber Benedictionum bemerken,
starb er am 23. April 990 im Kloster St. Alban
in Mainz. Ekkehard IV. setzte ihm in wohllautendem

Latein die Grabschritt:

„Es ging zur Ruhe der Verteidiger brüderlicher
Sache. Ein PMger, im Glauben gab er seine Seele

Gott und seine Gebeine Mainz. — Dem

bewunderungswürdigen Lehrer, dieser Zierde des

Klosters St. Alban, möge St. Gallen und St.

Alban die Freuden der Ewigkeit verleihen." —
Das ist das Bild Ekkehards IL, des Lehrers der

Herzogin Hadwig, wie es uns die geschichtlichen
Quellen überliefert haben. — Wie nun der
Dichter dieses Bild mit neuem Leben beseelte,
das möge der Lehrer, der sich dafür interessiert,
im Romane selber nachlesen. Indessen fragen
wir hier nach dem Bilde, das uns die Quellen

von der Partnerin Ekkehards im Romane, von
der Herzogin Hadwig hinterlassen haben.

III.

Sie war eine Tochter des Herzogs Heinrich

von Bayern, eine Nichte Ottos des Grossen.

Unser Chronist Ekkehard nennt sie überaus schön

von Antlitz, aber weit und breit im Lande

gefürchtet, weil sie von allzu grosser Strenge war.
Hadwig sollte die Gemahlin eines griechischen

Königssohnes Konstantin werden; ja sie war
schon verlobt mit ihm. Darum wurde sie denn
auch in der griechischen Sprache und Wissenschaft

vorzüglich ausgebildet. Gesandte des

Prinzen kamen eigens hiezu nach Bayern. „Aber
als einer davon, der Maler war, sie ganz genau

ansah, um das Bild der Jungfrau ganz ähnlich
abzumalen und seinem Herrn zu schicken, da

war ihr die Vermählung so verhasst, dass sie

den Mund und die Augen verzerrte. Sie
verschmähte den Griechen hartnäckig ." und die
Vermählung kam nicht zustande. Sie zog es vor,
ihre Hand einem Manne ihrer Heimat zu geben
und vermählte sich dann mit Herzog Burkhard

II. von Schwaben, obwohl er bedeutend
älter war als sie. Sie schenkte ihm aber keine

Kinder, und er hinterliess sie als Witwe und
einzige Erbin. Die Herzogin war männlichen Geistes

und ergriff mit starker Hand die Zügel der

Regierung. Ihr waren auch die Klöster des Landes

unterstellt. So kam sie auch einmal als

Schirmherrin des Klosters zum hl. Gallus und

erbat sich bei dieser Gelegenheit vom Abte,
dessen Nichte sie war, den Mönch Ekkehard als

ihren Lateinlehrer auf den Hohentwiel. Die

Herzogin stellte ihr Gesuch persönlich an Ekkehard.

Dieser sagte willig zu, und der Abt liess ihn,

wenn auch nicht gerne, ziehen, wie oben bereits
schon ausgeführt wurde. Ueber den Aufenthalt
Ekkehards auf dem Hohentwiel und von seinem
Verhältnis zur Herzogin berichten uns aber die
Quellen nicht mehr als oben schon erzählt
wurde. Einzig eine kurze Episode kann hier
noch beigefügt werden. Sie verrät uns, wes
Geistes die Herzogin gewesen. Die Lagerstätte
Ekkehards war geschmückt mit einem
Wandbehang und einem Vorhang. Das verstiess nach

der Auffassung Ekkehards wohl gegen die
Einfachheit, die dem Mönch ziemte. Er bat also

den Diener, solches zu entfernen. Der gehorchte.
Aber zur Strafe dafür liess die Herrin diesen

Diener auspeitschen, und nur der inständigen
Bitte Ekkehards hatte er es zu verdanken, dass

er nicht an Haut und Haar geschunden wurde.
Das nun ist alles, was uns die geschichtlichen
Quellen über das Verhältnis Ekkehards, des

Mönches von St. Gallen, und Hadwigs, der
Herzogin von Schwaben auf dem Hohentwiel,
mitgeteilt haben.

IV.

Diese Quellen wissen nichts von jenem pikanten

Einzug der Herzogin im Kloster St. Gallen,
nichts von jenem schwärmerischen Ekkehard im

Klostergarten und beim Mahle, nichts von jenem
aufkeimenden Liebesverhältnis zwischen Hadwig

und Ekkehard, dessen Zeuge Virgilius, der

375



römische Klassiker, während der Lateinstunde

war, noch viel weniger natürlich von dem heis-

sen Liebeswerben Hadwigs auf Hohenkrähen
und am allerwenigsten von jenem Ekkehard, der
zerbrochenen Herzens vor der Herzogin auf den
Knien liegt, um hernach auf den Höhen des
Säntis wieder zu gesunden und sein Waltharilied
zu schreiben. Ja, nicht einmal ein Anhaltspunkt
zu alledem, was das Liebesverhältnis zwischen
Ekkehard und Hadwig im Romane betrifft, findet
sich in den geschichtlichen Quellen. So hoch
und erhaben über jeglichem Verdacht steht das

Verhältnis zwischen Ekkehard und der Herzogin
in den Augen der Chronisten da, dass er mit
keiner Silbe je einmal auch nur auf die
Möglichkeit einer Liebeständelei anspielen würde.
Wohl lebten dereinst in der Geschichte die
Gestalten, die Scheffel zu den Trägern seines
„geschichtlichen" Romans erkor, wohl wäre sogar
ein Liebesverhältnis, wie es von Scheffel gesehen
wurde, möglich gewesen, in Wirklichkeit hat

aber nach den geschichtlichen Quellen ein
solches nie bestanden. Weder die Herzogin Hadwig

noch Ekkehard, unser Mönch, sind an der*
Versuchung, so eine bestanden hätte, zerbrochen.

Das ist die geschichtliche Wahrheit. —
Scheffel ist es denn auch nicht gelungen, so
belesen er in jener zeitgenössischen
Quellengeschichte war, seine Darstellung auch nur mit
einem einzigen Zitate zu erhärten. Aber in

solcher Verlegenheit wusste sich unser Dichter zu
helfen. Wo kein Zitat zu finden war, da wurde
eines gemacht. Der blinde Thieto musste dem

aus dem Kloster scheidenden Ekkehard die Warnung

mit auf die Reise geben: Frauendienst ist

ein schlimmes Ding für den, der gerecht bleiben
will, Hofdienst noch schlimmer — was ist Frauen-
und Hofdienst zugleich? — Ein Vater Thieto

nun war in der Tat einst Abt des Klosters, hatte
aber nicht zur Zeit Ekkehards gelebt und daher
diesen Spruch auch nie getan. —

V.

Wenn also das Liebesverhältnis zwischen
Scheffels Ekkehard und Hadwig auch nicht mit
einer Andeutung aus den Quellen zu begründen
ist, so bleibt doch noch die Frage offen, ob nicht

gleichwohl die vom Dichter geschaffenen
Gestalten mit der Seele, dem Geiste, der
Weltanschauung des 10. Jahrhunderts beseelt wur¬

den, so dass sie dennoch als Repräsentanten

jener Zeit und jenes Jahrhunderts gelten können.

Aber auch diese Frage muss verneint werden.
Denn die Seele, der Geist, die Weltanschauung
des mittelalterlichen Menschen kommt weder in

Ekkehard noch in Hadwig dermassen greifbar
zum Ausdruck wie in einer dritten Gestalt,
die der Dichter Wiborada Reklusa nennt. Die

von den Quellen geschilderte Wiborada ist die

Repräsentantin des mittelalterlichen Klausner-
tums. Das Klausnertum aber ist ein Stück
mittelalterlicher Kultur, ja in ihm erreicht mittelalterliche

Kultur geradezu einen Höhepunkt: „Willst
du vollkommen sein, so gehe hin und verkaufe
alles, was du hast, gib es den Armen und folge
mir nach!" Unsere Wiborada der Geschichte hat

diesen Höhepunkt erreicht, dieses Ideal
verwirklicht. In der historischen Gestalt Wiboradas

war also dem Dichter eine einzigartige Gelegenheit

geboten, mittelalterlichen Geist und
mittelalterliche Weltanschauung in ihrer höchsten

Auswirkung zum Leben zu erwecken. Die beiden
Wiborada-Leben der St. Galler Mönche
Hartmann und Hepidan sowie die Casus S. Galli,
unseres hier oft schon zitierten Ekkehard IV.,

boten ihm alle nur wünschbaren geschichtlichen
Quellen dazu. In Wirklichkeit kannte denn auch

der Dichter diese Quellen, ja, er zitierte sie

sogar reichlich. Wie also hat Scheffel Wiborada
Reklusa des 10. Jahrhunderts zu neuem Leben
erweckt? Hören wir zuerst die geschichtlichen
Quellen und hernach den Dichter!

Wie die Quellen berichten, war Wiborada
adeliger Herkunft. Ihre Wiege stand dort, wo
heute noch eine Wiborada-Kapelle steht, in der

Burg zu Altenklingen. Ihr makelloses Jugendleben

kann in drei Worte gefasst werden:
Gottesdienst, Elterndienst und Krankendienst. —
Ihrem Bruder Hitto, der Seelsorger ihrer
Heimatgemeinde war, diente sie täglich am Altare.
Aber auch zur Nachtzeit fand man sie oft betend

am Altare. — Die Psalmen kannte sie auswendig.

Hitto war ihr Lehrer gewesen. Ihren alternden

Eltern war sie Trost und Stütze und pflegte
sie mit nie ermüdendem Eifer, bis beide das

Zeitliche segneten. Die Kranken der Umgegend
suchte sie mit Vorliebe auf; oft nahm sie solche

in ihr Haus, um sie sorgfältig pflegen zu können.

Mit Hitto durfte sie eine Pilgerfahrt nach Rom

machen. An den Gräbern der Apostelfürsten

376



reifte ihr längst gehegter Wunsch, Klausnerin zu

werden, zum Entschlüsse. Nach ihrer glücklichen
Heimkehr teilte sie diesen Entschluss ihrem

höchsten Vorgesetzten, Abtbischof Salomon

von Konstanz, mit und erhielt von diesem das

Jawort. Wiborada bezog zuerst eine Zelle
in Konstanz, dann eine solche in St. Georgen,
schliesslich aber die abgeschlossene Klause bei
St. Mangen, während ihr Bruder Hitto indessen

selber Mönch im Kloster des hl. Gallus und

Seelsorger an der Kirche bei St. Mangen geworden.

Bei der Klause von St. Mangen aber holten

gross und klein, arm und reich, Fürsten und

Volk, Rat, Trost und Stärke für den Lebenskampf.

Wiborada kam in den Ruf der Heiligkeit.
Das Beispiel riss hin, und so fanden sich denn
bei ihrer Klause Frauen und Jungfrauen, die sich

zum Leben Wiboradas entschlossen hatten.

Bekannt sind die selige Rachild und Fürstin Wen-
delgard, die beide mit rührender Treue das

Beispiel ihrer Lehrmeisterin befolgten.

In dieses Klausnerinnen-Idyll ertönte der Ruf:

„Die Ungarn sind da!" Wiborada sollte auf Ge-
heiss des Abtes auch fliehen. Sie tat es nicht.

„Wenn es der Wille des Herrn ist, der mich in die
Klause geführt hat, dass ich in der Klause sterbe,

so sei es!" So dachte sie und blieb und starb
als Märtyrerin ihrer Ueberzeugung. Abt Engelbert

bestattete ihre Leiche feierlich in ihrer Zelle.
Ihr Grab aber wurde verehrt als das einer
Heiligen und ihr Todestag wie derjenige einer
heiligen Jungfrau und Märtyrerin gehalten. Abt
Craloh aber gab dem Drängen des Volkes nach
und liess die Gebeine der hl. Wiborada aus
dem ursprünglichen Grabe in ihrer Zelle in die
Kirche des hl. Magnus überführen. Schliesslich

erlangte Abt Norbert von Stableau (1034 bis

1072) unter Mitwirkung des Kaisers Heinrich III.,

von Papst Clemens II. in Rom die Kanonisation
der Klausnerin. So wurde die hl. Wiborada die
erste ihres Geschlechtes, der diese Ehre zuteil

geworden ist.

Das ist in kurzen Strichen das Bild jener Wiborada

Reklusa, wie es uns von den geschichtlichen

Quellen gezeichnet wurde. Sehen wir
nun in eben so kurzen Zügen, wie der Dichter

Scheffel dieses Bild zu neuem Leben erweckte,
auf dass die Heilige, wie er selber versprach,
„als auferweckte Tote einherwandle".

Im III. Kapitel seines Romanes „Ekkehard"
entwirft uns der Dichter ihr Bild. — Wiborada

war nicht abgeneigt, meint er, einem Manne
sein Leben zu versüssen. Aber die Blüte der
Landeskraft fand keine Gnade vor ihren Augen,
sie tat eine Wallfahrt nach Rom. Dort muss ihr
Gemüt erschüttert worden sein Drei Tage

lang rannte ihr Bruder Hitto das Forum auf und

nieder und suchte sie Am Morgen des vierten

Tages kam sie zum salarischen Tore herein,
hocherhobenen Hauptes und mit leuchtenden

Augen. Es sei alles nichts auf der Welt, sprach
sie, solange nicht dem hl. Martinus die Ehre

erwiesen werde, die seinem Verdienste gebühre.
In ihre Heimat zurückgekehrt, habe sie dann

all ihr Hab und Gut der Kirche von Konstanz
gegeben, und zwar unter der Bedingung, dass alle
Jahre einmal von den geistlichen Herren in
Konstanz zu Ehren des hl. Martinus ein Fest gehalten
werde. Dann erhielt sie von ihrem Bischof die
Klause drunten in Konstanz, die sie aber bald
mit jener im Tale des hl. Gallus vertauschte. In

der Klause aber war der hl. Martinus der
Auserlesene ihrer Gedanken, dem sie alles, was ihr

Herz bedrängte, anvertraute. Vor dieser Klause

konnte man dann oft ihre leidenschaftliche
Stimme vernehmen und die Worte hören:

„Steige herab, heiliger Martinus, tapferer Kriegstribun

meine Seele ist gerüstet, dich zu

erschauen, meine Augen dürsten nach dir!" Mit
hocherhobenen Armen und gläsern starrenden

Augen sah sie dann den hl. Bischof im
Wetterleuchten und blauen Strahlenglanze herannahen,

vor ihrem Fenster stehen, Schild und Lanze

wider die anstürmenden Dämonen haltend, die

grunzend durchs Dunkel entflohn. Dann nickte

der tapfere Heilige ihr freundlich zu, schüttelte
die wallenden Locken, nahm all ihre Not mit
sich himmelwärts und legte sie vor den Thron

Gottvaters. — Wir sehen, Wiborada Reklusa

war in den Augen unseres Dichters eine

hundertprozentige Hysterikerin. Allerdings hat er für
diese in den Quellen nicht die leiseste Andeutung

gefunden. — Und dennoch sollen diese
Quellen von seinem Phanfasiegebilde Zeugnis
ablegen. Wie gelingt ihm das? Da schildert uns

Hepidan, der spätere Biograph, das makellose
Jugendleben Wiboradas im Elternhause. Eine
ihrer Mägde aber, so erzählt er, wurde vom
Neide geplagt und streute eine entehrende Ver-

377



leumdung aus. Wiborada gehe, so sagte sie,
des Nachts nicht aus, um zu beten, sondern um
Dinge zu treiben, die das Tageslicht scheuten,

ja, sie hege sogar mit dem eigenen Bruder ein
blutschänderisches Verhältnis. — Die Verleumdung

greift um sich. Sie kommt dem Bischof zu
Ohren. Dieser verordnet ein Gottesgericht. Auf
öffentlichem Platze zu Konstanz wird dieses in

Anwesenheit einer grossen Volksmenge
vollzogen. Aber unter dem Jubel des Volkes wird
die Unschuld der verleumdeten Braut Christi auf

unzweideutige Weise an den Tag gelegt. Die

Verleumderin aber wird irrsinnig und stürzt aus
dem zeitlichen in den ewigen Tod. So der
Biograph. — Es liegt auf der Hand, dieser verfolgte
mit seiner Erzählung nur den einen Zweck, das

makellose Jugendleben Wiboradas in ein noch

glänzenderes Licht zu stellen. Was aber hat der
Dichter aus dieser Episode gemacht? Der
Klosterknecht Romajas muss es uns sagen; denn
dieser fügt zur Meinung des Volkes, Wiborada
sei eine Heilige, die Bemerkung, er wolle
Wiborada das Feil der Heiligkeit nicht abziehen;
aber in Konstanz drunten habe er allerhand
erfahren, was ihm nicht grün aussehe. Es sei dort
drunten noch nicht vergessen, wie sich Wiborada

wegen dem und jenem vor dem bischöflichen

Gericht zu verantworten hafte. Dann aber
verweist der Dichter auf den Anhang und zitiert
dort aus Hepidan, dem Biographen, den
schwerbelastenden Satz: „Und das Fell ihrer
erheuchelten Heiligkeit ward ihr abgezogen." Also

— denkt der geneigte Leser — waren die
Anklagen gegen Wiborada doch nicht aus der
Luft gegriffen; denn der Dichter sagt ihm ja

nicht, dass der Satz mit Wiborada gar nichts zu
tun hat, sondern von der Heuchlerin Zilia
ausgesagt wird, die ihre Zelle um des Geldes willen

dermassen missbraucht hatte, dass sie aus

der Klause vertrieben wurde.

Diese Art, Geschichte zu machen, gelingt dem
Dichter noch etliche Male. Da erzählen uns die

Biographen von einer gewissen Zilia, die in

Konstanz drunten als Klausnerin lebte. Diese soll
nach dem Wunsche des Bischofs unsere Wiborada

ins Klausnerinnenleben einführen. Wiborada

kommt also vor deren Zelle und äussert

ihre Absicht. Da reicht ihr Zilia einen Beutel

Almosengeld, den soll Wiborada den Reichen in

der Stadt bringen und nach Ablauf einer be¬

stimmten Frist mit Zins und Zinseszinsen wieder
zurückbringen. Wiborada ist sprachlos ob dieses
Ansinnens. Sie versteht sich nicht auf solche
Geschäfte und weist den Beutel zurück mit der

Bemerkung, ein solches Geschäft passe schlecht

zum Berufe einer Klausnerin. Dann wendet sie

sich mit Befremden ab, um bald hernach vom
Bischof die Zelle auf St. Georgen und schliesslich

die Klause bei St. Mangen zu erhalten. Zilia
aber „wird das Fell ihrer erheuchelten Heiligkeit

abgezogen". Sie wird als habsüchtige
Heuchlerin entlarvt und aus der Zelle vertrieben.
Der Zweck, den der Biograph mit dieser Episode
verfolgt, ist wiederum völlig klar. Auch Wiboradas

Freisein von jeglicher Anhänglichkeit an
irdisch Hab und Gut soll durch diese ins hellste
Licht gerückt werden. Was aber hat der Dichter
daraus gemacht? Durch ein frivoles Spiel mit den
Quellen hat er das gerade Gegenteil von dem
bewiesen, was der Biograph beweisen wollte.
Sein Klosterknecht Romajas bezeugt nämlich

vor der Klause Wiboradas, dass drunten in

Konstanz die Kaufleute erzählen, wie ihnen die
Klausnerinnen am Münster das Almosengeld,
das fromme Pilgrime zutrugen, gegen Wucherzins

ausgeliehen. Dann aber verweist der Dichter

wiederum auf den Anhang, wo wir dem
Zitate begegnen: „Sie hat sich noch nicht
freigemacht von der Habgier, der Wurzel aller
Uebel. Aus Hepidans Wiboradaleben." —
Dieser Satz steht nun wirklich im Wiboradaleben,

wie jener andere „das Fell ihrer
erheuchelten Heiligkeit wurde ihr abgezogen", nur
mit dem Unterschiede, dass beide nicht von
Wiborada, sondern von jener Heuchlerin Zilia

ausgesagt werden. Der Leser aber, der das nicht

wissen kann, bezieht selbstverständlich beide
Zitate auf Wiborada. —

So ist es denn unserem Scheffel auch diesmal
wieder gelungen, aus der weltabgestorbenen
Klausnerin Wiborada ein habsüchtiges Weibsbild

zu machen, das die Klause zu schnöden

Mammonszwecken missbraucht. Und noch einmal

müssen die Quellen dem Dichter herhalten,

um seinen unlauteren Zwecken zu dienen. Eine

der lieblichsten Legenden des Mittelalters ist

die sogenannte Wendelgard-Geschichte, wie
sie uns von Ekkehard IV. überliefert wurde. Graf
Ulrich von Buchhorn (Friedrichshafen) ist in den

Ungarnkrieg gezogen und lässt eine trauernde

378



Gemahlin mit zwei Kindern zurück. Vergeblich
hofft die Untröstliche auf die Rückkehr ihres
Gatten. Immer stärker wird das Gerücht, der
Graf sei ein Opfer des Krieges geworden und
kehre nimmer zurück. — Freier kommen und
werben um die vermeintliche Witwe. Aber weit
entfernt, einem solchen die Hand zu geben, ent-
schliesst sich Wendeigard, der Welt zu
entsagen. Mit der Erlaubnis ihres Bischofs zieht sie
nach St. Mangen, um den Rest ihres Lebens als

Klausnerin nach dem Beispiel ihrer Lehrmeisterin,

der hl. Wiborada, zu beschliessen. Wohl
sträubt sich die zarte Natur der Gräfin gegen die
Strenge solcher Entsagung; aber die Lehre und
das Beispiel der Heiligen reissen hin, so dass

Wendeigard sogar um die abgeschlossene
Klause bittet. Aber bevor sie diese erhält, kehrt
der Graf wieder zurück, und Wendeigard wird
mit ihrem Gemahl wieder vereint. Noch einmal
wird sie mit einem Kinde beschert. Aber um
dem Knäblein das Leben zu schenken, muss die
Mutter das ihre opfern. Den Knaben aber bringt
der Vater, wie er es gelobte, dem hl. Gallus,

wo er dann als der hochangesehene Abt Burkhard

II. sein Leben beschliesst. — Das ist die
Wendelgard-Geschichte. Sie ist ein unsterblicher

Sang auf eheliche Liebe und Treue, ein
hohes Lied auf das christliche Lebensideal, wie
es im 10. Jahrhundert von den Besten erfasst und

gelobt wurde. Die Helden dieses Sanges
verkörpern daher das Denken, Fühlen und Wollen
eines ganzen Volkes in seiner vollendeten Reife.

Was aber hat der Dichter aus dieser Blüte

mittelalterlicher Poesie gemacht? Da ist Wendel-
gard in ihrer Kemenate an der Seite ihrer
Meisterin Wiborada. Schon viel tausend Psalmen

hat sie gesungen, immer in der Hoffnung, der
hl. Martinus werde ihren Ehegespons aus der
Feinde Gewalt heraushauen, wie die Lehrmeisterin

ihr vorhergesagt. Aber seitdem sie mit

eigenen Augen gesehen, wie diese sonderbare

Heilige des Nachts aus ihrem Fensferlein

gestiegen, um, weiss der Himmel wohin zu gehen
und was zu treiben, ist ihr Glaube an die Worte
und die Macht Wiboradas geschwunden. Es ist

ihr schwül geworden in der Klause; am liebsten

hätte .sie die Türe mit den Füssen aufgebrochen
und wäre in die Welt geschritten. — Wie nun
die Lässige von ihrer Lehrmeisterin wieder einmal

Vorwürfe erhält, da kündigt sie denn dieser

endlich den Gehorsam. Jetzt folgt Rede auf
Widerrede wie Donnerschlag auf Donnerschlag,
bis endlich ein Deus ex machina erscheint in der
Gestalt des tapferen Romajas, der dem Kampfgetöse

ein plötzliches Ende macht, indem er
zwei lebendige Hasen gegen die Fensterladen
der Streiterinnen Gottes schleudert. Da ist denn
die Ruhe im Walde für einige Zeit wieder
hergestellt. — Damit ist Scheffels Wiborada Re-

klusa gezeichnet. Sie ist in allem der diametrale
Gegensatz zur hl. Wiborada des 10. Jahrhunderts,

wie sie uns von den geschichtlichen Quellen

gezeichnet wurde. An die Stelle der reinen

Magd des Herrn, deren Jugendleben ohne Fehl

und Makel gewesen, setzt der Dichter ein sittlich

verkommenes, entartetes Weib, an die Stelle
der hl. Klausnerin, die eher in den Tod ging,
als ihr Gelübde brach, eine habgierige Maklerin,

die von der Gewinnsucht in die Zelle
getrieben wurde und diese verliess, wann es
ihr passte. Scheffel nennt diese dann Wiborada
Reklusa und ruft für dieses sein Phantom die
historischen Quellen als Zeugen an. Ein solches

Gebaren richtet sich selber. Scheffel hat in seinem
Romane „Ekkehard" mittelalterlichen Geist und

mittelalterliche Kultur nicht bloss nicht erweckt,
sondern vielmehr bekämpft, und dieser Kampf
musste gerade dort am erbittertsten werden, wo
sich ihm mittelalterlicher Geist und Kultur am
stärksten und am reinsten entgegenstellten, und
das traf sich in der Person der Klausnerin von
St. Mangen. Daher denn die Einstellung Scheffels

zu Wiborada Reklusa. — In der Tat! Scheffels

Wiborada Reklusa ist eine schwere Versündigung

an dem Geiste und an der Kultur des

10. Jahrhunderts.

Dagegen wollen wir dem Dichter eine

Reihe von Episoden und Begebenheiten, die mit
den geschichtlichen Quellen im Widerspruch
stehen oder gar vom Dichter selber erfunden

wurden, gerne als dichterische Lizenzen

gutschreiben; wir denken da an den Einfall der
Hunnen und ihren Empfang auf der Reichenau,

der in Wirklichkeit in St. Gallen stattfand, an die
Szene mit den Holzäpfeln zwischen Wiborada
und Praxedis, der Kammerzofe der Herzogin,
die sich quellengemäss zwischen Wiborada und

Wendeigard abspielte, an den Auftritt zwischen
Ekkehard und dem lüsternen Kellermeister auf
der Reichenau, den der Chronist von unserem

379



Tutilo anlässlich seines Aufenthaltes im Kloster
St. Alban bei Mainz erzählt, an das liebliche
Bild im Klostergarten, wo die Herzogin mit
einem Korb voll Aepfeln die Disziplin der
Schüler auf eine harte Probe stellt, ein Bild, in

dem der Dichter bekanntlich die Herzogin
Hadwig an Stelle des Königs Konrad, den

Klostergarten an die Stelle der Klosterkirche
setzte. Wir denken dabei im besonderen an
Gestalten, wie Praxedis, die Griechin, an den
Kämmerer Spazzo, an den Audifax und Hadumot, die
der schöpferischen Phantasie des Dichters selber
entsprungen sind. Gerne wollen wir sogar dem
Dichter solche dichterische Lizenzen gestatten,
wofern er sich nur am Geist, an der Seele der
Menschen nicht vergreift, die er zum Leben wieder

erweckt. Aber gerade diese Forderung trifft
im Romane „Ekkehard" unseres Dichters nicht
zu. Wohl hat er die Hauptgestalfen seines
Romanes der Geschichte des 10. Jahrhunderts

entnommen, wohl hat er ihnen Leben, Geist
und Seele eingehaucht; aber es war nicht der
Geist des 10. Jahrhunderts, der sie belebte; es

war vielmehr der Geist seiner eigenen Zeit, der

Geist des 19. Jahrhunderts, der Geist des Dichters

selber, den sie atmeten. Ja, der Dichter hat

seine eigene Seele, sein eigenes Leben, Lieben
und Leiden in seine Gestalten hineingelegt. Und

so musste denn der „Ekkehard" des 10.
Jahrhunderts einem „Ekkehard" des 19. Jahrhunderts

weichen, einem Ekkehard der am Weibe, und
einer Hadwig, die am Manne zerbrach. Werden
wir ihn deshalb verdammen? Keineswegs. Dass

er aber diese seine Gestalten des 19. Jahrhunderts

mit jenen des 10. Jahrhunderts
identifizierte und durch ein raffiniertes Spiel mit den
Quellen dem Leser vortäuschte, diese von ihm
selber geschaffenen Gestalten des 19. Jahrhunderts

seien identisch mit jenen gleichnamigen
des 10. Jahrhunderts, das können und wollen
wir ihm nicht verzeihen. — Unser Recht, ja

unsere Pflicht ist es vielmehr, jene Lichtgestalten

der Vergangenheit von dem entehrenden
Mantel, in den sie eine mutwillige Hand hüllte,
zu befreien, und ihnen jene Gestalt wieder
zurückzugeben, die sie einst vor ihren Zeitgenossen

getragen haben.
St. Gallen. Emil Schlump f.

Religionsunterricht

Die religionsunterrichtlichen Verhältnisse in den
Volksschulen des Bistums St. Gallen

Zum Bistum St. Gallen gehören der Kanton
St. Gallen und die beiden Halbkantone
Appenzells. Es umfasst somit Gebiete, die ganz
katholisch sind, aber auch solche, in denen
die Reformation Eingang gefunden hat, und

die deshalb heute Diasporagebiet sind. So

ergibt sich teilweise die Situation katholischer

Tradition, teilweise aber auch die Notwendigkeit,

das katholische Leben neu aufbauen zu
müssen. Diese Lage stellt den Religionslehrer

vor ganz verschiedengeartete Aufgaben:
hier muss er suchen, eine Tradition entstehen

zu lassen, in der das Glaubensleben Wurzeln
schlagen kann, dort aber muss er suchen, das

Leben immer neu zu erwecken, damit es in

der Tradition nicht erstarre und zur blossen

Formel werde. Glücklicherweise bringt das

aufgeschlossene Wesen des Ostschweizers

manche Hilfe und Anregung schon mit sich.

Die Nachbarschaft mit dem südlichen

Deutschland hat sich zudem immer sehr

fruchtbar ausgewirkt, und so kam es z. B.,

dass gerade die Münchener Methode in der
Ostschweiz sehr bald treue Anhänger fand,
und dass auch neuere unterrichtliche Versuche

dort Anklang fanden, die in der
Innerschweiz nur sehr langsam ein Echo erwecken

konnten; wir denken hier unter anderm an die
Broschüre des jetzigen hochwst. Bischofs von
St. Gallen, Dr. J. Meile: Eine selbständige

380


	Scheffels "Ekkehard" im Lichte der Quellen

