
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 10-11: St. Gallen I

Artikel: Von Gallus zu Notker : vom Werden einer Kultur

Autor: Linder, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gaben ähnlicher Art. Dies ist edler Dienst am
Glauben und an der Heimat.

Unsere Gedanken wandern 1300 Jahre zu-
<, rück. — Waldwildnis überall! Von den Felsen

im Süden stürzt das Flüsschen Steinach durch
eine Schlucht in die Tiefe. Wo es die
Talsohle erreicht, steht einsam eine Zelle,
rohgezimmert und notdürftig gedeckt. In ihr
kniet und betet der heilige Gallus, eine
hagere Gestalt in wallendem Bart. In einer
Tasche um den Leib trägt er das Evangelienbuch

und andere lateinische Handschriften,
die ihm für das tägliche Gebet und die Predigt

dienen. Mit ihnen und seiner herben

Frömmigkeit durchleuchtet der Heilige die
Wildnis und sät in ihr den Samen des

Christentums.

Heute, nach mehr als einem Jahrtausend,
wölbt und türmt sich über der Stätte der
einstigen Zelle eine herrliche Kirche, die weit
und breit ihresgleichen sucht. Aus der schlichten

Büchertasche des grossen Heiligen aber

ist eine kostbare Bibliothek geworden, welche
die Wissenschaft und Weisheit von Jahrhun-

Von Gallus zu Notker
(Vom Werden einer Kultur.)

Wie sollte es den, der Volk und Heimat

liebt, nicht stets von neuem drängen, die
Verbindung herzustellen zwischen Vergangenheit
und Gegenwart! Gonzague de Reynold wird
nicht müde, es uns wieder einzuhämmern: Die

Gegenwart ist nur ein flüchtiger Augenblick im

Leben eines Volkes, ist ein Blatt zwischen Himmel

und Erde, das der Wind verweht. Was wir
sind und bedeuten, was wir vor Gott, der Welt
und uns selbst als Volk gelten, das ist nicht

unsere Leistung allein, sondern ebenso das Erbe

von 30 bis .40 Generationen, das wir treulich
verwalten. Gewiss haben wir Grund genug,
uns kraftvoll und mutig mit der etwas aus den

Fugen geratenen Gegenwart zu beschäftigen.
Aber wenn dies recht geschehen soll, müssen

wir sorgsam aus der Vergangenheit heraus wei-

derten birgt. — Aber mehr und kostbarer als
dies: Aus der einfachen Zelle des Einsiedlers
in der Wildnis ist eine mächtige Gemeinde

von Gläubigen erwachsen, die in blühenden
Pfarreien nach seinem Glauben weiter lebt
und wirkt.

Dieses schönste Erbe des heiligen Gallus

liegt mit allen anderen heute in treuen Händen

und möge durch seine Fürbitte weiterleben

durch die Jahrhunderte.
Sf. Gallen. August Lehmann.

Literatur:
Das Kloster Sf. Gallen von Bischof Aloysius Schei-

willer t.
Kolumban und Gallus von Fritz Blanke.

Der mittelalterliche Mensch von Hofmann.
Deutsche Dichter des lat. Mittelalters von Winterfeldt.
Die Stiftsbibliothek St. Gallen von Dr. Ad. Fäh

(Neujahrsblatt des Historischen Vereins).
Die Ekkehard-Chronik von St. Gallen (Casus Sancti

Galli) in deutscher Uebersetzung — von PI. Butler.

Kloster und Stadt Sf. Gallen im Spätmitfe/affer von
Dr. W. Ehrenzeller.

St. Gallen im Zeitalter des Klosterbruchs und des
St. Galler Krieges von Dr. W. Ehrenzeller.

St. Gallen und Appenzell, Bd. 7 der Sammlung „Die
Schweiz in Lebensbildern".

ter entwickeln, aus den uns innewohnenden
Grundkräften heraus. Die erste dieser Grundkräfte,

die hier ein gutes, beneidetes Volk
entstehen Hessen, ist das Christentum, die zweite
aber ist aus diesem abgeleitet und heisst: Freiheit.

Wohl auf keinem deutschstämmigen Raum

sind die Grundlagen zu einer günstigen
Entwicklung des Christentums so gut gelagert
gewesen wie auf dem der heutigen Schweiz und
besonders auch in unserem engern kleineren
Staatsgebilde des Kantons. Als die Alamannen
hier ums Jahr 400 anfingen einzuwandern, trafen

sie vielerorts bereits keltisch-römische und
rätisch - römische christliche Gemeinden, die
sich freilich gegenüber früher in der
Bevölkerungszahl gelichfet haben mochten, weil
man sich dem eindringenden Barbaren

gegenüber nicht immer eines Guten versah.

325



Von diesen Gemeinden ging auf die neuen
deutschen Sippen ein wohlfuender Einfluss

aus. Wenn diese freilich den ihnen
notwendig scheinenden Boden, Weide und Wald,
beanspruchten, so nahmen sie doch
mancherlei Kulturgut von ihnen an, und die sehr
zahlreichen Reste römischer Sprache in heute

ganz deutschem Gebiet sind nur so zu erklären,

dass die alamannische Besiedelung langsam

vor sich ging, in der Art, dass die ersten

wenigen Siedler römisches Wesen selber
annahmen, soweit es ihnen passte, so namentlich
eine Menge von Benennungen von Hantierungen

und Werkzeugen, die sie erst im Kontakt
mit der alten Bevölkerung kennen lernten. Dazu

gehören auch sehr viele Benennungen von
Oertlichkeiten. Erst als das deutsche Element
immer zahlreicher unsere grossen Flüsse herauf

gewandert kam, geriet das alteingesessene
Volk allmählich in die Minderheit, und die
deutsche Herrschaft tat das Ihrige dazu, dass

deutsche Sprache und deutsche Herren hier die
Macht gewannen. Aber da war der Sieg des

Christentums bereits entschieden. Wir halten
aber fest, dass dort, wo römisch-christliche
Siedelungen bestanden hatten, bereits auch
mildernder Einfluss auf die noch etwas ungefügen
blonden und roten Barbaren festzustellen ist.

Wo dieser Kontakt nicht vorhanden war, wo die
Alamannen unbebautes Land in Besitz nahmen,
also in Gegenden, die von den sichern
Römerstrassen abgelegen waren, entstand eine rein

heidnisch-germanische Kultur, da lebten die

pagani, die Landleute oder Bauern, oder, wie
die Deutschen sagten, die Heidebewohner, was
bei uns etwa soviel hiess wie: die Leute in der

Wildnis.

Und so sehen wir denn auch, dass der
heilige Gallus um 600 ein doppeltes Volkselement

hier findet: Rätorömer und Germanen, Christen

und Heiden. Er kam aus einem Lande, das

sich ganz allein, ruhig und stetig, zu einer
Höchstform christlicher Kultur hatte entwickeln

können. Die Stürme der furchtbaren Völkerwanderung

hatten es verschont. Wir wissen, sie fanden

in Tuggen und Bregenz hartnäckige
Heiden, die sie vertrieben. Gallus aber fand ob

dem Bodensee eine gutartigere Bevölkerung.
In der nächsten und wohl weit herum einzigen
christlichen Gemeinde Arbon wurde lateinisch

und deutsch gepredigt. Es wohnten also Alt-
und Neusiedler einträchtig beieinander. Aber
im Arbonerforst, der sich vom See bis ins

Alpsteingebirge hinauf erstreckte? Dass da schon

viele Alamannen gesiedelt hätten, ist kaum
anzunehmen. Sie werden zunächst das Unterland
in Besitz genommen haben und nahmen nur *
allmählich, der Not gehorchend, Sitz im
Gebirge, das ihnen ungewohnt war. Sie kamen ja

ursprünglich vom Flachland her, von der
Gegend, wo heute Berlin ist. Dann wanderten sie ins

Maintal, das gelobte Land, wo schon damals

Weizen, Wein und Honig floss, und erst von
dort vertrieben, wurden sie ins Elsass und in das

Hügelland Schwabens gedrängt. Was noch hier

war, waren Römer, Räter, Kelten und ihre

Mischungen. Man sehe sich die heutigen

Appenzeller an, die viel freier blieben von
späterer Einwanderung aus der alamannischen

Bodenseegegend. Die einen sind rabenschwarz,
mit kühnem römischem Profil. Die andern klein,
rötlichen Haars, mit grauen Augen: Kelten, richtige

alte Helvetier. Aber Heiden waren sie zu

Gallus' Zeiten wohl alle: Pagani, Leute der
Wildnis.

Das war Geschichte. Und nun kommen wir
zur Legende. Es ist für den St. Galler unmöglich,

das Bild des hl. Gallus mit dem Bären

ohne innere Bewegung und Rührung
anzusehen. Die kluge Forschung weist diesen Zug
aus der Geschichte in die Legende. Die Ueber-

lieferung der Völker aller Länder, und dazu
auch Zeugen neuester Zeit, wissen so oft von
geheimnisvoller Macht seltener Menschen über
das Tier zu erzählen, dass es nicht nötig ist, nur
an den gleichnishaften Sinn des Bildes zu denken.

Columban und seine Genossen haben auf
ihren Wanderungen durch das halbe entvölkerte

Europa wohl tausendmal unter freiem
Himmel der Wildnis geschlafen. Sie trugen
den Wanderstab, Reliquienkapsel, Speise- und

Büchertasche, nie ist von einer Waffe die Rede.

Der tiefe, strenge Blick und das fremdartige
Aussehen der tätowierten, bis auf einen kleinen

Büschel Haars geschorenen Männer mag
jedes Tier gebannt haben. Wie sollte ferner der
hl. Gallus, da heute einzelne Männer über
Millionen wie über Hosenknöpfe verfügen können,

wie sollte der hl. Gallus nicht imstande

gewesen sein, einen simplen Zottelbär aus dem

326



Bäreneggwalde zum Gehorsam zu zwingen, er,
der den Lauf jedes Tieres und den Pfiff jedes
Vogels kennen musste? Doch kehren wir zum
tiefern gleichnishaften Sinn zurück, der seinen
Wert über alle Jahrhunderte behalten hat. Da

ist Gallus: der durch das Christentum geadelte,
der hochgeistige Mensch. Vor ihm, in dankbar
dienender Stellung die dumpfe, unerlöste Kreatur.

Rührendes Sinnbild des weder durch Taufe,
noch christliche Kultur zu erhöhtem Dasein

erwachten, gutmütigen Volkes. Diesem haben der
hl. Gallus und seine Nachfolger bis zum
traurigen Jahr der Aufhebung des Stiftes das

geistige und leibliche Brot gereicht. Und aus dem
heidnischen ist ein gutes christliches Volk
geworden, das niemals einem andern vor die
Sonne gestanden ist, sondern in Frieden und

aus eigener Kraft sich zu dem emporgeschafft

hat, was ihm heute noch beim Vater der
Christenheit im hl. Roma Liebe und besondere

Achtung eingetragen hat. Die mehr als

tausendjährige Herrschaft unter dem Krummstab

hat das St. Galler Volk geformt. Sankt Gallus

war ein gütiger Vater, und der Bär war, von

einigen nicht unverständlichen Rückfällen

abgesehen, seines Loses zufrieden. Unter dem
Krummstab war gut leben.

Aber gehen wir nun, nachdem wir wissen,
dass alle Gegenwart nur Ring in der Kette ist,

zurück in die hohe Zeit des Klosters. Tun wir

es an Hand von Bischof Aloisius selig, des
hochverdienten Förderers der Klostergeschichte.

Ach, er lebte so stark in ihr, dass wir gar manchen

Zug, den wir bei den Barockäbten des

Klosters finden, bei seiner Wirksamkeit bemerken

können: Die unauffällige, tiefe Frömmigkeit,
seine Aufgeschlossenheit für die Dinge des

Schönen, seine Volk- und Naturnähe, seine

Leidenschaft für das Gute, seine Güte und

Friedensliebe, seine Geistigkeit, mit der sich die

Bescheidenheit und Demut des hohen Prälaten

verband. Denken wir daran, dass sein letztes

Buch, das er sich für seine St. Galler vom Herzen

schrieb, in jeder kathol. Familie Hausrecht

haben sollte. Er hat uns das lebendigste Bild

unserer Vergangenheit geschenkt, weil er sie

kannte und liebte.

Das Kloster St. Gallen hat mehrere grosse
Zeiten erlebt, und jede ist bedeutsam in ihrer

Eigenheit. Die berühmteste ist aber doch die

des Doppeljahrhunderts vor und nach dem Einfall

der Ungarn, also etwa die Jahre 800 bis

1000. Um 650 starb der hl. Gallus. Von

seinem Grabe strahlte das Licht der Heiligkeit
zurück bis in seine ferne Heimat. Immer wieder
kamen Iren von fern her und befruchteten das

kleine, aber bereits bedeutsame Klösterlein mit
dem Tau asketischer Strenge und Grösse. Aber
auch die Alamannen stossen gleichzeitig in un-
sern Gegenden vor, werden immer zahlreicher.
Und um 730 erhält bezeichnenderweise St.

Gallen einen Mann deutscher Abstammung, der

am Hof des Churer Bischofs ausgebildet wurde,

zum Vorgesetzten. Es ist Sankt Othmar, der
die Benediktinerregel einsetzte. Seine erhabene
Leidenszeit ist uns allen bekannt. Aber was wir
festhalten wollen, ist dies: St. Othmar, dies
bedeutet den ersten Zusammenprall zwischen

geistlicher und weltlicher Macht. Herzog Kunzo

siegt scheinbar, aber siehe, Vater Gallus ver-
lässt die Seinen nicht. 100 Jahre später wird
die Abtei frei von der Bevormundung des

Herzogs, und Abt Gozbert erstellt jenen berühmten

Münsterbau, dessen Plan heute noch das

Entzücken aller Kunsterfahrenen ist. Noch zu
dieser Zeit hört man von irischen Lehrern, etwa

dem Mönch Möngal, der hier den Namen
Marcellus bekam. 30 irische Codices, jeder ein

Vermögen bedeutend, zählt bereits 850 die

Klosterbibliothek. Die Schüler dieser Iren tragen

aber schon lauter deutsche Namen. Das

Christentum hat auch im alamannischen Volk

tief Wurzeln gefasst, von nun an kann es fremder

Hilfe entraten, die Schüler sind ihren Meistern

entwachsen. Wir nennen nur die
deutschen Aebte Gozbert, Burkhart, Engelbert, die
deutschen Mönche Notker den Stammler, Tuo-

filo, Ratbert, im andern Jahrhundert die
Ekkeharde, vier an der Zahl, Folkhart, Sintram, Notker

den Deutschen. Hohe Zeit, da des Klosters

Ruhm über das ganze Abendland strahlt. Zeit,
da der klösterliche Mensch innigste Gotfver-
bundenheit mit christlicher, mutiger Weltfreude
vereinigt. Der Mensch lebt freilich in der Welt.
Aber es ist Gottes Welt, und man weiss, wie

man sich darin zu benehmen hat. Auch das

Schönste in ihr ist nur ein Abglanz, ein
Hinweis auf die Freuden derer, die im Frieden
Gottes sind.

327



Wir haben gesehen, wie auf unserm heimatlichen

Boden junges deutsches Volkstum auf
römischer und keltischer Grundlage zu einer
Hochform christlicher Kultur gelangt ist. Lasst

uns nun das leuchtendste Gestirn
am Himmel klösterlichen Glanzes betrachten.

Notkers Gestalt, wie sie in einer Nische der
Süd-Mauer des Domes steht, ist ganz nach der
st. gall. Ueberlieferung geschaffen:
Aristokratisch-vornehm, ganz durchgeistigt. Er war von
etwas nervöser Art, daher sein Sprachfehler,
aber ein umso stärkerer Geist lebte in dem zarten

Körper. Er war ein tieffrommes Gemüt und

hatte, gerade wegen seines gotfverbindenden
Einflusses auf Schüler und Mitmenschen, mit

argen Anfechtungen des bösen Feindes zu kämpfen.

In allen ältern Darstellungen Notkers wird
die Szene gezeigt, wie er den Arglistigen in

Gestalt eines Hundes mit dem gesegneten Stab

in die Flucht schlägt. Wir wissen auch, dass

solche tieftraurige Szenen im Leben eines

Heiligen vorkommen, z. B. im Leben des Pfarrers

von Ars, und bedeutende Schriftsteller, wie
Bernanos nehmen diese Dinge buchstäblich

ernst, nicht nur als Gleichnis. Notker der
Stammler ist, wie man heute allgemein
annimmt, 840 in Johannes-villare, in Jonschwil

geboren, wo sein Bruder bei Bettenau ein Gut
besass, und st^rb, 72jährig 912. Er kam früh
nach St. Gallen und muss ein Schüler von

engelhaftem Wesen gewesen sein. Auch den

späteren Mönch und Lehrer schildert Ekkehard,
der Klosterchronist, als den sanftesten
Menschen, bescheiden, stets freundlich und den
Frieden im Herzen. Als solcher wäre er ein

grosser, aber freilich der Welt unbekannter

Heiliger geblieben. Was seinen Namen in der
Geschichte der Kunst und Kultur für alle Zeiten
berühmt gemacht hat, das isf sein neuschöpferischer

Beitrag zur Musik und zur Dichtkunst.
Bisher hatte man sich in dem Gottesdienst

streng an die überlieferten Melodien und

Strophenform gehalten, wie sie der jüdische Orient
und die straffe Ordnung Roms schufen: Psalmen

und Choral. Es sind grossartige Melodien
und Dichtungen, die heute noch dem Gottesdienst

dienen. Aber in jedem jungen Volk

regen sich neue schöpferische Kräfte, die auch

von Gott sind. Notker ging von der langgezo¬

genen, oft drei- bis vierzeiligen Alleluja-Melo-
die des Graduale aus. Die war den Alamannen

nicht zusagend. Notker nahm diese Alleluja-
Melodien — wir hören sie in jedem Hochamt

— als Motiv, schuf daraus eine selbständige
Melodie und dichtete dazu einen Text in ganz
neuartigem Strophenbau, der zur Feier des

Tages passte. Das sind seine berühmten Sequenzen

zum Osterfest, zu Pfingsten, Weihnachten,

zum Feste Johannes des Evangelisten, der
Unschuldigen Kindlein usw. 50 solche Sequenzen

werden ihm zugeschrieben, aber ein Teil von
ihnen stammt von seinen Nachahmern.

Hören wir als erste die gedankentiefe

Weihnachtssequenz.

Wundersam Sein und wunderumkleidet,
nimmst Dir zu eigen, was nicht Dein Wesen,

bleibst ungeändert, was schon Du warst; Siehe,
die Gottheit wird neu umwandet mit eines

Menschen sterblichem Leben, Wunder unfass-

bar. Tat nie gehört.

Die berühmteste war aber die vom Tode,

Media Vita, die im St. Gallischen heute
noch an der Prozession der Bittwoche und an

der Vesper des Gallustages gesungen wird.
Man kannte das Lied im Mittelalter in ganz
Europa, es wurde Wallfahrts-, Pest- und Kriegslied,

ja man schrieb seiner düstern Melodie
sogar Zaubermacht zu, und es musste darum

zeitweise verboten werden. Betrachten wir
seinen Text in der Uebersetzung Winterfelds, des

grössten und entsagungsvollsten Forschers der
lateinischen Poesie des Mittelalters.

Media vita.

Mitten im Leben im Tode sind wir
Wen suchen wir als Erretter
Ausser Dir, Ewiger, [zürnen magst?

Der ob der Sünden du mit Recht uns

Heilger Goft Du, Heiliger, starker,

Heilger und erbarmender

Erlöser,
Dem bittern Tod übergib uns nicht!

Das isf letzte Hinwendung des zu Tode

erschrockenen Gemütes zu Gott hin. Die

Klosterüberlieferung erzählt, Notker habe dieses

Lied gedichtet beim Bau einer Brücke über das

Martinstobel, da die zimmernden Brüder stän-

328



dig in Todesgefahr schwebten *. Wir haben

schon gehört, er war ein tieffrommer Mönch
und ein Künstler von ungewöhnlicher
Empfindungsfähigkeit. Wir werden das bestätigt
finden in seiner Ostersequenz.

Osferseqenz des hl. Notker.

Auf glomm der Tag, der
gottgeschaffene,
den Tod vernichtend, den Seinen als Sieger

erscheinend, den Liebenden lebend,
erst der Maria,
drauf der Apostel Schar,

lehrend die Schriften, die Herzen öffnend,
dass alles Verschlossne aufsprang.
Dem aus der Grabesnacht
auferstandnen Heiland huldigt die Natur:
Blum und Saatgefild
sind erwacht zu neuem Leben.

Der Vogel Chor
nach des Winters Rauhreif singt sein Jubel-
Heller strahlen nun [lied.
Mond und Sonne, die des Heilands Tod ver-
und im frischen Grün [stört,
preist die Erde den Erstandnen,

die, als Er starb,

dumpf erbebend ihrem Einsturz nahe schien.
An diesem Tage
lasst uns alle jubeln,
da uns den Weg des Lebens

erstehend Jesus aufgeschlossen.
Frohlocken sollen Sterne, Meer und Erde,
und alle Himmelschöre
Jubellieder singen
Gott in der Höhe!

(Uebersetzung von Winterfeld, abgedruckt
in Singer, Literaturgeschichte der deutschen
Schweiz im Mittelalter. Francke, Bern.)

Wir haben hier, die Darstellung des Dogmas
umkränzend, ganz neue Töne. Es ist das Welt-
und Naturgefühl, das mitten in dem geistlichen

* Media vita ist keine eigentliche Sequenz und

befindet sich auch nicht unter den Notkerschen

Sequenzen. Das Lied erscheint erst etwa 300 Jahre

später zum erstenmal und wird deshalb von der
exakten Forschung dem hl. Notker abgestritten.
Winterfeld aber sagt mit Recht, dass ohne den
bedeutsamen Vorgang Notkers die Media vita kaum

möglich gewesen wäre, und so bleibt ihm eben doch

der Ruhm der indirekten geistigen Urheberschaft.

Gesang durchgebrochen ist. Aber diese
Naturfreude ist geheiligt, nicht irdisch. Wie sein

gleich gesinnter Freund Tutilo weiss Notker:
Die schönste Freude dieser von Gottes Liebe

geschaffenen Welt ist nur kostbar im Hinblick
auf Gott. Die Erde, ein Gedanke, ein Werk
Gottes, dessen wir uns freuen sollen, das aber
auch in seiner Gesamtheit teilnimmt an seinem

Lobe, seinem Preis. Wann je hat der Mensch

Gottfreude und Weltfreude so innig und
vollkommen zu vereinigen gewusst? Wir müssen

warten, bis um 1226 im Gebirge Umbriens der
hl. Franz von Assisi, ebenfalls Dichter und
Heiliger, seinen wunderbaren Sonnengesang dem
lieben Herrn zum ewigen Preise singt. (Die
Ostersequenz, die heute gesungen wird, Vic-
fimae pascali laudes, ist jüngeren Datums. Sie

stammt aus dem XI. Jahrhundert und ist von
Wipo, einem französischen Mönch gedichtet.)

Notkers Bedeutung ist ungeheuer. Er steht
als kühner Neuerer am Anfang unserer modernen

Musik und Lyrik, ist der Wegbereiter des

geistlichen Dramas, aus dem das weltliche Drama

entstand. Dies näher auszuführen, ginge zu
weit. Wir müssen uns an die Professoren Wagner

(Fryburg) und Singer (Bern) halten, welch

letzterer erklärt, dass kein schweizerischer Dichter

und Komponist in Raum und Zeit eine so
folgenschwere und mächtige Wirkung ausgeübt
habe wie unser Notker. Soviel von seiner
geistlichen Dichtung.

Weiss man aber auch, dass er ein wunderbarer

Erzähler war, der alle Finessen der echten

Kunst beherrschte? Das bewies er in

seinem Büchlein über Karl den Grossen, in dem

er den verehrten Kaiser so schilderte, wie die

Meinung von ihm im Volke umging. Erst in

neuerer Zeit, da man in der Biographie nicht
bloss den historischen, sondern auch den
künstlerischen und den volkskundlichen Wert sucht,

hat man sein Karlsbüchlein als kostbarste Perle
der Erzählkunst so recht zu schätzen begonnen.

Als Abt Ulrich 1215 in Rom weilte, erstaunte

er nicht wenig, als ihn der grosse Papst Inno-

cens III. des nähern über Notker befragte, dessen

Sequenzen er bewunderte. Innocens tadelte
den Abt, dass man in St. Gallen sich nicht um
die Heiligsprechung eines solch grossen, hei-

329



ligen, um die Kirche verdienten Mannes
bemühe. Die Sache blieb in der Folge doch

liegen. Erst 200 Jahre später, kurz vor der
Reformation, vollzog Bischof Hugo von Konstanz im

Auftrag von Papst Leo X. die Heiligsprechung.
Sein Fest ist am 6. April.

Am Anfang der grossen schweizerischen

Dichtung steht ein Mönch. In Jonschwil, dort wo
der Weg sich senkt in jähem Abstieg zur Thür,
steht sein bescheidenes Denkmal. Und am
Endpunkt derselben schweizerischen Dichtung steht

wieder ein Mann im Priestergewand, Heinrich

Federer, der Dichter, Wohltäter und

Priester von Jonschwil. Beide schmächtiger
Gestalt und beide zeitlebens mit den Leiden eines

gebrechlichen Leibes kämpfend. Beide mächtig

des Wortes und der Jugend mit ganzer
Seele zugetan. Und ist der Spätgeborne in seiner

Bedeutung auch nicht mit einem Notker zu

vergleichen, so wird der heilige Mönch den

Dichter-Kaplan in der ewigen Heimat als Landsmann

und Zunftgenosseri doch mit Freude be-
grüsst haben, und wäre es auch nur wegen seines

letzten innigen und wahrhaft vollkommenen

Gedichtes von der Gottessehnsucht, die
den Früh- und den Spätgebornen im Geiste
vollkommen eint:

Ueber sieben Bäche geht es

Herz, mein Herz, zu Dir,
Und mit sieben Winden weht es

rauh entgegen mir.

Doch dann wird an Deinem Pförtchen
Alles gut und still,
Wenn ich harre mit dem Wörtchen:
Herr, tu auf, ich will!

St. Gallen. Josef Linder.

Literatur:
Für unsere Darstellung sind wir folgenden Büchern

zu Dank verpflichtet:

Paui Winferfe/d: Deutsche Dichter des lateinischen

Mittelalters. Verlag Beck, München. (Das grundlegende

Werk über diesen Stoff.)

Samuel Singer: Literaturgeschichte der deutschen

Schweiz im Mittelalter. Verlag Francke, Bern.

Singer-Wagner: Die iDichterschule von St. Gallen.

St. Gallen in der Musikgeschichte. Verlag Huber,
Frauenfeld.

Alois Scheiwiler, Bischof: Das Kloster St. Gallen.

Verlag Benziger, Einsiedeln und Leobuchhandlung,
St. Gallen.

Eine gute Auswahl von Texten gab kürzlich

heraus:

Paul Baldegger: St. Galler Klosterdichter. Verlag

Rentsch, Erlenbach. (Sammlung „Sprachgut der

Schweiz".)

Die Inselbücherei gibt in einem ebenfalls billigen
Bändchen Notkers Geschichten Karls des Grossen.

Cantaie Domino. Für den Jugendgottesdienst. Enthält

2 st. gallische Choralmessen, die Engelmesse,

3 Ite missa est, Ave verum und Notkers Media

vita. 1942. Herausgeber: Pfarrektor M. Weder.

SCHWEIZER-GEBET
(Zum Eidg. Bettag)

Ich will in kampfdurchtobter Zeit Der Väter Geist im alten Bund,

Mein Herz zu Gott erheben: Lass stets ihn uns umwehen —
Du hast dem Land im Völkerstreit Und lass die Kraft aus Grat und Grund

Die Retterhand gegeben; Aufs neu' in uns erstehen!

Hast es geführt durch Sturm und Nacht Der Ahnen Treu', die Wege wies,

Und ihm sein täglich Brot gebracht — Ihr Feuer, das kein Sturm zerblies,
Dies dank ich Dir im Leben! Soll nie in uns vergehenI

Nimm hin der Lehrer Dankgebet
Als eidgebund'nes Zeichen:
Dass wir, auch wenn die Not umgeht,
Kein Jota von Dir weichen.
Der Festigkeit von Grat und Firn,
Dem hellen Lichte im Gestirn —
Will unser Leben gleichen. V. John, Appenzell

330


	Von Gallus zu Notker : vom Werden einer Kultur

