
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 29 (1942)

Heft: 4

Artikel: Wie können wir heute unsere Jugend für eine vertiefte
Lebensauffassung begeistern?

Autor: Oesch, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JUNI 1942 29. JAHRGANG Nr. 4

Wie können wir heute unsere Jugend für eine vertiefte
Lebensauffassung begeistern?

Familie und Schule sind mehr oder weniger

das Abbild unserer Zeit. Sie sind mitten
in diese moderne Auffassung des Lebens

hineingestellt. Das Leben wird aber heute mehr
denn je von der technischen, rein materiellen

Kultur beherrscht, und diese hat sich die
technische Verfügung über die Kräfte der
Natur und die Entfaltung zahlloser
Lebensbedürfnisse zum Hauptziel gesetzt. Also

mehr Zivilisation als Kultur; denn Kultur im

eigentlichen Sinne des Wortes ist die
Unterordnung aller individuellen Bedürfnisse unter

geistige Lebenskräfte, ist die Herrschaft

über sein leibliches und geistiges Ich. Wir
lenken somit unser Hauptinteresse
Nebensächlichem zu; denn diese technischen
Fortschritte haben, wie es unsere furchtbare Zeit
so drastisch beweist, weder den einzelnen
Menschen noch die Menschheit glücklich
gemacht. Das Glück des Menschen liegt in

seinem tiefsten innersten Wesen und nicht in

einer rein äusserlichen Verfeinerung und

Steigerung der Bedürfnisse. Wahre Kultur ist

Loslösung von der Selbstsucht. In der Ueber-

windung dieser persönlichen Selbstsucht und
des ungesunden Egoismus des Einzelnen,

wie auch der Völker, besteht der wahre
Aufstieg des Individuums und auch der Menschheit.

Wir müssen somit wieder das
Nebensächliche von der Hauptsache unterscheiden

lernen und unser Tun wieder höheren
Lebenszielen unterordnen. Wir haben uns zu
sehr um die Sorge für den äusseren
Menschen abgemüht und dabei den inneren, gei¬

stigen Menschen, die Seele, vernachlässigt.
Selbstverständlich dürfen die technischen
Fortschritte und auch die Hebung des Le-

bensstandardes nicht unterschätzt werden;
denn auch sie sind wertvolle Geschenke des

himmlischen Vaters. Sie gehören zum
zivilisierten, modernen Menschen. Aber diese
Güter sind, der Naturordnung entsprechend,
in zweite Linie zu setzen und dem Einflüsse

des gesunden Geistes, einer gesunden
Seelenkultur unterzuordnen. Das Glück des
Menschen besteht somit nicht in dem rücksichtslosen

Hinwegsetzen über Gut und Böse und

ebensowenig in der Leugnung oder Verkehrung

sittlicher Begriffe. Aber gerade darin

liegt eine der grössten Schwierigkeiten in

unserer Zeit. Eine erschreckende Begriffsverwirrung

macht sich vielfach geltend. Der

äussere Schein triumphiert über das wirkliche
Sein, die Masse über das Individuum.

Massensuggestion aber zerstört das tiefere Denken

und somit auch das vernünftige
individuelle Handeln.

Verfehlungen gab es zu allen Zeiten. Aber
der Mensch wusste, dass er sündigte, und
damit war auch schon wieder die Grundlage
zur Besserung gegeben. Was gibt man heute
auf Erziehung zur Liebe, Demut und

Selbstüberwindung? Und mit
welchem Spotte wird man überschüttet, wenn
man in gewissen Kreisen vom Heile der
unsterblichen Seele spricht? Und
doch kann es nicht besser werden, wenn
nicht das Göttliche im Menschen die Ober-

121



hand gewinnt und die Menschheit vom
Wahnsinn der Irrfahrt befreit.

„Was man ins Leben einführen will, muss

man zuerst in der Schule einführen", sagt
Humboldt. Die Schule hat also die grosse
Aufgabe, das Wertvollste und Höchste wieder

in den Mittelpunkt des Denkens und

Wollens der heranwachsenden Jugend zu
stellen. Die Zerfahrenheit, die Zersplitterung,
die Oberflächlichkeit einer rein äusserlichen

Kultur hat somit einer tieferen Ordnung,
einer sichereren Zielsetzung, einem höheren
Ideale Platz zu machen. Schon Augustinus
hat in seinen „Bekenntnissen" sich bitter
darüber beklagt, dass die Schule das Wissen
und die notwendigen Fertigkeiten nicht an
besseren Stoffen übte.

Unsere moderne Schule ist nichts anderes
als ein Abbild der modernen Zeit und
somit vielfach auch ein sich Verlieren ins

Nebensächliche, eine Vernachlässigung der
Vermittlung ethischer Werte und der
Hinführung des heranwachsenden Menschen zu
der reinen Quelle und den unvergleichlichen
Werten einer wahrhaft christlichen
Lebensauffassung. Man hat somit in stürmischer

Zeit, im undurchdringlichen Nebel der
heutigen Gleichgültigkeit und Lauheit, ja
Gottlosigkeit, den Kompass, den einheitlichen
Gesichtspunkt, dem alles unterzuordnen ist,
verloren. Damit ist aber auch das einheitlich
aufbauende Lebensprinzip der einzelnen
Seele und ihre Eingliederung in die sozialen
Verhältnisse der Umgebung, die richtige
Einstellung zum Mitmenschen ins Wanken
gekommen. Man versteht oft weder sich, noch
die Umwelt mehr, da man eben nicht mehr
in sich und über sich hinaus sehen gelernt
und geübt hat. Was nützen dem jungen
Menschen alle Kenntnisse und Fertigkeiten, wenn
er an seinem Charakter Schiffbruch leidet?
Ist nicht ein solider Charakter das Fundament,

auf dem der junge Mensch, der ins

Leben eintritt, seine Existenz und auch sein

Glück aufbaut? Also muss unsere Schule wieder

mehr Erziehungs- als Lernschule werden.

Das laxe Denken, die totale Unfähigkeit der
Selbstbeherrschung und die Aneignung
schlimmer Gewohnheiten müssen einer
ernsteren Selbstbesinnung und der Weckung
eines lebhaften Verantwortlichkeitsgefühles
weichen. Man huldigte allzu lange dem

Irrtume, dass Volksbildung — also Wissen —
ohne weiteres Volksgesittung, Erziehung
bedeute und dass diese somit gleichsam als

Nebenprodukt aus der intellektuellen Aufklärung
herauswachse. Das fägliche Leben zeigt
jedoch, dass das ein grosser Irrtum ist. Wo
nicht andere, tiefere Einflüsse und
Erziehungsfaktoren einwirken, muss diese Ansicht

zum Verhängnis werden. Wenn die traurigen
Folgen dieses Irrtums heute noch nicht in der

ganzen Schärfe zutage treten, so ist das nur
dem Umstände zuzuschreiben, dass eben
noch gesundere Traditionen nachwirken.

Aber wie lange noch? Trägt nicht dieser

Bildungsdünkel in vielen Arbeiterfamilien die
Schuld daran, dass sich Eltern und Kinder
nicht mehr so recht verstehen, da die Kinder
eben ganz andere Wege gehen und ganz
andere Interessen verfolgen? Es muss auch

in andern Ländern so sein; denn ein englischer

Arbeiterführer schrieb schon vor vielen
Jahren: „Der junge Arbeiter von heute hat

keinen Idealismus mehr — seine Mussezeit

bringt er auf den Sportplätzen und in Musikhallen

zu und lässt den Kampf für den
Fortschritt den ältern Männern, die nicht mit der
zynischen Selbstsicherheit vergiftet wurden,
die nur zu oft aus einem kleinen Mass .höhe¬

rer Bildung' resultiert." Volksbildung kann

natürlich nicht entbehrt werden; aber sie

muss mit einer konkreten moralischen

Orientierung, einer Klärung des sittlichen Urteils,

mit einer Weckung der Kräfte des Willens
und Gemütes und dem Streben nach den

höchsten, den religiösen Idealen Hand in

Hand gehen.

Eine solche Erziehung des ganzen
Menschen zum Charakter, zur starken Persönlichkeit

verlangt nun allerdings mehr als nur
Lehre, gedankenloses Lesen und mehr oder

122



weniger teilnahmsloses Zuhören in Predigt
und Unterricht. Sie wird zur eigentlichen
Kunst, die aus jedem Menschen mit Hilfe seiner

eigenen Veranlagung ein Kunstwerk,
soweit dies möglich ist, herauszumeisseln
sucht. Um in dieser Weise unterrichten zu
können, muss der Erzieher mit offenen

Augen durchs Leben schreiten, die Erziehung
mit dem eigenen Ich beginnen und mit dem

Segen Gottes arbeiten. Ein solcher Unterricht

setzt ein scharfes Beobachten und ein
tiefes Nachdenken, somit eine gewissenhafte
Vorbereitung voraus. Es ist eben notwendig,
dass der Lehrende eine Anknüpfung des
Unterrichtsstoffes mit dem Interessenkreis oder
mit einer bis anhin vielleicht unbewussten,

verborgenen Anlage der Seele des Kindes
sucht. Der moral-efhische und auch religiöse
Unterrichtsstoff, der hier in Frage kommt,
muss im Kinde Kräfte wecken, die es zu

selbsttätiger und zu freudiger Arbeit anregen,

obwohl der Stoff meist nicht im direkten
Interesse des zu Erziehenden liegt. Ein gesundes

Kind ist z. B. von Natur aus Gegner von
Bescheidenheit, Ordnung, Ueberwindung,
Opfer usw. Um aber mit Erfolg arbeiten zu

können, müssen wir in erster Linie die intensive,

ja freudige Mitarbeit des Zöglings
erreichen. Sittliche Kultur kann eben nie
eingepaukt werden; denn es liegt ja gerade in

ihrem Wesen, dass sie, um einen Erfolg zu

erreichen, freie Selbsttätigkeit verlangt. Die
lehrreichsten Geschichten, auch biblische
Geschichten, wie die geistvollsten Vorträge
haben an und für sich noch nicht die
moralischen Kräfte, sofern nicht die Brücke zum
individuellen Lebens- und Gedankenkreis
bereits besteht; denn das Interesse am Stoff

und das Nachahmen der sittlichen Lehre sind

zwei psychologisch verschiedene Vorgänge.
Erzählungen über heroische Handlungen oder
auch Heiligenleben, die vom Kinde noch

nicht erfasst werden, können statt moralisch

geradezu deprimierend wirken. Also nicht
durch moralische Deduktion, sondern durch
moralische Erfahrung und Einsicht gelangt

der Mensch zur moralischen Handlung. Man
macht deshalb so oft die bittere Erfahrung,
dass die unerfahrene Jugend so wenig auf
den Rat der Lebenserfahrenen hört und alles,
oft zum grössfen Schaden, selbst erfahren
will und muss, um gescheiter zu werden.
Um nun der Jugend die vielen Irrwege, die
oft zu namenlosem Elende führen, soviel als

möglich zu ersparen, müssen wir versuchen,
ihr das Moralische auf dem Wege natürlicher

Kraftentfaltung zum Erlebnis werden zu
lassen. Dieses Erlebnis wächst mit jedem Siege
über das Niedere, Gemeine zu wahrer Freude

am Geistigen und stärkt auch den Willen
zur Beherrschung der niederen Triebe, So

wächst dann das Erlebnis der Freude an der
höheren Leistung nach und nach empor zur
höchsten moralischen Leistung, das Gute um
des Guten willen oder in christlichem Sinne

um des allerhöchsten Gutes willen zu tun. Je

reiner und schöner sich diese moralischen

Siege gestalten, umso abstossender und
beschämender werden dann die moralischen

Niederlagen empfunden. Auch äussere
Momente helfen mit, um den Mut zu stärken, so

vor allem die gesteigerte Achtung und Liebe
der ganzen Umgebung, die stets wachsende
Freude am Leben und an der Natur und die
Erkenntnis des Segens der Arbeit.

Die Reform der Schule, die Hebung der
Sittlichkeit, die Klärung der öffentlichen
Meinung und der wahre Friede für die arme
Menschheit kann somit nur in der Reform der
Einzelseele erreicht werden. Es ist diese
Reform, diese Erziehung zu höheren Prinzipien
besonders beim Kinde schwierig, da es die
Selbstbeherrschung, d. h. den
Kampf mit den angeborenen oder anerzogenen

Neigungen und den in seiner Entwicklung

liegenden elementaren Lebensinstinkten,

als ganz besondere Hemmung empfinden

muss. Darum ist die Erziehung zur
Selbstbeherrschung in der Moralpädagogik wohl
das schwierigste Problem. Aber gerade diese
frisch treibende Kraft in der jugendlichen
Seele, diese lebendige Initiative darf durch

123



äusseren Drill nicht ertötet werden. Es ist

diese Erziehung um so schwieriger, da das
Kind oft in einer Umgebung lebt, in der die
Steigerung jeglicher Art von Weichlichkeit
zur Lebensgewohnheit geworden ist. Die

Selbstbeherrschung kann somit nicht direkt

gelehrt, d. h. von uns durch moralische
Unterweisung beigebracht werden, sondern
aller Unterricht hat sich in erster Linie darauf

zu beschränken, nachzuforschen, ob
vielleicht unter den natürlichen Interessen und

Neigungen Kräfte vorbanden sind, die für die
U e b u n g der Selbstbeherrschung zu
verwerten wären. Es muss gelingen, das Kind

zur Ueberzeugung zu bringen, dass die Ue-
bung in der Selbstbeherrschung und diese an

sich nicht eine Repression und Einschränkung,

sondern vielmehr eine Lebenssteigerung,

eine Kraftleistung, ein Zeugnis der
Reife darstellt. So wird im Kinde nicht der

angeborene Charakter geändert, sondern nur
veredelt, indem man die schlummernden

guten Kräfte gegen die andern mobil macht.

Gelingt dies und wird dieses Streben noch
durch das Beispiel von Freunden oder

Klassengenossen, gleichsam als Wettkampf,
unterstützt, so hat man die unerlässliche Grundlage

zur Charakterbildung und auch zur Ue-

berwindung der erwachten oder erwachenden

sexuellen Triebe gelegt und gefestigt.
Durch diese Erziehung zur Selbstbeherrschung,

durch Mobilmachung der eigenen
guten Seelenkräfte und Klärung der Erkenntnis

können dann auch die erhabenen Lehren
des Christentums verstanden und tiefer erfasst

werden. Denken wir nur an die tiefen, der
modernen Lebensauffassung so widersprechenden

Lehren der Bergpredigt oder der
zehn Gebote usw. Es ist dies umso wichtiger,

dass man beim Kind seine kindlich
instinktive Auffassung und Reaktionsweise —
z. B. bei Tätlichkeiten, Beschimpfungen,
Verspottung, Hohn und Verleumdung — in ob-

genanntem Sinne läutert, da sie sonst

ungereinigt und ungeprüft ins reifere, ja hohe
Alter hinübergenommen wird. Wie könnte

sonst wohl heute, im aufgeklärten zwanzigsten

Jahrhundert, noch so allgemein die rohe

Gewalt, die Rücksichtslosigkeit, die Erziehung

zum Uebermenschentum zur Lehre, ja

zum Gebote gestempelt werden?

Je mehr es uns gelingt, im Geiste

Hemmungsvorstellungen wirksam zu
machen, umso sicherer ist dann auch die
Selbstbehauptung in den
Versuchungen. Die Jugend muss erkennen lernen,
dass wohl der Sieg des Menschengeistes
über die Elemente grossartig, bewunderungswert

ist, aber dass noch grösser der
Sieg des Geistes über die leiblichen Triebe
in der Selbstbeherrschung zu werten ist.

Selbst nichtkatholische Pädagogen, wie John

Stuart Mill, kommen dazu, z. B. das Fastengebot

der Kirche und die Askese der
Heiligen als sehr hohe erzieherische Faktoren

zu werten.

Dass dieser Geist der Selbstbeherrschung
auch die ganze Schuldisziplin
veredelt und sich zur Selbstdisziplin gestaltet,
ist aus dem Vorhergehenden ohne weiteres
ersichtlich. Sie befruchtet aber auch das
persönliche Verhältnis des Menschen zum
Mitmenschen; sie greift somit auch in das
soziale Gebiet über. Bei dieser Erziehung

erschwert sich das Problem noch, da

zwei Aufgaben zu lösen sind. Es stellen sich

da die Fragen: Wie kann Liebe, Mitgefühl
und Opferwilligkeit auf Grund der vorhandenen

Anlagen gefördert werden, und dann
auch: wie kann der Wille zur Liebe in die
rechten Wege der praktischen Betätigung
geleitet werden? Die erste Aufgabe ist deshalb

schwieriger, da es sich nicht mehr nur
um sich, sondern um Nebenmensohen mit

unserer Sympathie oder auch Antipathie
handelt. Und besonders in letzterem Falle

braucht es ein gründliches Ueberlegen, bis

es uns gelingt, diese zu überwinden. Und
doch muss es gelingen, da sonst so viel
liebevolle Gesinnung infolge von geistiger
Blindheit, Gedankenlosigkeit, Ungeschicklichkeit

und Mangel an Menschenkenntnis

124



unausgeführt und nach und nach geschwächt
wird. Es muss das Kind darin geübt werden,
sich in fremde Lebensbedingungen,
Lebensschicksale und auch Lebensentwicklungen
hineinzuversenken. Man muss es daran

gewöhnen, einen Blick ins menschliche Leben zu

tun, u. es ihm auch zum Bewußtsein bringen,
wie ungerecht oft unser so hartes Urteil, unser

Missverstehen ist. Diese Aufklärung weckt
dann schlummernde Kräfte des Mitleides und

verändert die Handlungsweise, wodurch
zugleich der Charakter veredelt wird. Das ist

keine trockene Pflichtenlehre, sondern
lebensnahe Einführung in die Wirklichkeit.
Natürlich gewinnt dieser Unterricht, diese
Beeinflussung ungemein, wenn sie durch die
ethischen Gesichtspunkte der Religion
erweitert und vertieft werden können.

In dieses Gebiet gehört auch das Verhältnis

der Eltern zu den Kindern oder der Kinder

zu den Eltern. Da sind die Anleitungen
besonders schwierig, wenn die Eltern die
Pflicht dem Kinde gegenüber nicht erfüllen
oder ihm durch ihren Lebenswandel zum
Aergernis werden. Da ist es Pflicht der
Schule, das Kind aus diesem Milieu geistig
herauszuheben und ihm zu zeigen, dass jeder
Mensch eine vor Gott ganz selbständige
Persönlichkeit ist und mit der freien Wahl auf

guten oder bösen Wegen wandeln kann. Es

muss ihm femer ein tiefes Gefühl des
Mitleides und der Verantwortlichkeit den Eltern

gegenüber zum Bewusstsein gebracht werden.

Auch gewisse Härten und Ungerechtigkeiten,

die den Verkehr zwischen Eltern

und Kindern trüben, sind in schonender,
wohlwollender Weise zu besprechen.

Eine diesbezügliche Besprechung des

gegenseitigen Verhältnisses von Lehrer und

Schüler könnte unter gewissen Umständen

ebenfalls von Vorteil sein.

Ein solcher Moralunterricht, der alle
Probleme des kindlichen Geistes berührt, sie
klärt oder löst, weckt in den meisten Fällen

ein lebhaftes Interesse und verbannt die
lähmende Langeweile oder auch die unvernünf¬

tige Sportwut. So wird das Leben erst so
recht lebenswert.

Wenn dieser Unterricht bis heute noch
nicht tiefere Wurzeln in unseren öffentlichen
Schulen schlagen konnte, so tragen die
Interesselosigkeit gewisser Kreise und dann
auch die Verpolitisierung eines herrlichen
Gedankens die Hauptschuld daran. In Frankreich

und teilweise auch in der Schweiz

glaubten führende antireligiöse Kreise, ein
fader, durchaus unzweckmässiger
Moralunterricht könnte den Religionsunterricht
ersetzen. Der Irrtum, eine von Gott gelöste
Moral, eine nur auf die Intelligenz gründende
und ohne göttliche Autorität aufgebaute
Lebensführung könnten den Menschen über die
Schwächen seiner Natur und die täuschenden
Reize der Aussenwelt zu einem moralisch
gefestigten Charakter bilden, trug wohl mit
dazu bei, eine gewisse Abneigung zu erzeugen.

Da die ersten Generationen immer
noch stark in den alten, noch von der Religion

her gespeisten Traditionen wurzelten,
kamen die schlimmen Folgen dieses Irrtums
noch nicht zur vollen Auswirkung. Erst der
totale moralische Zusammenbruch so vieler
Einzelexistenzen und dann auch das furchtbare

Elend, das z. B. über Frankreich hereinbrach,

machen nach und nach einigermas-
sen Aufsehen auch in ungläubigen Kreisen.

Wird es besser oder müssen wir noch tiefer
sinken? Moralunterricht und Religionsunterricht

schliessen sich gegenseitig nicht aus.
Sie müssen sich, im Gegenteil, ergänzen und
vertiefen. Auf dem praktischen Leben, auf
der Natur basiert zum Teil die Uebernatur. Es

ist so Gottes Wille, und Gottes Gnade ist das

Licht, durch das sich das Streben nach dem
höchsten Gute entzündet. Legen wir
deshalb jedes Vorurteil ab und nehmen wir das

Gute, wo es zu finden ist. Es muss uns
gelingen, unserer Jugend zu helfen.

Ist denn unsere Jugend so hilfsbedürftig?
Wie könnte es wohl in einer Welt, in der, wie
Bischof Galen sagt, alle Gebote Gottes von
leitender Stelle aus keine Beachtung mehr

125



finden, wo die Gewalt das einzig Erstrebenswerte

ist, wo so viele Menschen, die Gottes
Gebote höher achten als Menschenwerk,

von Haus und Heim vertrieben, in der
Verbannung oder in Konzentrationslagern so

furchtbar leiden, in einer Zeit, wo die Körperkultur

alles und die Veredlung der Seele

nichts mehr bedeuten, wohl anders sein?

Sind nicht auch unsere Schüler in diesen Strudel

hineingerissen worden und gilt nicht die
Körperkultur bald alles und die Veredlung
der Seele nichts mehr? Man verfolge die
langen Berichte über Sport in unseren

Zeitungen, und man hat ohne weiteres die
Antwort. Und doch kann uns diese Körperkultur,
als Hauptsache betrieben, nicht aus den
Trümmern der heute zusammenbrechenden,
sterbenden Kultur erretten. Damit aus den
Ruinen wieder neues Leben erblühen kann,
müssen wir unsere Erzieherziele wieder höher

setzen und den in der Menschenseele
verankerten und durch die Offenbarung
geklärten Lebensgrundsätzen wieder zum
Durchbruoh verhelfen.

Ist das möglich? Ich antworte in voller
Ueberzeugung mit einem freudigen Ja. Man

muss die Jugend nur wieder zu begeistern
wissen. In ihr schlummert heute noch der
Zug zum Heldenhaften, zum wahren Glück
in der Erstrebung höherer Güter. Sie
anerkennt oder lernt leicht wieder einschätzen,
dass Ordnung und Disziplin, verbunden mit
strammer Arbeit, die Grundpfeiler des Erfolges

sind. Nur will sie geachtet, in ihrer Art
als vollwertig behandelt sein. Ehrfurcht und
Liebe und nicht Furcht sollen die treibenden
und stützenden Faktoren sein. Die Furcht
empfindet rohe Polizeigewalt als erniedrigend u.
stellt dieser, wenn sich die Gelegenheit bietet,

rohe Brutalität entgegen. Diese Erfahrung

macht mit Entsetzen mancher Verweser,
der in eine mit roher Gewalt geleitete Klasse

geschlagen wird, manche Arbeits- oder
Hauswirtschaftslehrerin, mancher Religionslehrer,

der mit solchen Schülern zu arbeiten
hat. Es fehlt eben an der innern, seelischen

Bindung, es fehlt die Seelenkultur. Nur wo
Ehrfurcht und Liebe die treibenden Faktoren

sind, spricht Seele zu Seele, nur da wächst
die gegenseitige Achtung, und nur da können
sich die edelsten Seelenkräfte entwickeln. In

jedem Menschen, auch im Verbrecher, ist

noch irgendwelche gute, lebenskräftige
Anlage — wohl im Augenblicke von Trümmern
verschüttet — vorhanden, und aus dieser
kann wieder neues Leben erwachen. Diese

lebenskräftigen Anlagen zu wecken und

auszubauen, ist nun die Aufgabe des ethischen
oder moralpädagogischen Unterrichtes. Dies

verlangt aber von Seite des Erziehers ein

grosses Mass von Geduld, von Taktgefühl,

von Selbstbeherrschung. Ist aber einmal das

Schwierigste, der Klassenwiderstand, der
schlimme Korpsgeist überwunden, dann
sehen bald auch die schlimmen Elemente den

Segen des Friedens und des gegenseitigen
Wohltuns ein. Es bildet sich ein guter Korpsgeist,

der jedes Abweichen von Sitte und

Ordnung ächtet. Die Schule wird zur Freude
und zum erfrischenden Quell wahrer Jugendlust.

Freude und nicht Ueberdruss, Interesse

und nicht Langeweile sind die tragenden
Säulen.

Es sind 34 Jahre her, seitdem ich die
ersten Versuche mit dieser Art des Unterrichtes
und der Erziehung in einer sehr gut gearteten

6. Prima rklasse unternahm. Das war
das schönste Schuljahr, das ich erlebte, und
die meisten Schüler denken noch mit Freude

an die schönen Stunden, die wir zusammen
erleben durften. Eine Schülerin, die Klosterfrau

geworden ist, äusserte sich letzthin, dass

sie sich heute noch mit Freude und so

lebhaft, als ob es gestern gewesen wäre, an die
schönen Stunden erinnere, mit welcher wir
am Montagmorgen den Unterricht einleiteten.

Die erste Stunde war immer eine
Deutschstunde, und da die Schule damals
noch konfessionell war, konnten audi Gedanken

aus der Sonntagspredigt als Leitmotive
für die Woche gewählt werden. In der Klasse

herrschte ein familiärer Geist, im besten

126



Sinne des Wortes, und dieser Geist machte
sich auch im Religionsunterrichte und im

Handfertigkeitsunterriohte, bei Knaben und

Mädchen geltend. Nur ein Knabe, aus sehr

ungünstigem Milieu stammend, fügte sich nur
äusserlich der Ordnung, die er auch einige
Male missachtete. Aber sein Beispiel fand in

der Klasse keine Nachahmung, und er ist

auch der einzige Schüler gewesen, der im

praktischen Leben versagte. Wir versuchten

es auch mit der Selbstregierung und brachten

es, obwohl es anfänglich ganz
ungewohnt und überraschend war, zu einem schönen

Resultat. Dass dann nach intensiver
Arbeit und tapferer Ueberwindung auch wieder
Entspannung folgen musste, ist wohl
selbstverständlich. Diese bestand meist im
Vorlesen einer interessanten Erzählung. Die
nötige Zeit dazu ergab sich aus einem scharf

konzentrierten Unterricht. Die gleiche
Belohnung wurde den Schülern sehr oft auch im
Religionsunterricht zuteil. Das Vorlesen ist

ein nicht zu unterschätzender Erziehungsfaktor.

In spätem Klassen konnten diese

moralpädagogischen Lektionen nicht mehr so

regelmässig, sondern nur mehr bei bestimmten

Gelegenheiten erteilt werden. Die Erziehung

zur Selbstbeherrschung aber blieb
unveränderliches Leitmotiv. Natürlich gab es auch

Konflikte, hie und da auch Gewitter. Aber

wo Liebe und Vertrauen die treibenden Motive

sind, lacht bald wieder heller Sonnenschein.

„Mehr Freude" betitelte Bischof
Keppeler ein herrliches Büchlein, indem er von
der heute so freudenarmen Jugend spricht
und wieder zu den Quellen wahrer Freude
führen möchte.

Der Erzieherberuf ist ein schwerer Beruf.
Jeden Morgen muss der Lehrer wieder mit

neuem Mut, mit grossem Gottvertrauen und

einem unerschütterlichen Vertrauen auf seine
ihm anvertraute Jugend, sein aufreibendes

Tagewerk beginnen, und nur dann kann und

wird es von Segen gekrönt sein. Nur so wird
es ihm möglich, seinen Zöglingen vorurteilslos

entgegenzutreten und auch in dem

scheinbar Enterbten neue Lebenskräfte zu
wecken. Ein kleiner Lichtpunkt, ein noch so
schwaches Zeichen von einer sich äussernden

Fähigkeit kann der Anlass zur Entwicklung

neuen geistigen Lebens werden. So

erinnere ich mich eines armen Schülers, dessen

Vater eine söhr harte Jugendzeit verlebt
hatte und dessen Mutter in einer Irrenanstalt

versorgt werden musste, der mit durchaus

ungenügenden Vorkenntnissen in die vierte
Klasse eintrat. Die Freude am Zeichnen,
obwohl er kein Künstler war — seine Zeichnungen

waren schmierig — belebte nach und
naoh die Freude an den andern Fächern, er
kam vorwärts und bestand auch siegreich
den spätem Lebenskampf.

In den Städten ist es für den Lehrer an den
7. Klassen jeweils keine leichte Aufgabe, der
Schulmüdigkeit und dem Schulüberdruss seiner

neu eintretenden Schülern, der in den

vorhergehenden Klassen so oft „Verschupften"

und mit Minderwertigkeitsgefühlen
behafteten, Herr zu werden. Es handelt sich da
sehr oft auch um Schüler, die aus sozial

schwierigen Verhältnissen kommen und deshalb

auch die schwierige Zeit der körperlichen

Reife in einem sehr ungünstigen Milieu

erleben müssen. Uebermut, Pöbel haf-

tigkeit und sittliche Verirrungen sind dann

oft die äussern Zeichen der innern, der
seelischen Not. Und doch lebt auch in ihrem
tiefsten Innern, verschüttet durch eine rauhe

Wirklichkeit, ein besseres Ich, eine Sehnsucht

nach reicheren Quellen. Die Weckung
wahrer Lebensfreude, die Stärkung der
Selbstachtung und die Klärung der verworrenen,

falschen Lebensauffassung müssen

durch vertrauensvolle Aussprache und
freundschaftliche, liebevolle Hilfe Rettung
bringen. Die heute angestrebte Schulreform

auf dieser Stufe, die eine wesentliche
Förderung des Handfertigkeitsprinzips zur
Grundlage hat, kann nur dann von Erfolg
gekrönt sein, wenn es gelingt, das Manuelle
mit dem Geistigen und Moralischen und zur
Stütze derselben in Einklang zu bringen. Tat-

127



sache ist es, dass das kranke Geistige nicht
durch geistige, sondern nur durch körperliche

Arbeit, die ein Vergessen der krankhaften

Ideen zur Folge hat und im schaffenden

Gelingen wieder neue lebenskräftige Impulse
gibt, zu heilen ist. Aber gerade in diesem
Falle ist dann auch ein tieferes Eingehen auf
die wichtigsten Lebens- und Charakterfragen
der praktischen Wirklichkeit durdh Anknüpfung

an die in der Seele schlummernden
Kräffe unerlässlich. Die Reform darf somit
nicht am Aeussern haften bleiben, sie muss
tiefer greifen und den ganzen Menschen,
also auch das Heil der Seele, erfassen. Wenn
unsere Schulen, die an vielen Orten bürgerlich

sind, nicht nur bürgerlich, sondern audi
christlich sind und wenn sie von positiven,
noch christlich sind und wenn sie von positiven,

christlich überzeugten Lehrern geführt
werden, dann muss diese Reform gelingen.
Sie muss ein solides Fundament haben und
darf nicht auf dem wankenden Grund einer
heute so verkehrten öffentlichen Meinung,
der Frucht der ungläubigen, weltfremden
Philosophie und einer total egoistischen
Lebensauffassung, aufgebaut werden.

Doch, wie ist es möglich, den Weg auch zu
diesen Herzen zu finden? Verschiedene Wege
können auch hier zum Ziele führen und auf

einen, wohl den leichtesten, möchte ich in

folgendem aufmerksam machen. Durch
Vorlesen oder Erzählen einer interessanten, aber
ernsten, aus dem Leben herausgewachsenen
Begebenheit wird zunächst das Interesse

gewonnen und ein neuer Ideen- und
Interessenkreis aufgebaut. Viele Kinder müssen ja
gerade aus einer niederen, im Schmutze
wühlenden Gedankenwelt herausgerissen

werden, um wieder in einer reineren
Atmosphäre, in einer idealen Phantasiewelt zu
leben. Mit sehr gutem Erfolge benutzte ich kl
der letzten Zeit in Stellvertretung, wie übrigens

schon früher wiederholt im aktiven
Dienst die Erzählung des Kollegen Josef Hauser:

„Die Höhlenbuben im Waldiloch."
Schon mit den ersten Sätzen war das leb¬

hafte Interesse auch schlimmerer Elemente

gewonnen, und der Wunsch, mehr zu erfahren,

war in der grossen Mehrheit geweckt.
Nun konnte der Unterricht resp. die Uebung
auf dem Gebiete der Selbstbeherrschung
bereits begonnen werden. Es ist den Kindern
leicht zum Bewusstsein zu bringen, dass ein
weiteres Vorlesen nur bei tüchtiger Arbeit
und gutem Betragen möglich ist und somit
alles auf Gegenseitigkeit beruht. Die
einfache Sprache mit den kurzen, klaren Sätzen,
die tiefe Naturbetrachtung und die lebhafte

Schilderung beleben ungemein auch den

ganzen Sprachunterricht, so dass auch in dieser

Hinsicht nur Vorteile erwachsen. Dann

aber lassen sich auch eine grosse Zahl sehr

interessanter moral-ethischer Besprechungen,

zu denen der Inhalt direkt anleitet, daran
anknüpfen. Ich nenne nur einige Beispiele:
Die Macht der Gewohnheit, Müssiggang und

seine Folgen, Ungehorsam, Missverstehen,

unvernünftige Strenge, Freude an der Natur,

Notlügen, wenn du noch Vater und Mutter
hast, Heuchelei und Verstellung, die Macht
des starken Willens, Geschwisterliebe, in der
Not bildet sich der Charakter usw. Es ist hier
also eine reichliche Auswahl vorhanden.
Auch kleinere Erzählungen können sehr gute
Anknüpfungspunkte bieten, sofern sie in der
Seele schlummernde Triebe und Wünsche

wachzurufen imstande sind. In einer obern
Knabenklasse, in der sich ein falscher

Geltungstrieb durch grobe Pöbelhaftigkeit
geltend machte, hatten die sehr ins Ernste, ins

Moralische greifende Erzählung „Vom
grossen und kleinen Ich" und „Vom bösen

Gewissen" einen ungeahnten Erfolg. Es

konnte sozusagen sofort mit diesem grossen
und kleinen Ich gearbeitet werden und der
Trieb des falschen Heldentums in die fruchtbaren

Bahnen der Selbstbeherrschung und
des Gehorsams geleitet werden. Auch

Schulereignisse oder Experimente können

den Anlass zu fruchtbaren Besprechungen

bieten. Eine solche Gelegenheit bot
sich z. B. anlässlich einer Rechnungsklausur.

128



Um die Ehrlichkeit zu prüfen, legte ich das

Blatt mit den zum Teil unrichtig angegebenen

Resultaten auf das Pult und verliess des

Zimmer. Mehrere unzuverlässige Schüler
benutzten nun die Gelegenheit, um die Resultate

abzuschreiben. Wie gross war dann am
Nachmittag die Ueberraschung der entlarvten

Sünder! Sie werden die Besprechung
über die verhängnisvollen Folgen der
Unehrlichkeit Im praktischen Leben, in das sie

ja bald eintreten werden, kaum mehr

vergessen.

In diesen Zusammenhang gehören wohl
auch die Erfahrungen auf dem Gebiete der
sexuellen Pädagogik. Es gibt auf diesem
Gebiete zweifellos ein Wissen, das zum
Gewissen wird, und eine Unwissenheit, die zum
Schlimmsten führen kann. Besonders schlimm
und verhängnisvoll ist es, wenn die schmutzigen

Wellen einer rohen Strassenaufklärung
oder gar direkter Verführung ein harmloses

Kind, bevor es sittlich und religiös erstarkt

ist, überfluten. Und diese Gefahr ist leider
heutzutage sehr gross. Deshalb ist es unbedingt

die Pflicht der Erzieher, alle Mittel
anzuwenden, um dem Kinde diese stürmische

Zeit zu erleichtern und ihm zu helfen, dass

es ohne Schiffbruch diese gefährlichen Klippen

umsegeln kann. Die Erziehung zur
Selbstbeherrschung, zur Offenheit, Freude
und Arbeitsamkeit, zu vernünftigem Sport
und Abhärtung, ritterlichem Benehmen

gegenüber den Schwestern oder Mädchen von
Seite der Knaben, zu Einfachheit in Kleidung
und Nahrung und besonders auch zu
freudiger Erfüllung der religiösen Pflichten ist
schon ein mächtiger Damm, der diese
trüben Fluten fernzuhalten imstande ist. Aber,

wenn diese Dämme einzubrechen drohen,

wenn schlimme Verführung zu befürchten ist

oder auch der gesunde Drang nadh klarem
Wissen den jungen Menschen erfüllt, dann
erwächst wohl den Erziehern die keineswegs
leichte Aufgabe, den Schleier über dieses

Geheimnis in der Natur in diskreter Weise zu
lüften. Aber dieses muss von höheren Ge¬

sichtspunkten aus geschehen und darf, um es
nicht ins Tierische hinunterzuziehen, nidht zu
sehr ins Biologische hineingreifen. Diese

Aufklärung zu geben, ist natürlich in erster
Linie die Aufgabe der Eltern. Aber wie selten

wird das in richtiger Weise oder
überhaupt gemacht! So kann diese Aufgabe auch

dem Religionsldhrer oder der Schule zufallen.

Wo Ehrfurcht und Liebe den Erzieher

mit dem Kinde verbinden, kann eine
derartige Aussprache nur zum Segen gereichen.
Unruhe und Zweifel werden behoben, das

Gewissen geklärt und beruhigt und die Liebe

zu den Eltern, namentlich zur Mutter, wesentlich

gefördert. Dieses erlebte ich in einer

gutgearteten, noch unverdorbenen, wie auch

in einer bereits verseuchten Klasse, die im

Auftrage des Schulratspräsidenten aufgeklärt
werden musste. In beiden Fällen legte ich

die Broschüre von Dr. med. Hans Hoppeler
in Zürich: „Woher die Kindlein kommen" zu
Grunde. Natürlich wählt man dazu eine
passende Stunde, am besten eine erste Morgenstunde,

und leitet die Besprechung mit der

Bemerkung ein, dass wir heute etwas sehr

Wichtiges behandeln möchten und dass man
den Schülern damit grosses Vertrauen

entgegenbringe. Mit gespanntester Aufmerksamkeit

folgten die Kinder jeweils dem

Gange der aufklärenden Erzählung, die sich

in diskreter und doch klarer Weise
hauptsächlich mit dem Muttergedanken befasst.

Der Vater wird in einem Satze sehr klug und
in edler Form erwähnt. Wenn man dann die
Kinder in dieser ernsten Stimmung noch darauf

aufmerksam macht, dass zwei Engel,
Schamhaftigkeit und Keuschheit, gleichsam
mit flammenden Schwertern am Eingange
dieses Kinderparadieses stehen und dass

diese nie durdh ein leichtfertiges oder gar
sündhaftes Benehmen vertrieben oder beleidigt

werden dürfen, dann kann man in den
meisten Fällen sicher sein, dass sie auch die

Mahnung befolgen, nie ohne Notwendigkeit
oder in unschicklicher Weise über das von
Gott in die Natur des Menschen gelegte Ge-

129



heimnis zu sprechen. Ruhe, Offenheit und
natürliche Fröhlichkeit nahmen nach solchen

Besprechungen wieder ihren Einzug in die
Klasse.

Wie der Religionsunterricht durch
moralpädagogische Besprechungen *, die natürlich
nicht gleichzeitig erfolgen müssen, belebt
werden kann, soll an der Geschichte des

Hauptmanns von Kaphamaum erörtert werden.

Was wir an diesem Hauptmanne in
erster Linie bewundern, sind sein starker Glaube,

sein Vertrauen, seine Bescheidenheit
und dann ganz besonders auch die
Nächstenliebe und das Mitleid mit seinem
Knechte. Drängt es uns nicht geradezu, den
Kindern zu zeigen, wie in diesem Heiden die
Erziehung zur Bescheidenheit und Wahrhaftigkeit,

zur Achtung vor der religiösen
Überzeugung des Mitmenschen, zum Hineinfühlen

in das Leid des Mitbruders und selbst
eines Sklaven oder Knechtes, zur demütigen,

gläubigen Anerkennung der göttlichen
Autorität so herrliche Früchte getragen hat?

Jesus selbst drückt ja seine Freude über den
herrlichen Charakter dieses Mannes mit den
Worten aus: „Wahrlich, einen solchen Glauben

habe ich in Israel nicht gefunden." Und
seine schönen Worte: „Herr, ich bin nicht
würdig, dass Du eingehst unter mein Dach,

* Material zur Vorbereitung so Icher Lektionen bieten

ausser die täglichen Erfahrungen Foersters

„Jugendlehre", „Gedanken und Ratschläge" von Doss

und die „Nachfolge Christi".

sondern sprich nur ein Wort, so wird mein
Knecht gesund", sind der Ausdruck einer
edlen, bescheidenen und demütigen Seele.
Sie sind deshalb auch uns zum Muster und
Vorbild für den Augenblick, wo sich unsere
Seele mit unserem Gotte zu vereinigen im
Begriffe ist, geworden. So verbindet sich das
Natürliche mit dem Uebernatürlichen, und so
verwebt sich gleichsam das Religiöse, das

Uebersinnliche, Göttliche mit dem täglichen
Leben, das es veredelt.

In vorliegender Arbeit wurde versucht,
einen alten, natürlichen Weg auf dem
Gebiete der Erziehung wieder in Erinnerung zu
rufen, um unsere Jugend vom drohenden
„moralischen Hungertod" zu reffen. Wir
wollen die Jugend nicht Moral lehren,
sondern wir wollen in ihr Kräfte wecken, wir wollen

sie sehen lehren und dem schwächlichen

Sichgehenlassen die Kraft des Widerstandes

entgegenstellen; wir wollen sie aufsteigen
lassen von der Natur zur Uebernatur, vom
irdischen zum himmlischen Glücke. Nur
durch strenge, freiwillige Zucht und
Selbstbeherrschung entwickeln sich wahnhaft freie
und starke Persönlichkeiten, und nur so kommen

wir zur Vergeistigung und Beseelung
alles körperlichen Lebens.

Im Mittelpunkte der ganzen Erziehung
steht aber Christus; denn nur er konnte mit
göttlicher Autorität von sich sagen: „Ich bin
der Weg, die Wahrheit und das Leben."

St. Gallen. J. Oesch.

Religionsunterricht

Von der Darbietung des Lehrstoffes im Religionsunterricht
Die menschliche Tätigkeit nimmt ihren

Ausgang von irgendeiner bewussten oder
unbewussten, sinnlichen oder geistigen
Wahrnehmung. Ohne Wahrnehmung
müsste der Mensch verkümmern und

elend zu gründe gehen. Wenn wir daher

die jungen Menschen geistig weiterführen

wollen, so müssen wir ihnen zu neuen

Wahrnehmungen und Erkenntnissen
verhelfen. Das geschieht durch die Darbie-

130


	Wie können wir heute unsere Jugend für eine vertiefte Lebensauffassung begeistern?

