
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 14-15: Volksbrauch und Feier

Artikel: St. Nikolausbräuche

Autor: Curti, Notker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vermehren. Selber feiern oder diese Dinge
methodisch ausnützen, das sind zwei ganz
verschiedene Sachen, die man wohl
unterscheiden soll. Es hängt daher von der Klugheit

und dem Takt des Religionslehrers sehr

viel ab. Nicht wer am besten solche Feiern

veranstalten kann, ist der beste Lehrer,
sondern der, welcher sie klug auszunützen und

ihrem eigentlichen Zwecke, der Vertiefung
des religiösen Lebens, dienstbar machen
kann. Sicher aber hat die Schule eine grosse
Aufgabe gerade darin zu erblicken, dass sie

alte Bräuche und Feste wieder lebendig
macht und ausnützt.

Vielleicht ist hier auch noch ein Wort am
Platze über die Beziehungen der profanen
Bräuche und Sitten zum Religionsunterricht.
Sehr oft sind solche Bräuche aus religiösen
Uebungen entstanden — oft aber auch sind

sie aus heidnischen Gewohnheiten hervor-

St. Nikolausbräuche
Zeren wichen Nächten sagten die Alten

und meinten damit die heiligen Zwölfe, von
denen sechs ins alte Jahr- sechs ins neue
fallen. Für eine Naturreligion, wie die der

Germanen war, sind diese Zaubernächte eine

bange Zeit, in denen die blasse Sonne zu
erlöschen droht und die Erde in Eis und Schnee

erstarrt; die richtige Zeit, um magische Kräfte

einzusetzen, um mit Licht und Feuer die
Sonne zu stärken und mit Lärm und Getöse
die schlafende Erde zu wecken und durch

beide die bösen Geister zu vertreiben.
Z'Wienächten nennen wir den Gedenktag an

Christi Geburt, an dem das Licht der Welt zu

uns kam, unsere Finsternis zu erhellen, und

haben den alten Namen sogar in der Mehrzahl

beibehalten. Schon das würde beweisen,

dass die alten Zaubernächte noch nicht

ganz vergessen sind, dass die alten

Poltergeister noch leben und in die Gnadenzeit

hineinspielen. Und das gilt nicht nur für

Christi Geburtstag, sondern auch für den

Heiligen, der am Anfang der dunklen Zeit

steht, für den heiligen Nikolaus.

gegangen und mit christlichem Gehalte
gefüllt worden. Mag es sich im einzelnen Falle

nun so oder anders verhalten, wenn der

religiöse Gehalt festgestellt werden kann, so

sind die Verwendungsmöglichkeiten im

Religionsunterricht gegeben. Oft ist geradezu

notwendig, diesen religiösen Gehalt
herauszuarbeiten und wieder bewusst zu machen,

damit der Brauch oder das Fest nicht allen
Sinn verliere und verfälscht werde. Ueber

die allgemein erzieherische Bedeutung
solcher Dinge wird an einem andern Ort
gesprochen; sicher ist nur, dass diese Bedeutung

nicht unterschätzt werden darf. Wenn

aber die christliche Gesinnung und Gesittung

die oft gar unchristlich anmutenden
Bräuche nicht ganz aus ihrem Bereiche ent-
lässt, so kann das nur gut sein.

Luzern. H ßürkli.

Sankt Nikolaus war Bischof von Myra in

Lyzien und Bekenner in der letzten
Christenverfolgung. Damit ist aber auch alles gesagt,
was man sicheres von ihm weiss. Schon früh

galt er als grosser Wundertäter und wurde in

Russland der Heilige, wie etwa Sankt Patrik

in Irland oder Sankt Martin im alten Frankreich.

Auch in der lateinischen Kirche wurde

er früh hoch geehrt, wie Hraban beweist.
Noch grösseren Umfang nahm seine

Verehrung an durch die Uebertragung seiner
Gebeine nach Bari im Jahre 1087. Seither

suchten ganze Pilgerscharen den Heiligen in

Unteritalien auf. Weil indes wenig aus
seinem Leben bekannt war, hat die Legende
eingegriffen und sein Tun und Handeln mit
Wundertaten reich geschmückt. Keine
andere Erzählung aber hat den Heiligen in der

Folge so berühmt gemacht, wie die Legende
von den drei Aussteuern, die er drei Mädchen

zukommen liess, als ihr Vater in de;
Not sie preisgeben wollte. In Gestalf dreie>

goldener Kugeln zieren diese drei Aussteuern

jedes Bild des Heiligen. Durch sie ist er

539



jedenfalls zum guten Teil zu seiner Rolle als

Kinderfreund und Gabenbringer gekommen,
der er schon früh im Mittelalter war. Rein

kirchlich behandelt würde also Sankt Nikolaus

an seinem Festtag, dem 6. Dezember,
oder am Vorabend als Bischof mit Stab und

Mitra erscheinen und seine Gaben bringen,
wie es heute noch in Freiburg, im Jura und

sonst in engeren religiösen Kreisen der Fall

ist.

Das Glanzstück dieser Art bildet der Klausenabend

in Freiburg, wo der Heilige Stadtpatron
ist. Dort haben die Kollegianer die ganze
Festveranstaltung übernommen. Wenn es am Klau-
senmarktabend zu dunkeln beginnt, ziehen die
Kantonsschüler hinunter zum Bahnhof, zuerst
etwa dreissig Sänger, meist jüngere Buben,
dann eine Pfeifergruppe und Tambouren, rechts
und links begleitet von einer Schar Fackelträger.

Nach dem Takt der Trommeln bewegt
sich der Zug in die Stadt. Zuletzt die Hauptperson,

der heilige Nikolaus mit zwei Huttenträgern

als Begleitern. So geht es hinunter zur
Linde und zum Kornhaus, während Sankt Nikolaus

beständig aus den Rückkörben seiner
Begleiter Süssigkeiten unter die Kinder wirft. Vor
der Grenette singt der Chor unter Piccolobe-

gleitung das alte Sankt-Nikolauslied, und darauf

hält Sankt Nikolaus (auch ein Kollegianer) seine

Ansprache an die Kinder. Ganz Freiburg ist auf

der Gasse, besonders die Jugend, alles hat

Freude an dem Aufzug, sodass von Kantonsschülern

mit einem Seil für den Zug der Platz

freigehalten werden muss. Erst wenn Sankt Nikolaus

abgetreten Ist, nimmt der Klausenmarkt

seinen Fortgang, jetzt namentlich in

Klausartikeln.

Aber nicht immer ist die Gestalt des Heiligen

so kirchlich geblieben. Schon früh hat

das Volk das Aeussere des beliebten
Bischofs umgemodelt, dessen Beliebtheit schon

die abgeschliffenen und angeglichenen
Formen seines Namens beweisen; Sanktnikla-us,

Samichlaus, Santi-Glois, Chlaus, Chlauser.

Vor ahem hat sich das Volk mit der Mitra
befasst, mit der „Ifele", wie sie allgemein
heissf. Es war auch gar zu verlockend, an
den dunkein Winterabenden den alten Licht¬

zauber wieder aufzunehmen. Man machte
also „Ifelen" aus Papier, schnitt Figuren aus,
hinterklebte sie farbig und stellte ein Licht

hinein. Noch heute zieht der Samichlaus in

vielen Gegenden mit seiner erleuchteten
Mitra zu seinen Kindern. Und um die ganze
Grösse dieses Besuches zu ermessen, muss

man selbst das prickelnde Gemisch von
Furcht und Hoffnung, Angst und Erwartung
erlebt haben, wenn am Kiausenabend die
Haustüre ging, schwere Tritte durch den

Gang kamen und auf der dunklen Stiege
der milde Lichtschein der „Ifelen"
aufblitzte. In katholischen Gegenden hat in

der Folge die Mitra fast immer wenigstens
ihre Form behalten, weil man dort doch

von Zeit zu Zeit den Bischof im Ornat sah

und wusste, wie eine Mitra aussieht. Nur
hat sie sich z. B. in Küssnacht am Rigi zu
einer Dimension ausgewachsen, dass das

Anfertigen und Tragen eine Leistung
darstellt, muss sie doch mit beiden Händen

hochgehalten werden, damit sie auf dem

Kopfe bleibt. Etwas kleiner sind die „Ifelen"
in Arth, aber gleich reich ausgestattet in

Scherenschnitt mit unterlegtem farbigem
Seidenpapier, um die Lichtwirkung um so

magischer zu machen. Die einzige katholische

Gegend, in der die Mitra ihre Form

stark verloren hat, ist Kaltbrunn (St. Gallen).
Dort geht der beleuchtete Hut über den

ganzen Kopf und muss deshalb mit Oeff-

nungen für Augen und Mund versehen werden.

Somit hangen die Kaltbrunnerkläuse —
es sind deren elf — mehr mit den Klausen

am Zürichsee zusammen, bei denen die
Lichthüte auch über den ganzen Kopf
hinunter reichen. Seit 1921 hat die Klaussitte
selbst in der Stadt Zürich einen neuen
Aufschwung genommen, da die Wollishofer-
kläuse jedes Jahr am sechsten Dezember

zu fünfzig, hundert und mehr durch die
Altstadt von Zürich ziehen. Wenn schon in

Rapperswil im 18. Jahrhundert von der
Kirche mehrere Kläuse ausstaffiert wurden,
so steigt ihre Zahl immer dort, wo der Klaus

540



seine ursprüngliche Bischofsgestalt mehr

oder weniger verloren hat. Noch mehr

umgewandelt ist die Mitra im Zürcher Oberland,

wo sie heute mehr einem ausgezackten

Papierzylinder gleichsieht und schon früher

ganz willkürlich geformt wurde. Am üppigsten

hat sich die Kopfbedeckung bei den

Appenzellerkläusen entwickelt, wo ganze
Alpaufzüge in Berglandschaft und ähnliche

Phantasiegebilde auf den Köpfen der Klause

zu sehen sind. Bei den Oberschanerkläusen
aber ist der Dämon perfekt geworden. Diese

wilden Masken mit dem flatternden Kopfputz

erinnern nicht mehr an Klause, sondern

an österreichische Perchten, die auch im

Namen ihre dämonische Abkunft verraten.
Wahrscheinlich ist dies nur das andere Ende

einer kreisläufigen Entwicklung: der Klaus,

der ursprünglich ein Winterdämon war und
im Mittelalter christlich umgemodelt wurde,
ist wieder Dämon geworden, Dass aber aus
dem Dämon ein Klaus geworden, hat ausser
der Legende auch der Knabenbischof oder
Narrenbischof bewirkt, der an vielen Orten

mit dem Klaus zusammenhängt, am Klaustag

nach der Vesper gewählt oder vom
gleichen ausstaffiert wurde, der auch den Sami-

chlaus besorgte. Und dieser Narrenbischof

ist in der Schweiz oft belegt, z. B. in Altdorf,
Beromünster, St. Gallen. Wo der Klaus als

Bischof auftritt, steht neben den Gaben auch

das pädagogische Moment im Vordergrund.
Der Samichlaus trägt Gebete ab und erkundigt

sich über die Aufführung der Kinder im

verflossenen Jahr. Damit aber der Heilige
im klaren sei über seine Schützlinge, schreiben

die Kinder in Samnaun ihre Leistungen
auf Papier, in Schwyz legen sie nach altem

Herkommen ein Kerbholz, die Klausbeile

an, auf dem die verrichteten Gebete durch

Hicke angedeutet sind.

Sobald aber der Dämon hervortritt und

die Mitra ihre Form verliert, kommt zum

Lichtmotiv ein anderes, der Lärm. — All die

vielen Wollishoferkläuse haben Glocken
oder Treicheln, und der Klaus aus dem Zür¬

cher Oberland schleppt an seinem Gurt eine
wahre Mannslast an Glocken, während die
Oberschaner mit der Pretsche ihren Lärm

verführen, ein Instrument, das sonst besonders

den Narren eignet. Und wenn die

Appenzeller oder Stäfnerkläuse durch

Bewegungen und Springen sogar noch Takt in

den Lärm bringen, so wird man unwillkürlich

an einen alten Kulftanz erinnert. Diese
Klasse von Kläusen hält sich auch nicht mehr

an den alten Klaustag. Sie erscheinen
gewöhnlich um Silvester und Neujahr, und vom
heiligen Bischof ist lediglich der Name
geblieben.

Wenn man aber beim Samichlaus am
dämonischen Zuge zweifeln könnte, so ist das
bei seiner Begleitung nicht mehr der
Fall. Bei ihr ist gewöhnlich die
Lärmbeschwörung die Hauptsache. Der in Deutschland

häufige Name des ersten Begleiters
Knecht Ruppreht, was einen rauhen Precht

bedeutet, kommt in der Schweiz ganz selten
und vereinzelt vor. Bei uns nennt man ihn

Butzli, Schmutzli, Knecht oder Diener, Tüs-

seler, Tschemel, Geiggel, Pere fouettard.

Hat der Klaus eine pädagogische Mission,
so fällt dem Schmutzli der strafende Teil

zu. Schon durch sein Aeusseres muss er
Furcht erwecken. Da spielt ein geschwärztes
Gesicht, ein struppiger Bart, ein Kapuzenmantel

eine grosse Rolle, und damit das

Lichtsymbol nicht ganz fehle, trägt in Arth
der Schmutzli sorgsam sein Räbeniichtlein

am Stecken.

Ein wichtiger Begleiter des Klaus ist auch

der Esel, für den an vielen Orten von den
Kindern Heu hingelegt wird. Oft ist es in

Wirklichkeit ein Reittier, Esel oder Pferd,

meist aber mimt ein Bursche dieses Tier. Oft
wird behauptet, Sankt Nikolaus habe sein

Reitpferd durch Uebertragung vom heiligen
Martin bekommen. Nach einer anderen
Theorie ist es das Pferd des Wodan, der in

den heiligen Zwölfen auf seinem Schimmel
durch die Lüfte rast. In Disentis stellt ein

541



Bursche mit Eselmaske das Tier vor.
Volkstümlich weiter gebildet ist der Esel in

Kaltbrunn. Seine Kopfbedeckung ähnelt der der

Klause, geht aber in eine Kuppel über. Dabei

sieht es aus, als ob er auf einem Steckenpferd

ritte, dessen Kopf aus dem weissen

Mantel hervorschaut. Aber dieser Kopf ist

der eines Fabeltiers, wie der Schnabelgeiss

aus dem Knonaueramt, und da der Eseltreiber

sein Tier mit dem Ruf ,,oh, Burig, oh,"
antreibt, :st die Verwandtschaft mir dem
Esel im Zürcher Oberland nicht zu verkennen,

der meist Gurri genannt wird u-nd ein

ganz altertümliches Geistertier darstellt. Ein

Bursche hält dort mit erhobenem Arm einen

wolligen Tierkopf mit klaffendem Rachen

und eisernen Zähnen, die beim Zuklappen
ertönen, wen man ihm Geld in den Rachen

wirft. Den Hauptlärm aber machen die übrigen

Begleiter, die zu einem richtigen Klausjagen

gehören und tragen Klausschellen

oder Klaustreicheln. Schon der Name

sagt, dass jetzt nicht mehr der Klaus,

sondern die wilde Jagd, die Schellen
und Treicheln die Hauptsache sind. Diese

Burschen bleiben drum auch immer draus-

sen, wenn der Samichlaus in die Häuser

geht, und halten so einen gewissen
Abstand vom Heiligen. Dafür leisten sie dann

an Lärm, was eine Schar junger Leute im

richtigen Alter zu leisten vermag! Keine

grosse Fertigkeit verlangen Glocken und

Treicheln; die kurzstieligen Peitschen aber
setzen Uebung und Kunst voraus. Bis der
Kreuzstrich oder der grosse Strich gelingt,
der bis eine Stunde weit hörbar ist, muss ein

Bursche sich lange vorbereiten. So galten
die Kaltbrunner-Klepfer als Künstler in der

Geisseifertigkeit. Dass dieser Lärm eine alte

Zauberhandlung ist, sieht man am deutlichsten,

wenn in der Innerschweiz, besonders

bei Bäumen gelärmt wird, um ihre
Fruchtbarkeit zu erhöhen. Am Klausentag erschallt

in Unterwaiden und Luzem vielerorts das

ganze Land vom Getöse der Klausjagd. Die

halbe Nacht hindurch geht es über Berge
und Tal, als ob das wütige Heer durchs
Land brauste; vom heiligen Bischof merkt

man wenig mehr, fast so wenig wie beim

Klausspiel in Stäfa, wo Zürcherkläuse mit
Lichthüten, Lachnerböggen mit Treicheln und

Schellen, auf die Anfeuerung des Eseltreibers

hin einen Tanz im Kreis aufführen und
ihre Glocken im Takte läuten lassen.

So kann man beim Klausen in der Schweiz
die ganze Entwicklung ablesen, vom sittsamen

heiligen Bischof bis zum ausgesprochen
urzeitlichen Winterdämon, und zwar macht
da die ganze Schweiz mit, mit Ausnahme der
Tessiner und der protestantischen Welschen.
Besonders für die deutsche Schweiz wird
derGhlaus seine Zugkraft behalten, und wenn
am 6. Dezember die Klausenglocken tönen,

steigt in vielen Herzen eine Erinnerung auf
an alte Zeiten, an die Zeiten der Jugend,
drum sei hier geschlossen mit einem alten

Kinderspruch an den St. Nikolaus:

Heiige, heilige Samichlaus, Bischof,
Der im Himmel oben ist,

Ufgeopferet hät.

D/sentis. P. Notker Curti,

Volksschule

Schülerfreuden im Lötschental
In den Walliser Bergdörfern gehen die

Kinder bloss sechs Monate in die Schule;
in der übrigen Zeit müssen sie daheim den

Eltern helfen oder schon ihr Brot verdienen,
meistens als Hirten. Die Schulzeit wird aber
vorzüglich ausgenützt. Die zwei halben Fe-

542


	St. Nikolausbräuche

