Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 4

Artikel: Erziehung des Kindes zur Personlichkeit
Autor: Steinmann, Elsa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-525533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-525533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. JUNI 1941

28. JAHRGANG + Nr. 4

Erziehung des Kindes zur Personlichkeit®

.,Unsere Zeit kennt die Personlichkeit nicht
mehr; sie kennt nur noch den Massen-, den
Herdenmenschen." Wie steht es denn mit
dieser heutzutage so oft ausgesprochenen
Behauptung? Stimmt sie oder stimmt sie
nicht?

Durchwandern wir die Strassen unserer
Stadte und beobachten wir die Menschen,
denen wir begegnen, so scheint uns dieser
Vorwurf an unsere Zeit nicht unberechtigt zu
sein. Denn achten wir darauf, was auf der
Strasse, in den Gaststatten, in Kaufhausern,
in Kinos und Theatern geredet wird, so ver-
nehmen wir fast Uberall dieselben Gesprache
— was wiederum auf gleiche Gedanken-
gange schliessen {asst —, Uberall stossen wir
auf gleiche Interessen, gleiche Sorgen,
gleiche Angste, Ja, wir gewahren, dass die-
ses Gleichsein sich bis in die Korperbewe-
gungen feststellen lasst. Und je mehr Men-
schen wir beobachten, desto starker fallt uns
auf, wie selten wir heutzutage Frauen und
Manner antreffen, deren Antlitz ein starkes
personliches Eigenleben verrat. Allenthalben
begegnen wir langweiligen, leeren Masken-

* Dieser Aufsatz, der als Betrachtung einer Mui-
ter auch dem Berufserzieher Wertvolles bieten dirfte,
ist ein Kapitel in dem neuerschienenen Biichlein cer
bekannten kath. Stein-
mann: ,Kluge Miitter, glickliche Kin-
der" (Verlag Benziger, Einsiedeln, Pappband Fran-
ken 3.70). Er war schon vor Erscheinen des Werk-
leins gesetzt, kann aber erst jetzt veroffentlicht wer-
den und mdge zum Lesen und Schenken des von
miitterlicher Liebe und erzieherischem Feinsinn le-
bendig und leichtverstandlich geschriebenen Blich-
leins anregen. — Red.

Jugendschriftstellerin  Elsa

gesichtern, deren Ausdrucklosigkeit uns un-
willkirlich an die Puppen in unsern Coiffeur-
und Modeschaufenstern erinnern.
Durchstreifen wir aber mit offenen Augen
Feld und Wald, dann sehen wir, dass nicht nur
jeder Baum vom andern verschieden ist, son-
dern dass sogar jede Blume, jeder Pilz ein
eigenes Gesicht hat, ein eigenes Dasein fuhrt.
All diese Baume, Blumen und Pilze aber be-
wahren ihre ausgesprochene Eigenart, trotz-
dem sie im gleichen Walde wachsen, trotz-
dem der gleiche Regen auf sie niedertropft,
der gleiche Wind lber sie hinweht. Bald
vernehmen wir auch, dass jeder Buchfink
seine eigenen Triller aus der Kehle schmet-
tert, dass jede Lerche, jede Amsel ihr eigenes
Lied singt. Und wir sehen, dass keine Wolke
am Himmel der andern gleich ist, dass jeder
Stern in seinem eigenen Lichte funkelt, dass
jedes Tier seinen besondern Gang hat, jeder
Berg, jeder Stein seine eigene Form aufweist.
Alles hat hier draussen sein eigenes Gesicht,
sein eigenes Leben, sein eigenes Sein.
Mitten in dieser fast unfassbaren Mannig-
faltigkeit der Schopfung aber ist es aus-
gerechnet dem Menschen eingefallen, eine
Puppe, ja, eine Serienpuppe zu werden!
Dem Menschen, der von der Natur so unver-
gleichlich reicher als jeder Stein, jede
Pflanze, jedes Tier ausgestattet wurde; dem
Menschen, der, wenn man genau hinsieht,
die ganze Schépfung in sich fragt: das Sein
des Steines, das Leben der Pflanze, die
ganze Empfindungswelt des Tieres, der
obendrein Verstand und Wille mitbekommen
hat, die geistigen Krafte, die ihn himmelhoch

113



Uber jedes andere Geschopf, himmelhoch
Uber die ganze Sternenwelt hinausheben, die
aus jedem einzelnen Menschen einen Konig
mit eigenem Reich machen.

Hat man dies alles festgestellt und wohl
uberdacht und kehrt man darauf wieder nach
der Stadt zurlick und besieht sich von neuem
die Schaufenstermenschen, dann fragt man
sich unwillkUrlich: Wie ist es moglich gewor-
den, dass der Mensch, der von der Natur mit
so viel Reichtum, so grosser Schénheit, so
hoher Wirde ausgestattet wurde, sich zur
Schablone, zu diesem der Menschennatur so
ganzlich zuwiderlaufenden Gleichsein hat
erniedrigen lassen? Dass der Mensch das
Menschsein vergessen hat, dass er nicht mehr
Person, sondern Puppe ist, eine dumme,
hohle Puppe, die schreit oder lacht, je nach-
dem man ihr auf den Bauch oder den Ricken
klopft, die mit dem Kopf ,,ja" oder ,,nein”
wackelt, wenn man sie am Schnirlein zieht,
die sich verbeugt oder steif geradeaus blickt,
ganz nach dem Wunsch dessen, der mit ihr
spielt?

Wie ist solches mdglich geworden?

Kommt dies nicht zum grossen Teil davon,
dass der Mensch nicht mehr er selbst ist?
Jedes Tier, jede Pflanze ist sich selbst, und
darum ein Ganzes. Der Mensch aber ist nicht
mehr er selbst und deshalb ist er kein Ganzes
mehr.

Warum empfinden wir wohl eine Eiche, die
mit ihrem gewaltigen Stamm, ihren mach-
tigen Asten in voller Kraft am Waldrand
steht, als so ganz besonders schén? Weil sie
ein Ganzes ist; das heisst, weil sie sich so
entwickelt und entfaltet hat, wie es ihrer
Natur entspricht und dabei zu dem konig-
lichen Baum wurde, den wir bewundern.

Der Mensch allein ist kein Ganzes mehr.
Denn ware er es, dann ware er eine Person-
lichkeit. Wir aber sind Schablonen geworden,
Stlicke, Maschinen. Anstatt uns an allem,
was Sein, was Leben hat, zu erfreuen, anstatt
die lebendige Wunderwelt anzustaunen, von
ihr zu lernen, fingen wir an, die Maschinen

114

anzustaunen, wenn nicht gar anzubeten. Und
bei dieser (bertriebenen Verehrung fur
alles, was Rader und Treibriemen hat, sind
wir zuletzt selber zur Maschine, zum Stick-
werk geworden und haben dariber den
Menschen in uns vergessen, Die kalte Mate-
rie wurde die Beherrscherin unserer Welt.
Das Lebendige, der Mensch, rutschte von
dem ihm zukommenden Ehrenplatz in den
zweiten, dritten und vierten Rang hinunter,
wurde zum Beherrschten, zum Sklaven.

Denken wir nur einmal an unsere Einstel-
lung zum Geld, an unser Verhaltnis zu den
goldenen, silbernen, nickelnen und kupfer-
nen Metallsticken, zu den grinen, blauen
und roten Papierfetzen. Wie sind wir von
diesen toten, abgeschliffenen, schmutzigen
Gotzen abhangig, wie sehr sind wir in ihrem
Bann!

Und wie oft kommt es vor, dass wir, ohne
den leisesten Gewissensbiss zu spiren, auch
unsern Kindern diese verkehrte Bewertung
aller Dinge beibringen, die uns Metall- und
Papierverehrung gebracht haben.

Unléngst begegneten mir zwei aus der
Schule heimkehrende Madchen. Das grossere
sagte zum kleineren: ,,Hor mal, Rosli, wes-
halb gehst du eigentlich immer mit Irmgard,
diesem dummen, verzogenen, frechen Frat-
zen?"' Und was antwortete das kleine Rosli?

. ,Aber Meieli, Irmgards Eltern sind doch
so reiche Leutel"

So also unterhalten sich unsere Kinder auf
der Strasse. Ein Kind darf also dumm, frech
und verzogen sein, die andern gehen den-
noch mit ihm, weil seine Eltern reiche Leute
sind. Da bewertet also schon das Kind den
Kameraden nicht danach, ob er gut oder
schlecht, fleissig oder faul, brav oder ein
Nichtsnutz sei, sondern nach dem Besitz sei-
ner Eltern, also nach etwas, das vielleicht
schon morgen nicht mehr ist. Denn was hangt
gegenwartig an einem noch dinneren Faden
an uns, als das Vermogen?

Stréduben wir uns doch nicht langer da-
gegen, aus der Umwertung aller Dinge das



zu lernen, was uns der Schopfer selbst un-
missverstandlich damit beibringen will: dass
wir uns auf unser Menschentum zuriickbesin-
nen, das heisst, unsern Kindern beibringen,
dass es fur alle Hochachtung nur einen
Mafstab, fur die Verehrung eines Menschen
nur ein Kriterium gibt: seine Gite, seine
Gerechtigkeit, seinen Fleiss, seine Sitten-
reinheit.

Dann setzen wir Totes Uber Lebendiges,
Stickwerk Uber Ganzes, Minderwertiges
Uber Hochwertiges, dann stellen wir die
natirliche Ordnung der Dinge, die Welt-
ordnung selber auf den Kopf. Beginnt man
jedoch an jener Ordnung zu riHeln, an ihr
herumzuflicken, so gerat man nach und nach
unvermeidlich in jenes Chaos, in dem wir
uns heute befinden.

Aber wie sich aus dieser Verwirrung wie-
der herausfinden? Wie vom Stiickwerk zum
Ganzen, wie von der Maschine zum Men-
schen zurlickkehren? Und vor allem: wie sol-
len wir es anpacken, dass doch wenigstens
bei unsern Kindern die Dinge wieder an
jenen Platz rlcken, an den sie hingehoren,
dass bei unsern Kindern wieder der Mensch
die erste Stelle einnehme, die Maschine und
alles, was damit zusammenhéangt, wieder zum
Diener des Menschen werde?

Wenden wir uns nun der Betrachtung des
Ganzen und des Stlickwerkes zu: Der Unter-
schied von Ganzem und Stiickwerk ist der,
dass das Ganze von innen aufgebaut, das
Stiickwerk von aussen zusammengesetzt wird,
dass das Ganze sich selbst macht, das Stiick-
werk aber gemacht wird.

Wollen wir also unsere Kinder wieder zu
ganzen Menschen, zu Personlichkeiten erzie-
hen, so missen wir mit dem Aufbau von
innen beginnen.

Was aber soll sich nun in diesem Innern
befinden, damit daraus ein Ganzes aufgebaut
werden kann?

In diesem Innern gibt es, wenn man genau
hinsieht, erstaunlich viele Dinge, auch solche,
die gar nicht hineingehdren. Zum Aufbauen
ist insbesondere zweierlei notwendig: Ver-

nunft und Wille. Soll der Mensch Personlich-

keit werden, muss er denken und wollen

konnen.

,Denken?"’ werden die meisten von uns
sagen, ,,denken? . . . Nun, das verstehen wir
sicher."”

Gewiss, Vernunft und Verstand sind uns
von der Natur geschenkt worden. Das Den-
kenkonnen gehort zum vornehmsten Besitz
jedes Menschen. Aber — und da stossen wir
auf eine der wundesten Stellen der heutigen
Welt —: man l&sst uns keine Zeit mehr zum
eigenen Denken.

Was stiirzt doch nicht alles taglich, stind-
lich durch Zeitungen, Kino und Rundfunk
auf uns ein! An sich kénnten diese Einrich-
tungen, vor allem Rundfunk und Kino, zu
wirklichen Freudenquellen fir uns werden;
aber wie selten werden gerade diese beiden
grossartigen Erfindungen mit Vernunft ge-
braucht! Statt Uber die Dinge Herr zu sein,
auszuwahlen, masszuhalten und dieses Aus-
wahlen und Masshalten auch unsern Kindern
frihzeitig beizubringen, lassen wir uns im-
mer wieder von den Dingen beherrschen,
geraten véllig in ihre Gewalt. Denken wir
nur an die vielen, die das Radio den ganzen
Tag laufen lassen, die Abend fir Abend im
Kino sitzen, die meinen, sie missten jede
Zeitung vom ersten bis zum letzten Buch-
staben durchlesen und die unzdhligen Zeit-
schriften als beste Quelle ihrer Bildung be-
trachten! Wie eine Sintflut lassen sie alles
wahl- und wehrlos auf sich einstirzen. I|hr
Gehirn, alle ihre Sinne nehmen nur noch auf.
Sie selber kommen nie mehr zur Besinnung,
nie mehr zur Ruhe, nie mehr zum eigenen
selbstandigen Denken. So aber verlernen
sie das Denken und sind zuletzt nicht mehr
dazu fahig.

Auf diese Weise werden dann jene Leute
grossgezogen, die kein eigenes Urteil mehr
besitzen. Sie beziehen es als Fertigware von
aussen und geben es kritiklos an Dritte wei-
ter. An Stelle eines gesunden, lebendigen,
eigenen Verstandes haben diese Leute in
ihren Gehirnen eine Art langweiliger Denk-

115



maschinen, die nur noch Dutzendgedanken
hervorbringen.

Ganz ahnlich verhalt es sich mit dem
Willen, der zweiten vornehmen Geistes-
kraft. Anstatt das zu wollen und das zu tun,
was uns gut und verninftig scheint, also un-
sern Willen durch unsere Einsicht zu leiten,
lassen wir uns meistens von aussen bestim-
men und tfreiben. Und so geschieht es, dass
unser Wille, anstatt durch tagliche Ubung,
durch tégliches Gebrauchtwerden von Jahr
zu Jahr kraftiger und entschiedener zu wer-
den — wie das seiner natiirlichen Entwick-
lung entspréche —, vom Nichtbenutztwerden
entweder blind oder lahm wird. Beides ist
fur die personliche Entwicklung gleich ge-
fahrlich, gleich verderblich.

Will man also von innen ein Ganzes, eine
Personlichkeit aufbauen, so muss man den-
ken und wollen kénnen. Dabei aber dirfen
wir eines nicht vergessen: die Ausbildung
des Allerbesten, des Allervornehmsten, das
der Mensch besitzt: die Ausbildung des
Gemites, die Ausbildung des Herzens.

Das Gemdt ist noch unvergleichlich wert-
voller als Vernunft und Wille; es liegt in der
Tiefe der geistigen Vermdgen, es liegt im
Grund, in der allertiefsten menschlichen
Schicht.  Nicht umsonst behaupteten die
grossen Denker und Mystiker des Mittelalters,
das Gemut sei der Sitz des Gottlichen
im Menschen; dort, in der Tiete prage Gott
sein Bild ein; dort, im Gemdut wirke er, dort
spreche er. Das Gemlt sei das Starke in uns,
das Beharrliche, das, was im Guten gegen
das Schlechte beharre, im Géttlichen gegen
das Widergottliche.

Zweifellos gehort das Gemut, das Herz
zum ganzen Menschen. Es gehort zum
Menschsein wie die Wurzeln zum Baum, wie
der Duft zum Veilchen, wie das Fliessen zum
Woasser, wie der Glanz zur Sonne, wie das
Sausen zum Wind. Das Gemit gibt den
Gedanken die Farbe, dem Willen den
Schwung, allem Tun Kraft und Warme.

116

Was aber haben wir mit dieser allervor-
nehmsten Gabe der Natur an den Menschen
getan? Wir haben sie beiseite gestellt, aus-
geschaltet, zertreten. Was aber ist die Folge
solchen Tuns? . . . Die heutige Welt. Diese
kalte, harte, teuflisch grausame und erbar-
mungslose Welt. Wie selten trifft man doch
heute einen gemitvollen oder einen gemit-
lichen Menschen, in dessen Nahe es einem
wohl und gliicklich zumute wird!

Menschen, die denken, sogar scharf den-
ken konnen, sind auch heute noch keine
Seltenheit. Auch an Leuten mit starkem, ja
mit stdhlernem Willen leidet die heutige
Menschheit keinen Mangel, Aber wie selten
findet man Menschen mit tiefem Gemit, mit
unverdorbenem, edlem Herzen?

Pflegten wir unser eigenes Gemit und das
unserer Kinder besser, raumten wir ihm wie-
der den ersten Platz ein, jenen Platz, der ihm
gebihrt, dann ware unsere Welt bald schén
und hell, dann wirde sie bald zu dem, wozu
sie uns urspriinglich geschenkt wurde: zum
Paradies.

Denn wie wére es moglich, dass ein
Mensch, der Gemiit, Herz und Liebe besitzt
— das alles ist dasselbe —, einen andern
Menschen quélen oder totschlagen konnte?
Dass er, wenn er selber satt ist, den Hunger
des andern mitanzusehen vermochte? Dass
sich einer am Ofen breit macht, wenn der
andere friert? Dass einer das Geld auf einen
kalten Haufen zusammenschaufelt, wenn er
damit ringsum Not und Elend lindern konnte?
Die grosse Schwache unserer Zeit liegt im
Gemiitsleben, im Herzen; dort fehlt es am
meisten bei uns allen.

Zum Aufbau, zur Formung der Personlich-
keit braucht es also Verstand und Willen, die
geistigen Kréafte und ein lauteres Gemit. Dar-
aus folgt aber, dass man, um eine Personlich-
keit zu werden, vor allem ein einfacher,
natirlicher, glitiger Mensch sein muss.

natiurliche
Mensch, den wir in unserm Volk, ins-

Der einfache,



besondere in unserm Landvolk noch haufig
antreffen, braucht seinen Verstand, seinen
Willen, und auch das Gemut kommt fir ihn
stets zu seinem Recht.

Einfachheit und Natiirlichkeit sind die bei-
den Grundfesten alles echten Menschen-
tums. Das dirfen wir nie vergessen, wenn
wir mit Kindern zusammenleben.

Wie das Ganze, sind auch Einfachheit und
Natirlichkeit der modernen Zeit verloren
gegangen. Darlber braucht man sich nicht
zu wundern; denn sie sind ihrer Natur nach
gegenseitig bedingt. Blickt man mit offenen
Augen in die Welt, so kann man immer wie-
der beobachten, dass einfache Menschen
natlrliche Menschen und natiirliche Men-
schen ganze Menschen sind.

In der Erziehung heisst es denn auch ganz
besonders darauf achten, dass Natirlichkeit
und Einfachheit unsern Kindern nie verloren
gehen, dass sie ihnen nie entrissen werden.
Denn lassen wir das geschehen, dann bringen
wir unsere Kinder um eines der grossten
Lebensgiiter.

Wie angenehm, wie anspruchslos wirken
natlrliche Menschen! Wie herzlich kdnnen
sie sich Uber die kleinsten Dinge freuen! Wie
einfach und senkrecht stehen sie dem Leben
gegenuber! Naturliche Menschen werden nie
vom Eigendiinkel geplagt, noch weniger
vom Walzen schwerer Probleme. Sie neh-
men den Tag, wie er kommt, Sie bleiben
ruhig auf dem ihnen vom Schicksal zugewie-
senen Platz, fillen ihn ganz aus, suchen aus
allem das Beste zu machen, sind imstande,
allem eine kleine Freude abzugewinnen. Sie
bleiben sich selbst treu.

Bisher haben wir uns ausschliesslich mit
dem Innern des Menschen abgegeben. Zum
Menschen aber gehort auch der Leib,
der selbstverstandlich ins Ganze miteinbe-
zogen werden muss. Der Korper ist der Aus-
druck, die eigentliche Offenbarung, das
lebendige Bild des Innern. Wenn der Kor-
per nicht mit dem Geist Ubereinstimmt, kann
nie ein ganzer Mensch entstehen; denn wer

den Leib vernachlassigt, kommt nie zu einem
Ganzen.

In der Einstellung zum Ko&rper stossen wir
bei uns auf zwei grundverschiedene Rich-
tungen: Fir gewisse Menschen existiert Uber-
haupt nur noch der Leib. Yom Morgen bis
zum Abend kimmern sie sich ausschliess-
lich um ihn; ihr ganzes Leben dreht sich um
seine Pflege, seine Nahrung, seine Kleidung,
seinen Schmuck. Andere Dinge kommen bei
diesen Menschen kaum zur Sprache.

Wachst ein Kind in einem solchen Leib-
kult auf, dann geht ihm diese beschrankte
Lebensauffassung meistens derart in Fleisch
und Blut Uber, dass auch bei ihm der Korper
nach und nach immer mehr den ersten Platz
einnimmt und es schliesslich irgendwie in die
vollstandige Abhéngigkeit seines Leibes ge-
rat.

Fur die Leute der entgegengesetzten Rich-
tung ist der Leib etwas, worliber man sich
entweder schamt oder was man génzlich
vernachlassigt. Zu dieser Richtung gehéren
jene Leute, denen es vollig gleichgiiltig ist,
ob sich ihre Kinder taglich waschen, ob sie
ihre Zahne putzen, ob stets saubere Wasche
und ganze Kleider fur sie bereit liegen. Dazu
gehoren jene Mdtter, die nicht einmal die
Korper ihrer eigenen Kinder kennen, die
nicht wissen, ob an diesen Kinderkorpern
alles richtig zur Entfaltung gelange, ob sich
daran alles naturgemass entwickle, ob sich
nirgends eine Neigung zur Deformation oder
zur Verkrippelung zeige. Eine solche Ver-
nachlassigung der primitivsten Elternpflichten
kann fir das spatere Leben eines Kindes die
allertraurigsten Folgen nach sich ziehen.

Denken wir nur an die Ehe und an die
Bedeutung, die hier dem Korper zufallt: Wie
stark mitbestimmend fur Gliick oder Ungliick
einer Ehe und der daraus hervorgehenden
Kinder kann es sein, ob wir einen schonen,
einen reinen, einen vollkommenen oder
einen vernachldssigten, unreinen, absfossen-
den Korper in diese Lebensgemeinschaft mit-
bringen.

117



Beide Einstellungen: die einseitige Leib-
verherrlichung, wie die einseitige Leibver-
nachlassigung sind grundfalsch, wie alles,
was einseitig ist.

Wir sind nun einmal als Menschen erschaf-
fen worden, als leib-geistige Wesen, bei
denen der Leib geradeso wie der Geist zum
Ganzen gehort.

Die Ehrfurcht vor dem Koérper — aber
nicht die Aengstlichkeit oder gar die Angst
— jene Ehrfurcht, die wir allem, was Leben
hat, schulden, seine verniinftige Pflege, seine
gesunde Ausbildung, kénnen wir unsern Kin-
dern nie friih genug beibringen.

Der Mensch ist ein leib-geistiges Wesen,
das heisst, ein Wesen, das aus Leib und Seele
besteht. Beim Leib-Seeleverhalinis aber dir-
fen wir nie aus den Augen lassen, dass es
sich dabei um etwas Lebendiges, um etwas
Ganzes handelt, im Gegensatz zur Maschine,
die aus toten Teilen besteht, welche man zu-
sammensetzen und wieder auseinandernech-
men kann.

Ein solches Zusammensetzen und wieder
Auseinanderlegen lasst sich weder beim
Menschen, noch beim Tier, noch bei der
Pflanze vornehmen. Versucht man das Le-
ben, die Seele, den Geist vom Korper zu
trennen, ist die Folge solcher Trennung der
Tod. So innig ist der Leib mit der Seele ver-
einigt, dass unser Geist nur mit Hilfe der
Sinne wahrnehmen und aufnehmen kann
und ohne Vermittlung der Sinne Uberhaupt
nichts auszudricken vermag.

Hat man dies einmal richtig erfasst, dann
versteht man auch, wie wichtig es ist, dass
man alle Sinne des Kindes
scharft Schon das Kleinkind miissen wir
zum genauen Beobachten anleiten, sein Ge-
hor auf alle Gerdusche lenken und es fiir die
richtige Aufnahme der Tone ausbilden.

Auch auf die Ausbildung und die Entwick-
lung des Geruch-, Tast- und Geschmacks-
sinnes der Kinder mussen wir grossen Wert

118

legen; denn je feiner die Sinne, desto rei-
cher wird der Mensch, desto fahiger fir das
Aufnehmen und Auskosten grosser, kleiner
und kleinster Freuden.

Fir die methodische Ausbildung aller
Sinne des Kindes gibt es eine ganze Reihe
frohlicher Spiele, die wir zu Hause, auf
Spaziergangen, bei verschiedensten Anlds-
sen mit unsern Kindern machen kénnen.

Umgekehrt ist der Geist so innig mit dem
Leib verbunden, dass jedes seelische Erleb-
nis im Korper seinen Widerhall findet.

Denken wir nur an die Auswirkung einer
grossen Freude, wie eine solche Freude das
Klopfen unseres Herzens zu beschleunigen,
uns das Blut ins Antlitz zu treiben, wie sie
mit einem Schlage ein kérperliches Unwohl-
befinden zu beseitigen vermag. Ein gros-
ses Leid hingegen kann uns derart zusetzen,
dass wir dartiber abmagern, blutarm, ja ernst-
lich krank werden kdnnen; und eine schwere
Sorge raubt uns wochenlang den Schlaf.
Und wiederum konnen wir durch die Kraft
unseres Willens nach einer Krankheit viel
rascher gesunden, als wenn wir diese Kraft
nicht anwendeten.

Bei der Erziehung zur Personlichkeit dur-
fen wir also nie die EinheitvonlLeib
und Seele unbeachtet lassen; wir mus-
sen im Gegenteil unsere ganze Aufmerk-
samkeit dem gesunden Ausgleich von kor-
perlicher und geistiger Ausbildung widmen.
Weder Korper noch Geist diirfen vernach-
ldssigt werden. Nicht nur einen Teil, son-
dern den ganzen Mensch sollen wir zu
grosstmaoglicher Vollkommenheit und Schon-
heit erziehen: den Korper, die ganze Sin-
nenwelt, Vernunft und Willen, Gemiit und
Herz. Diese Erziehung aber soll von innen
heraus geschehen, das heisst: sie soll unter
der Vorherrschaft des Geistes
stehen. Ueberall soll der Geist bestimmend

sein; denn nur der Geist kann Form geben

und pragen.

Villars sur Gléne, Elsa Steinmann.



	Erziehung des Kindes zur Persönlichkeit

