
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 4

Artikel: Erziehung des Kindes zur Persönlichkeit

Autor: Steinmann, Elsa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JUNI 1941 28. JAHRGANG Nr. 4

Erziehung des Kindes zur Persönlichkeit*

„Unsere Zeit kennt die Persönlichkeit nicht
mehr; sie kennt nur noch den Massen-, den
Herdenmenschen." Wie steht es denn mit
dieser heutzutage so oft ausgesprochenen
Behauptung? Stimmt sie oder stimmt sie

nicht?

Durchwandern wir die Strassen unserer
Städte und beobachten wir die Menschen,
denen wir begegnen, so scheint uns dieser
Vorwurf an unsere Zeit nicht unberechtigt zu
sein. Denn achten wir darauf, was auf der

Strasse, in den Gaststätten, in Kaufhäusern,
in Kinos und Theatern geredet wird, so
vernehmen wir fast überall dieselben Gespräche

— was wiederum auf gleiche Gedankengänge

schliessen lässt —, überall stossen wir
auf gleiche Interessen, gleiche Sorgen,
gleiche Ängste. Ja, wir gewahren, dass dieses

Gleichsein sich bis in die Körperbewegungen

feststellen lässt. Und je mehr
Menschen wir beobachten, desto stärker fällt uns

auf, wie selten wir heutzutage Frauen und

Männer antreffen, deren Antlitz ein starkes

persönliches Eigenleben verrät. Allenthalben

begegnen wir langweiligen, leeren Masken-

* Dieser Autsatz, der als Betrachtung einer Mutter

auch dem Berutserzieher Werfvolles bieten dürfte,
ist ein Kapitel in dem neuerschienenen Büchlein c'er

bekannten kath. Jugendschriftstellerin Elsa

Steinmann: „Kluge Mütter, glückliche Kin-
d e r" (Verlag Benziger, Einsiedein, Pappband Franken

3.70). Er war schon vor Erscheinen des Werkleins

gesetzt, kann aber erst jetzt veröffentlicht werden

und möge zum Lesen und Schenken des von
mütterlicher Liebe und erzieherischem Feinsinn

lebendig und leichtverständlich geschriebenen Büchleins

anregen. — Red.

gesichtern, deren Ausdrucklosigkeit uns
unwillkürlich an die Puppen in unsern Coiffeur-
und Modeschaufenstern erinnern.

Durchstreifen wir aber mit offenen Augen
Feld und Wald, dann sehen wir, dass nicht nur
jeder Baum vom andern verschieden ist,
sondern dass sogar jede Blume, jeder Pilz ein

eigenes Gesicht hat, ein eigenes Dasein führt.
All diese Bäume, Blumen und Pilze aber
bewahren ihre ausgesprochene Eigenart, frotz-
dem sie im gleichen Walde wachsen, trotzdem

der gleiche Regen auf sie niedertropft,
der gleiche Wind über sie hinweht. Bald

vernehmen wir auch, dass jeder Buchfink
seine eigenen Triller aus der Kehle schmettert,

dass jede Lerche, jede Amsel ihr eigenes
Lied singt. Und wir sehen, dass keine Wolke
am Himmel der andern gleich ist, dass jeder
Stern in seinem eigenen Lichte funkelt, dass

jedes Tier seinen besondern Gang hat, jeder
Berg, jeder Stein seine eigene Form aufweist.
Alles hat hier draussen sein eigenes Gesicht,
sein eigenes Leben, sein eigenes Sein.

Mitten in dieser fast unfassbaren
Mannigfaltigkeit der Schöpfung aber ist es
ausgerechnet dem Menschen eingefallen, eine

Puppe, ja, eine Serienpuppe zu werden!
Dem Menschen, der von der Natur so
unvergleichlich reicher als jeder Stein, jede
Pflanze, jedes Tier ausgesfaftet wurde; dem

Menschen, der, wenn man genau hinsieht,
die ganze Schöpfung in sich trägt: das Sein
des Steines, das Leben der Pflanze, die

ganze Empfindungswelt des Tieres, der
obendrein Versfand und Wille mitbekommen
hat, die geistigen Kräfte, die ihn himmelhoch

113



über jedes andere Geschöpf, himmelhoch
über die ganze Stemenwelt hinausheben, die

aus jedem einzelnen Menschen einen König
mit eigenem Reich machen.

Hat man dies alles festgestellt und wohl
überdacht und kehrt man darauf wieder nach

der Stadt zurück und besieht sich von neuem
die Schaufenstermenschen, dann fragt man
sich unwillkürlich: Wie ist es möglich geworden,

dass der Mensch, der von der Natur mit

so viel Reichtum, so grosser Schönheit, so

hoher Würde ausgestattet wurde, sich zur
Schablone, zu diesem der Menschennatur so

gänzlich zuwiderlaufenden Gleichsein hat

erniedrigen lassen? Dass der Mensch das

Menschsein vergessen hat, dass er nicht mehr

Person, sondern Puppe ist, eine dumme,
hohle Puppe, die schreit oder lacht, je nachdem

man ihr auf den Bauch oder den Rücken

klopft, die mit dem Kopf ,,ja" oder ,,nein"
wackelt, wenn man sie am Schnürlein zieht,
die sich verbeugt oder steif geradeaus blickt,

ganz nach dem Wunsch dessen, der mit ihr

spielt?

Wie ist solches möglich geworden?

Kommt dies nicht zum grossen Teil davon,
dass der Mensch nicht mehr er selbst ist?

Jedes Tier, jede Pflanze ist sich selbst, und

darum ein Ganzes. Der Mensch aber ist nicht
mehr er selbst und deshalb ist er kein Ganzes
mehr.

Warum empfinden wir wohl eine Eiche, die
mit ihrem gewaltigen Stamm, ihren mächtigen

Ästen in voller Kraft am Waldrand
steht, als so ganz besonders schön? Weil sie

ein Ganzes ist; das heisst, weil sie sich so

entwickelt und entfaltet hat, wie es ihrer
Natur entspricht und dabei zu dem königlichen

Baum wurde, den wir bewundern.

Der Mensch allein ist kein Ganzes mehr.

Denn wäre er es, dann wäre er eine
Persönlichkeit. Wir aber sind Schablonen geworden,
Stücke, Maschinen. Anstatt uns an allem,

was Sein, was Leben hat, zu erfreuen, anstatt
die lebendige Wunderwelt anzustaunen, von
ihr zu lernen, fingen wir an, die Maschinen

anzustaunen, wenn nicht gar anzubeten. Und

bei dieser übertriebenen Verehrung für

alles, was Räder und Treibriemen hat, sind

wir zuletzt selber zur Maschine, zum Stückwerk

geworden und haben darüber den
Menschen in uns vergessen. Die kalte Materie

wurde die Beherrscherin unserer Welt.
Das Lebendige, der Mensch, rutschte von
dem ihm zukommenden Ehrenplatz in den

zweiten, dritten und vierten Rang hinunter,
wurde zum Beherrschten, zum Sklaven.

Denken wir nur einmal an unsere Einstellung

zum Geld, an unser Verhältnis zu den

goldenen, silbernen, nickeinen und kupfernen

Metallstücken, zu den grünen, blauen
und roten Papierfetzen, Wie sind wir von
diesen toten, abgeschliffenen, schmutzigen
Götzen abhängig, wie sehr sind wir in ihrem
Bann!

Und wie oft kommt es vor, dass wir, ohne
den leisesten Gewissensbiss zu spüren, auch

unsern Kindern diese verkehrte Bewertung
aller Dinge beibringen, die uns Metall- und

Papierverehrung gebracht haben.

Unlängst begegneten mir zwei aus der
Schule heimkehrende Mädchen. Das grössere
sagte zum kleineren: „Hör mal, Rösli, weshalb

gehst du eigentlich immer mit Irmgard,
diesem dummen, verzogenen, frechen
Fratzen?" Und was antwortete das kleine Rösli?

„Aber Meieli, Irmgards Eltern sind doch
so reiche Leute!"

So also unterhalten sich unsere Kinder auf
der Strasse. Ein Kind darf also dumm, frech
und verzogen sein, die andern gehen
dennoch mit ihm, weil seine Eltern reiche Leute
sind. Da bewertet also schon das Kind den
Kameraden nicht danach, ob er gut oder
schlecht, fleissig oder faul, brav oder ein
Nichtsnutz sei, sondern nach dem Besitz seiner

Eltern, also nach etwas, das vielleicht
schon morgen nicht mehr ist. Denn was hängt
gegenwärtig an einem noch dünneren Faden

an uns, als das Vermögen?

Sträuben wir uns doch nicht länger
dagegen, aus der Umwertung aller Dinge das

114



zu lernen, was uns der Schöpfer selbst un-
missverständlich damit beibringen will: dass

wir uns auf unser Menschentum zurückbesinnen,

das heisst, unsern Kindern beibringen,
dass es für alle Hochachtung nur einen
Maßstab, für die Verehrung eines Menschen

nur ein Kriterium gibt: seine Güte, seine

Gerechtigkeit, seinen Fleiss, seine
Sittenreinheit.

Dann setzen wir Totes über Lebendiges,
Stückwerk über Ganzes, Minderwertiges
über Hochwertiges, dann stellen wir die
natürliche Ordnung der Dinge, die
Weltordnung selber auf den Kopf. Beginnt man
jedoch an jener Ordnung zu rütteln, an ihr

herumzuflicken, so gerät man nach und nach

unvermeidlich in jenes Chaos, in dem wir
uns heute befinden.

Aber wie sich aus dieser Verwirrung wieder

herausfinden? Wie vom Stückwerk zum
Ganzen, wie von der Maschine zum
Menschen zurückkehren? Und vor allem: wie sollen

wir es anpacken, dass doch wenigstens
bei unsern Kindern die Dinge wieder an

jenen Platz rücken, an den sie hingehören,
dass bei unsern Kindern wieder der Mensch
die erste Stelle einnehme, die Maschine und

alles, was damit zusammenhängt, wieder zum
Diener des Menschen werde?

Wenden wir uns nun der Betrachtung des

Ganzen und des Stückwerkes zu: Der
Unterschied von Ganzem und Stückwerk ist der,
dass das Ganze von innen aufgebaut, das

Stückwerk von aussen zusammengesetzt wird,
dass das Ganze sich selbst macht, das Stückwerk

aber gemacht wird.
Wollen wir also unsere Kinder wieder zu

ganzen Menschen, zu Persönlichkeiten erziehen,

so müssen wir mit dem Aufbau von
innen beginnen.

Was aber soll sich nun in diesem Innern

befinden, damit daraus ein Ganzes aufgebaut
werden kann?

In diesem Innern gibt es, wenn man genau
hinsieht, erstaunlich viele Dinge, auch solche,
die gar nicht hineingehören. Zum Aufbauen
ist insbesondere zweierlei notwendig: Ver¬

nunft und Wille. Soll der Mensch Persönlichkeit

werden, muss er denken und wollen
können.

„Denken?" werden die meisten von uns

sagen, „denken? Nun, das verstehen wir
sicher."

Gewiss, Vernunft und Verstand sind uns

von der Natur geschenkt worden. Das

Denkenkönnen gehört zum vornehmsten Besitz

jedes Menschen. Aber — und da stossen wir
auf eine der wundesten Stellen der heutigen
Welt —: man lässt uns keine Zeit mehr zum

eigenen Denken.
Was stürzt doch nicht alles täglich, stündlich

durch Zeitungen, Kino und Rundfunk
auf uns ein! An sich könnten diese
Einrichtungen, vor allem Rundfunk und Kino, zu
wirklichen Freudenquellen für uns werden;
aber wie selten werden gerade diese beiden

grossartigen Erfindungen mit Vernunft
gebraucht! Statt über die Dinge Herr zu sein,

auszuwählen, masszuhalten und dieses
Auswählen und Masshalten auch unsern Kindern

frühzeitig beizubringen, lassen wir uns
immer wieder von den Dingen beherrschen,

geraten völlig in ihre Gewalt. Denken wir

nur an die vielen, die das Radio den ganzen
Tag laufen lassen, die Abend für Abend im

Kino sitzen, die meinen, sie müssten jede
Zeitung vom ersten bis zum letzten
Buchstaben durchlesen und die unzähligen
Zeitschriften als beste Quelle ihrer Bildung
betrachten! Wie eine Sintflut lassen sie alles

wähl- und wehrlos auf sich einstürzen. Ihr

Gehirn, alle ihre Sinne nehmen nur noch auf.

Sie selber kommen nie mehr zur Besinnung,
nie mehr zur Ruhe, nie mehr zum eigenen
selbständigen Denken. So aber verlernen
sie das Denken und sind zuletzt nicht mehr
dazu fähig.

Auf diese Weise werden dann jene Leute

grossgezogen, die kein eigenes Urteil mehr
besitzen. Sie beziehen es als Fertigware von
aussen und geben es kritiklos an Dritte weiter.

An Stelle eines gesunden, lebendigen,
eigenen Verstandes haben diese Leute in

ihren Gehirnen eine Art langweiliger Denk-

115



maschinen, die nur noch Dutzendgedanken
hervorbringen.

Ganz ähnlich verhält es sich mit dem

Willen, der zweiten vornehmen Geisteskraft.

Anstatt das zu wollen und das zu tun,

was uns gut und vernünftig scheint, also un-
sern Willen durch unsere Einsicht zu leiten,
lassen wir uns meistens von aussen bestimmen

und treiben. Und so geschieht es, dass

unser Wille, anstatt durch tägliche Übung,
durch tägliches Gebrauchtwerden von Jahr

zu Jahr kräftiger und entschiedener zu werden

— wie das seiner natürlichen Entwicklung

entspräche —, vom Nichtbenutztwerden
entweder blind oder lahm wird. Beides ist

für die persönliche Entwicklung gleich
gefährlich, gleich verderblich.

Will man also von innen ein Ganzes, eine
Persönlichkeit aufbauen, so muss man denken

und wollen können. Dabei aber dürfen
wir eines nicht vergessen: die Ausbildung
des Allerbesten, des Allervornehmsten, das

der Mensch besitzt: die Ausbildung des

Gemütes, die Ausbildung des Herzens.

Das Gemüt ist noch unvergleichlich
wertvoller als Vernunft und Wille; es liegt in der
Tiefe der geistigen Vermögen, es liegt im

Grund, in der allertiefsten menschlichen
Schicht, Nicht umsonst behaupteten die

grossen Denker und Mystiker des Mittelalters,
das Gemüt sei der Sitz des Göttlichen
im Menschen; dort, in der Tiefe präge Gott
sein Bild ein; dort, im Gemüt wirke er, dort

spreche er. Das Gemüt sei das Starke in uns,
das Beharrliche, das, was im Guten gegen
das Schlechte beharre, im Göttlichen gegen
das Widergöttliche.

Zweifellos gehört das Gemüt, das Herz

zum ganzen Menschen. Es gehört zum
Menschsein wie die Wurzeln zum Baum, wie
der Duft zum Veilchen, wie das Fliessen zum
Wasser, wie der Glanz zur Sonne, wie das

Sausen zum Wind. Das Gemüt gibt den
Gedanken die Farbe, dem Willen den

Schwung, allem Tun Kraft und Wärme.

Was aber haben wir mit dieser
allervornehmsten Gabe der Natur an den Menschen

getan? Wir haben sie beiseite gestellt,
ausgeschaltet, zertreten. Was aber ist die Folge
solchen Tuns? Die heutige Welt. Diese

kalte, harte, teuflisch grausame und

erbarmungslose Welt. Wie selten trifft man doch
heute einen gemütvollen oder einen gemütlichen

Menschen, in dessen Nähe es einem
wohl und glücklich zumute wird!

Menschen, die denken, sogar scharf denken

können, sind auch heute noch keine
Seltenheit. Auch an Leuten mit starkem, ja
mit stählernem Willen leidet die heutige
Menschheit keinen Mangel. Aber wie selten

findet man Menschen mit tiefem Gemüt, mit
unverdorbenem, edlem Herzen?

Pflegten wir unser eigenes Gemüt und das

unserer Kinder besser, räumten wir ihm wieder

den ersten Platz ein, jenen Platz, der ihm

gebührt, dann wäre unsere Welt bald schön

und hell, dann würde sie bald zu dem, wozu
sie uns ursprünglich geschenkt wurde: zum
Paradies.

Denn wie wäre es möglich, dass ein

Mensch, der Gemüt, Herz und Liebe besitzt

— das alles ist dasselbe —, einen andern
Menschen quälen oder totschlagen könnte?
Dass er, wenn er selber satt ist, den Hunger
des andern mitanzusehen vermöchte? Dass

sich einer am Ofen breit macht, wenn der
andere friert? Dass einer das Geld auf einen
kalten Haufen zusammenschaufelt, wenn er
damit ringsum Not und Elend lindern könnte?

Die grosse Schwäche unserer Zeit Liegt im

Gemütsleben, im Herzen; dort fehlt es am
meisten bei uns allen.

Zum Aufbau, zur Formung der Persönlichkeit

braucht es also Verstand und Willen, die
geistigen Kräfte und ein lauteres Gemüt. Daraus

folgt aber, dass man, um eine Persönlichkeit

zu werden, vor altem ein einfacher,
natürlicher, gütiger Mensch sein muss.

Der einfache, natürliche
Mensch, den wir in unserm Volk, ins-

116



besondere in unserm Landvolk noch häufig
antreffen, braucht seinen Verstand, seinen

Willen, und auch das Gemüt kommt für ihn

stets zu seinem Recht.

Einfachheit und Natürlichkeit sind die beiden

Grundfesten alles echten Menschentums.

Das dürfen wir nie vergessen, wenn
wir mit Kindern zusammenleben.

Wie das Ganze, sind auch Einfachheit und

Natürlichkeit der modernen Zeit verloren

gegangen. Darüber braucht man sich nicht

zu wundern; denn sie sind ihrer Natur nach

gegenseitig bedingt. Blickt man mit offenen
Augen in die Welt, so kann man immer wieder

beobachten, dass einfache Menschen
natürliche Menschen und natürliche Men-
sdhen ganze Menschen sind.

In der Erziehung heisst es denn auch ganz
besonders darauf achten, dass Natürlichkeit
und Einfachheit unsern Kindern nie verloren
gehen, dass sie ihnen nie entrissen werden.
Denn lassen wir das geschehen, dann bringen
wir unsere Kinder um eines der grössten
Lebensgüter.

Wie angenehm, wie anspruchslos wirken
natürliche Menschen! Wie herzlich können
sie sich über die kleinsten Dinge freuen! Wie
einfach und senkrecht stehen sie dem Leben

gegenüber! Natürliche Menschen werden nie

vom Eigendünkel geplagt, noch weniger
vom Wälzen schwerer Probleme. Sie nehmen

den Tag, wie er kommt. Sie bleiben
ruhig auf dem ihnen vom Schicksal zugewiesenen

Platz, füllen ihn ganz aus, suchen aus
allem das Beste zu machen, sind imstande,
allem eine kleine Freude abzugewinnen. Sie

bleiben sich selbst treu.

Bisher haben wir uns ausschliesslich mit
dem Innern des Menschen abgegeben. Zum
Menschen aber gehört auch der Leib,
der selbstverständlich ins Ganze miteinbezogen

werden muss. Der Körper ist der
Ausdruck, die eigentliche Offenbarung, das

lebendige Bild des Innern. Wenn der Körper

nicht mit dem Geist übereinstimmt, kann

nie ein ganzer Mensch entstehen; denn wer

den Leib vernachlässigt, kommt nie zu einem
Ganzen.

In der Einstellung zum Körper stossen wir
bei uns auf zwei grundverschiedene
Richtungen: Für gewisse Menschen existiert
überhaupt nur noch der Leib. Vom Morgen bis

zum Abend kümmern sie sich ausschliesslich

um ihn; ihr ganzes Leben dreht sich um
seine Pflege, seine Nahrung, seine Kleidung,
seinen Schmuck. Andere Dinge kommen bei
diesen Menschen kaum zur Sprache.

Wächst ein Kind in einem solchen Leibkult

auf, dann geht ihm diese beschränkte

Lebensauffassung meistens derart in Fleisch

und Blut über, dass auch bei ihm der Körper
nach und nach immer mehr den ersten Platz

einnimmt und es schliesslich irgendwie in die
vollständige Abhängigkeit seines Leibes gerät.

Für die Leute der entgegengesetzten Richtung

ist der Leib etwas, worüber man sich

entweder schämt oder was man gänzlich
vernachlässigt. Zu dieser Richtung gehören
jene Leute, denen es völlig gleichgültig ist,

ob sich ihre Kinder täglich waschen, ob sie

ihre Zähne putzen, ob stets saubere Wäsche
und ganze Kleider für sie bereit liegen. Dazu

gehören jene Mütter, die nicht einmal die

Körper ihrer eigenen Kinder kennen, die
nicht wissen, ob an diesen Kinderkörpern
alles richtig zur Entfaltung gelange, ob sich

daran alles naturgemäss entwickle, ob sich

nirgends eine Neigung zur Deformation oder
zur Verkrüppelung zeige. Eine solche
Vernachlässigung der primitivsten Elternpflichten
kann für das spätere Leben eines Kindes die

allerfraurigsten Folgen nach sich ziehen.

Denken wir nur an die Ehe und an die

Bedeutung, die hier dem Körper zufällt: Wie
stark mitbestimmend für Glück oder Unglück
einer Ehe und der daraus hervorgehenden
Kinder kann es sein, ob wir einen schönen,
einen reinen, einen vollkommenen oder
einen vernachlässigten, unreinen, absfossen-
den Körper in diese Lebensgemeinschaft
mitbringen.

117



Beide Einstellungen: die einseitige Leib-

verherrlichung, wie die einseitige
Leibvernachlässigung sind grundfalsch, wie alles,

was einseitig ist.

Wir sind nun einmal als Menschen erschaffen

worden, als leib-geistige Wesen, bei

denen der Leib geradeso wie der Geist zum
Ganzen gehört.

Die Ehrfurcht vor dem Körper — aber
nicht die Aengstlichkeit oder gar die Angst

— jene Ehrfurcht, die wir allem, was Leben

hat, schulden, seine vernünftige Pflege, seine

gesunde Ausbildung, können wir unsern
Kindern nie früh genug beibringen.

Der Mensch ist ein leib-geistiges Wesen,
das heisst, ein Wesen, das aus Leib und Seele

besteht. Beim Leib-Seeleverhältnis aber dürfen

wir nie aus den Augen lassen, dass es

sich dabei um etwas Lebendiges, um etwas
Ganzes handelt, im Gegensatz zur Maschine,
die aus toten Teilen besteht, welche man
zusammensetzen und wieder auseinandernehmen

kann.

Ein solches Zusammensetzen und wieder
Auseinanderlegen lässt sich weder beim
Menschen, noch beim Tier, noch bei der
Pflanze vornehmen. Versucht man das
Leben, die Seele, den Geist vom Körper zu

trennen, ist die Folge solcher Trennung der
Tod. So innig ist der Leib mit der Seele

vereinigt, dass unser Geist nur mit Hilfe der
Sinne wahrnehmen und aufnehmen kann

und ohne Vermittlung der Sinne überhaupt
nichts auszudrücken vermag.

Hat man dies einmal richtig erfasst, dann
versteht man auch, wie wichtig es ist, dass
man alle Sinne des Kindes
schärft. Schon das Kleinkind müssen wir
zum genauen Beobachten anleiten, sein Gehör

auf alle Geräusche lenken und es für die
richtige Aufnahme der Töne ausbilden.

Auch auf die Ausbildung und die Entwicklung

des Geruch-, Tast- und Geschmackssinnes

der Kinder müssen wir grossen Wert

legen; denn je feiner die Sinne, desto
reicher wird der Mensch, desto fähiger für das

Aufnehmen und Auskosten grosser, kleiner
und kleinster Freuden.

Für die methodische Ausbildung aller
Sinne des Kindes gibt es eine ganze Reihe

fröhlicher Spiele, die wir zu Hause, auf

Spaziergängen, bei verschiedensten Anlässen

mit unsern Kindern machen können.

Umgekehrt ist der Geist so innig mit dem
Leib verbunden, dass jedes seelische Erlebnis

im Körper seinen Widerhall findet.

Denken wir nur an die Auswirkung einer

grossen Freude, wie eine solche Freude das

Klopfen unseres Herzens zu beschleunigen,
uns das Blut ins Antlitz zu treiben, wie sie

mit einem Schlage ein körperliches Unwo'hl-

befinden zu beseitigen vermag. Ein grosses

Leid hingegen kann uns derart zusetzen,
dass wir darüber abmagern, blutarm, ja ernstlich

krank werden können; und eine sdhwere

Sorge raubt uns wochenlang den Schlaf.

Und wiederum können wir durch die Kraft

unseres Willens nach einer Krankheit viel
rascher gesunden, als wenn wir diese Kraft
nicht anwendeten.

Bei der Erziehung zur Persönlichkeit dürfen

wir also nie die Einheit von Leib
und Seele unbeachtet lassen; wir müssen

im Gegenteil unsere ganze Aufmerksamkeit

dem gesunden Ausgleich von
körperlicher und geistiger Ausbildung widmen.
Weder Körper noch Geist dürfen vernachlässigt

werden. Nicht nur einen Teil,
sondern den ganzen Mensch sollen wir zu

grösstmöglicher Vollkommenheit und Schönheit

erziehen: den Körper, die ganze
Sinnenwelt, Vernunft und Willen, Gemüt und

Herz. Diese Erziehung aber soll von innen
heraus geschehen, das heisst: sie soll unter
der Vorherrschaft des Geistes
stehen. Ueberall soll der Geist bestimmend

sein; denn nur der Geist kann Form geben
und prägen.

Villars sur Glane. Elsa Sfeinmann.

118


	Erziehung des Kindes zur Persönlichkeit

