Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 2

Artikel: Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie [Fortsetzung]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-524876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-524876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. MAI 1941

28. JAHRGANG + Nr. 2

Lehrer und Pfarrer Eine psychologische Studie *.

IV. Ideal und Wirklichkeit.

Unter Idee verstehe man — so lernten wir
im Psychologie-Unterricht — die Vorstellung
von etwas in seiner Vollkommenheit, unter
Ideal die Verkérperung der Idee.

Als Hauptursache von Spannungen zwi-
schen Lehrer und Pfarrer habe ich fast immer
folgendes festgestellt: Der Pfarrer erwartet
und verlangt zu viel vom Lehrer, und der
Lehrer erwartet und verlangt zu viel vom
Pfarrer.

Da kommt der zwanzigjahrige Junglehrer,
mit himmelblauem Idealismus und Optimis-
mus wohl reich beladen, aber mit Lebens-
erfahrung und Menschenkenntnis zu arm-
selig ausgerlstet, aus dem Lehrerseminar
direkt ins Dorfschulhaus. Aus seiner frihen
Jugend tragt er in seiner Seele das Bild eines
seeleneifrigen, frommen und allzeit freund-
lichen Pfarrers und eines heiligmassigen
Kaplans. Den Religionslehrer am Seminar
hatte er nur von seiner besten priesterlichen
Seite kennen zu lernen Gelegenheit gehabt,
und auch der — geistliche — Seminardirek-
tor hatte es schlau verstanden, seine ver-
schiedenen Unvollkommenheiten vor den
Z6glingen zu verbergen. Katechet und Direk-
tor hatten dem Seminaristen immer wieder
ein Idealbild vom kinftigen Pfarrer entwor-
fen. — So kam der Junglehrer aus der Theo-
rie ins Leben hinaus und glaubte fest daran,
im Pfarrer, also im wichtigsten Vorgesetzien,
einen Heiligen zu treffen. Nicht irgend
einen Heiligen, sondern einen Heiligen, wie

* Siehe Nr. 1.

ihn seine Phantasie ausmalte, das heisst, wie
er ihn sich winschte, genauer: wie er fir
ihn passte. Er kann sich namlich gar nicht
vorstellen, dass einer ein Heiliger sein und
ihm nicht passen konnte.

Nun ist der Pfarrer sehr wahrscheinlich
schon ein Heiliger — es gibt ja verschiedene
Grade der Heiligkeit. Aber er sieht — schon
in seinem Aeussern, in seiner Lebensweise,
in der Stimme, wenn er beim hl. Amte singt
und wenn er mit seinen Pfarrkindern spricht
— dem Heiligenbilde, das der Junglehrer in
der Seele tragt, auch gar nicht gleich, —

Und ach, es gibt nicht nur verschiedene
Grade, sondern ebensoviele verschiedene
Formen der Heiligkeit. Eine solche Form,
unter den unzdhligen méglichen, verkorpert
jetzt auch unser Pfarrer. Jeder Heilige ist
eben auch Mensch und als solcher ein Eige-
ner, ein Einmaliger, und unterscheidet sich
nicht nur von allen andern Menschen, son-
dern auch von allen andern Heiligen. — Kein
Heiliger ist ein Heiliger fur alle. Das war nur
Christus, der Gottmensch, und vielleicht noch
seine heiligste Mutter. Darum ist vielleicht
der heilige Pfarrer Soundso nicht der Heilige
fir den Lehrer Soundso. Ja, er will in seiner
Auspragung der Heiligkeit zu diesem Lehrer
auch gar nicht passen. Der Pfarrer ist ein
Lamm, der Heilige des Lehrers jedoch misste
die Zige eines Lowen tragen. Oder der
Pfarrer ist vor allem ein grosser und uner-
mudlicher Beter, der Lehrer aber wiinschte
vor allem einen Chrysostomus auf der Kanzel.
Oder der Pfarrer wirkt vor allem im Beicht-
stuhl und o6ffnet immer wieder die Taber-

41



nakeltire, des Lehrers Heiliger aber musste
ein grosser und unermudlicher Organisator
sein. Oder der Pfarrer ist nicht nur mit sich
selber streng, er verlangt auch viel, sehr viel
Opfergeist und apostolischen Eifer vom letz-
ten seiner Pfarrkinder, der Heilige des Leh-
rers aber ist nur Gite und Milde. — Dem
Lehrer fehlt nun die Fahigkeit, durch die
Schale, die ja fiir den Grad der Heiligkeit
nicht zahlt, zum heiligen Kern, auf den allein
es ankommt, vorzudringen. Er bleibt an der
Erscheinung haften und fuhlt sich — ent-
tauscht. Und auch der Pfarrer, so gut er es
meint und wie sehr er sich Mihe gibt, findet
den Weg zum Herzen dieses Lehrers ein-
fach nicht.

Schade, dass gerade dieser Lehrer in die-
ses Dorf gewahlt wurde. Ein anderer Lehrer
von anderer seelischer Pragung und darum
mit einem andern Heiligenbilde im Herzen,
hatte sich mit diesem Pfarrer vorziglich ver-
standen; beide hatten in gemeinsamem und
eintrachtigem Eifer in kurzer Zeit dem Dorfe
ein neues und schoneres seelisches Antlitz
gegeben.

Der Lehrer erwartet zuviel von seinem
Pfarrer! Aber auch der Pfarrer erwartet und
verlangt vielfach zuviel von seinem Lehrer.

Auch der Pfarrer tragt in seiner Seele ein
|dealbild vom katholischen Lehrer. Der Pfar-
rer weiss, dass in der Erziehung, auch in der
Erziehung zur irdischen Tichtigkeit, auf die
es ja der Staatsschule in erster Linie ankommt,
das Religids-sittliche die Grundlage bilden
muss. Weil ja irdische Kultur oder Zivilisation
der Menschheit nur dann zum Segen ge-
reicht, wenn sie von religios-sittlichen Wer-
ten getragen ist. ,,Der Hammer ist ein nifz-
liches Gerat, aber man kann damit dem Mit-
menschen auch den Kopf abschlagen.” —
Der Pfarrer weiss ferner, dass Religion nach
den Forderungen der katholischen Pada-
gogik nicht nur Helferin zu einem moglichst
ruhigen und reichen Erdenglicke ist; sie
musse vor allem andern ans Jenseits denken.
Nur wenn ihr diese Rolle zugeteilt werde,

42

bleibe sie auf die Dauer auch Dienerin am
irdischen Gliicke des Menschen. ,,Suchet —
darum — zuerst das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit; nur dann wird euch das
tbrige dazugegeben werden."” Die religios-
sittliche Erziehung also die heiligste Ange-
legenheit aller Erziehung, auch aller Schul-
erziehung und darum auch erste und hei-
ligste Aufgabe des Lehrers und erst recht des
katholischen Lehrers.

Nun aber erfolgt religiés-sittliche Beein-
flussung nicht so sehr durch das Wort, durch
Belehrung und Unterricht, sondern vielmehr
durch die Tat, durch das gewinnende und
hinreissende Beispiel, und durch das Wort
nur dann, wenn es warm und uberzeugend
aus einem warmen und tief religiésen Herzen
quillt. Darum ist es fir den katholischen
Pfarrer Selbstverstandlichkeit, dass nur ein
warm und tief religidser Lehrer ein vollwer-
tiger katholischer Lehrer ist. Dass es also
nicht gentgt, wenn der Lehrer so schlecht
und recht religiés ist wie irgendein anderer
Burger im Dorfe oder in der Stadt, wie der
Durchschnitt der mannlichen Pfarrgenossen.
Denn von allen ménnlichen Pfarrgenossen
ist nur einer berufsmassig religios-sittlicher
Erzieher; hat nur einer neben der Liebes-
pflicht auch die Rechtspflicht, durch Wort
und Beispiel andere religiés zu machen:
eben der Lehrer. Drei Menschen besonders
sei die religiose Erziehung in der Pfarrei an-
vertraut: der Mutter, dem Priester und dem
Lehrer. Diese drei sollten auch im Grade der
religiosen Wéarme und des religiosen Eifers
einander gleichen.

An dieser Auffassung des Pfarrers vom
katholischen Lehrer ist nicht zu ritteln. Wenn
ein Pfarrer weniger von seinem katholischen
Lehrer erwartet und verlangt, denkt er zu
gering von ihm.

Nun aber die andere Seite! Auch der Pfar-
rer bildet sich ein Ideal vom katholischen
Lehrer. Solche Ideale braucht man, um im-
mer wieder die Wirklichkeit daran zu mes-
sen. Aber leicht vergisst auch der Pfarrer,



dass ein Ideal immer nur anndhernd erreicht
wird, das Ideal von einem katholischen Leh-
rer ebenso wie das Ideal von einem katho-
lischen Pfarrer. Und nicht nur die Priester
in der Pfarrei sind im Grade ihrer Religiositat
verschieden, missen es sogar sein — je nach
Naturanlage, nach Umwelteinflissen und
ubernatirlichen Gnadengaben —, sondern
auch die Lehrer. Und nicht nur der Grad
der Religiositat darf, muss sogar, verschie-
den sein, bei den Priestern und bei den Leh-
rern, sondern auch die Form der Religiositat,
die Art und Weise der religiésen Betatigung.
Das Idealbild, das sich der Pfarrer vom
katholischen Lehrer bildet, tragt aber immer
stark das Geprédge der Religiositt des Pfar-
rers selber, und zwar was den Grad und was
die Form anbelangt, Das ist beim Pfarrer
nicht wesentlich anders als beim Lehrer. So
kann der Pfarrer dem Lehrer gegeniiber tat-
sachlich ungerecht werden, indem er von
ihm eine Religiositat erwartet und verlangt,
die dieser Lehrer, vermdge seiner seelischen
Eigenart, gar nicht besitzen kann.

Das soll dem Pfarrer gesagt sein, um
ihn vor einem ungerechten und allzu harten
Urteil Uber den Lehrer zu bewahren, nicht
aber zur Beruhigung des vielleicht allzu be-
quemen Lehrers. Und es gibt tfatsachlich
Lehrer unter uns, katholische Lehrer, mit
deren Religiositat nach Grad und Form nicht
nur der Pfarrer nicht zufrieden sein kann,
sondern auch der unfehlbare Richter Gott
selber nicht. Es gibt sicher viele katholische
Lehrer, die nach ihrer angebornen oder
durch Erziehung erworbenen Religiositat
nicht hatten Lehrer werden sollen. Deren
Religiositat fur irgend einen andern Beruf
genlgt hatte; fir den Erzieher aber war sie,
nach Grad und Art, ungeniigend. Es gibt
ferner noch zu viele unter uns, die wohl dar-
auf bedacht sind, sich an Kenntnissen und
Fertigkeiten und methodischer Geschicklich-
keit in welllichen Féchern fortzubilden, die
aber im Religios-sittlichen mit einem allzu

bescheidenen Mittelmass zufrieden sind.

Wie viele hat es doch noch unter uns, die,
aus Bequemlichkeit oder gar aus Furcht, in
ihrem Mittelmass beunruhigt zu werden, sich
noch nie in Exerzitien das pddagogische Ge-
wissen nach der religios-sittlichen Seite er-
forschen liessen, die sich — aus ahnlichen
Grinden — nicht einmal zum Abonnement
einer katholischen paddagogischen Zeitschrift
entschliessen kdnnen.

Das alles sei zugegeben! Und doch bleibt
auch das andere wahr: viele Pfarrer erwarten
und verlangen zu viel, verlangen Unmdg-
liches vom katholischen Lehrer, weil sie, allzu
engherzig, nur Lehrer ,,nach ihrem Bild und
Gleichnis'’ haben mochten.

V. Von Berufskrankheiten.

Unserer Untersuchung fehlte ein wichtiges
Kapitel, wenn wir schliesslich nicht auch noch
von den Berufskrankheiten, den Berufskrank-
heiten des Lehrers und — darf ich es wagen?
— auch des Pfarrers sprachen.

Die Lehrerkrankheiten zuerst! Nicht von
den Gefahren, die unser Beruf fiir Lunge und
Herz und Nerven und andere korperliche
Organe mit sich bringt, reden wir hier. Auch
nicht von unsern besondern sittlichen Man-
geln. Die gehoren nicht an die grosse Glocke,
sondern anderswohin. Uebrigens sind wir
wahrscheinlich eher besser als der Durch-
schnitt unserer Mitmenschen. Das wére aber
kein besonderes Verdienst. Man denke doch:
Wer die Aufgabe hat, andere seelisch zu
erforschen, um sie dann umso erfolgreicher
im Sinne des Guten zu beeinflussen, dabei
sich aber selber nicht besser kennen lernte,
der ware ein unbeholfener Psychologe. Wer
andere zu Uberwachen hat und dabei den
Blick nicht auch schérfte fur die eigenen
Schwichen, der ware kein guter Wichter.
Wer bestandig andern zu predigen hat, die
Predigt aber nicht immer zuerst sich selber
hielte, der ware ein schlechter Prediger. Wer
bestandig andern ein Beispiel zu geben hat,
dabei aber um die innere Besserung sich
nicht kimmerte, der wére als Erzieher nicht
ernst zu nehmen. Gilt das nicht Satz fir Satz

43



und Wort fir Wort von uns Lehrern in ganz
besonderer Weise? Darum sind wir vielleicht
— wenigstens von aussen gesehen — besser
als der Durchschnitt unserer Mitbirger. Aber
nochmals: auch wenn wir es wirklich sind,
wir durfen uns dessen nicht rihmen. Diese
Vollkommenheit wére ja nicht unser Ver-
dienst, sie hinge einfach mit unserer Berufs-
tatigkeit zusammen. Wer berufsmassig an-
dere zu erziehen hat und dabei nicht selber
erzogen wurde, mit dem wére es ibel be-
stellt. — Es gibt also auch Lehrervor-
zUige, nicht nur Lehrerschwdchen. Doch
davon wollen wir hier nicht reden. Unsere
lieben Mitmenschen reden ja auch ganz
selten davon. — Endlich sei hier auch nicht
die Rede von der jedem Menschen
zukommenden Eigenart. Jeder Mensch hat
sie, ist darum ein Eigener, ein Einmaliger.
Naturanlage, erzieherische Einflisse, Umwelt,
eigene Willensbetatigung usw. geben jedem
Menschen das nur ihm eigene Geprége. Es
gibt darum nicht nur keine zwei seelisch
gleichen Lehrer und keine zwei seelisch glei-
chen Pfarrer, sondern tiberhaupt auf der gan-
zen Welt und in der ganzen Menschheits-
geschichte keine zwei seelisch gleichen
Menschen. Doch das geht uns hier nichts
an. Wir wollen hier nur von den Eigenarten
reden, die einem Menschen — also auch dem
Lehrer und dem Pfarrer — durch die Aus-
ibung des Berufes aufgedrickt wer-
den. So verschieden sie unter sich sind, sie
gleichen einander doch wieder, die Lehrer
auf der ganzen Welt; und so sehr jeder Pfar-
rer ein Einmaliger ist, gewisse Zlige haben
halt doch alle Pfarrer gemeinsam. Das héngt
eben mit der Berufstatigkeit zusammen.

Die Berufskrankheiten des
zuerst! ‘

Lehrers

Das ist so: Jeder Beruf verlangt gewisse
Tatigkeiten, die der Berufsinhaber immer
wieder zu setzen hat. Jeder Beruf spielt sich
ferner in einer bestimmten engern oder wei-
tern Umwelt ab. Je gleichméssiger, einfor-
miger nun diese Berufstatigkeiten sind, sich

44

also immer wieder in gleicher Weise wieder-
holen, und je enger die Umwelt ist, in der sich
die Berufstatigkeiten abspielen, umso aus-
gesprochener wird das seelische Geprage,
das der Beruf dem Berufsinhaber aufdriickt.
Und so stark verbinden sich dann solche see-
lische Eigenschatten mit der ganzen Natur
dieses Berufstatigen, dass sie sich auch aus-
serhalb der eigentlichen Berufstatigkeit aus-
wirken.

Dass solche Eigenarten bei uns Lehrern
in besonders auffalliger und meistens in we-
nig ansprechender Weise sich zeigen, weiss
die ganze Welt. Dagegen ist nichts einzu-
wenden. Wenn wir hier zu diesem Thema
das Wort ergreifen, so geschieht es nicht,
um diese Eigenarten, diese unsere Berufs-
krankheiten abzuleugnen, sondern um sie
dem Pfarrer und andern lieben Mitmenschen
erklarlich zu machen. Diese unsere Berufs-
krankheiten ergeben sich ndmlich mit psy-
chologischer Gesetzmassigkeit, also gleich-
sam mit Naturnotwendigkeit, aus unserer
Berufstatigkeit. Noch mehr! Je gewissenhaf-
ter wir es mit unserm Berufe nehmen, umso
mehr sind wir in Gefahr, beruflich zu ,,er-
kranken”. Wenn man mir das glaubt, wird
man uns in Zukunft weniger verspotten, uns
milder beurteilen, uns allerwenigstens gedul-
diger erfragen. Damit aber ware der Lehrer
dem Pfarrer schon naher gekommen.

Wir seien eingebildet, sagt die Welt von
uns. Und wo man besonders giftig ist, glaubt
man noch dazu feststellen zu mussen, dass
unsere Einbildung im umgekehrten Verhalt-
nis stehe zu unserer Ausbildung. Was haben
wir darauf zu erwidern? Es ist nicht zu leug-
nen, dass Einbildung oder sagen wir Ueber-
heblichkeit bei uns oft vorkommt, vielleicht
ofters als in andern Berufen. Die Tatsache
aber ware psychologisch so zu erklaren, dass
wir in der Schule eben immer berlegen sein
missen, dass wir den ganzen Tag hindurch
zeigen missen, dass wir iberlegen sind. Sol-
che Einstellung geht uns auch ins ausser-
schulische Leben nach.



Vielleicht aber ist unsere sogenannte Ein-
bildung in sehr vielen Fallen nicht Einbil-
dung, sondern eher das Gegenteil davon.
Wir wissen, dass wir weniger lang auf den
Schulbanken sassen als der Arzt, der Fiir-
sprecher und der Pfarrer des Dorfes. Und
wir messen, wie Ubrigens der grosste Teil
unserer Zeitgenossen, der Schulbank eine zu
grosse Bedeutung zu, haben zuviel Achtung
vor ihr. Wir halten uns darum — im Ver-
gleich zu den eben genannten Nachbarn —
fir minderwertig. Gerne suchen wir dann
dieses Minderwertigkeitsbewusstsein — Min-
derwertigkeitskomplex sagt der Fachmann
— durch irgendein auffalliges Getue zu ver-
bergen, sogar — wie wieder der Psychologe
sagt — zu Uberkompensieren. Das ware dann
nicht Einbildung, sondern eher das Gegen-
teil davon.

Wir haben fiir diese Eigenart des Lehrers
noch einen dritten Erkldrungsgrund; wir wer-
den weiter unten davon sprechen.

Wir waren ferner, sagt die Welt, immer
und Uberall Schulmeister, unertrdag-
liche Schulmeister, auch ausserhalb der
Schulstube; immer und Ulberall fihlten wir
das Bedirfnis, zu ,dozieren”, unser
Wissen auszukramen, und wir wollten alles
besser wissen als andere, die doch viel lan-
ger in die Schule gegangen seien als wir.
Zugestanden! Aber wieder bringen wir diese
Krankheit aus unserer geliebten Schulstube
mit. Und dort war es nicht Krankheit, son-
dern Gesundheit. Je gewissenhafter wir in
der Schule dozieren, je mehr wir daran glau-
ben, dass ein moglichst zuverlassiges Wis-
sen und ein moglichst sicheres Konnen fiir
die Mit- und Nachwelt wichtig, sehr wichtig
sei; je entschiedener wir unser reifes Urteil
dem noch unsichern Erraten des Kindes ge-
geniber durchzusetzen verstehen, umso
bessere Lehrer sind wir. Freilich wird uns
diese Gewohnheit der Schulstube, alles bes-
ser zu wissen als andere, andern bestdndig
am Zeug zu flicken, zur zweiten Natur und
begleitet uns dann auch auf den Dorfplatz,

an den Wirtstisch, in die Vorstandssitzung
und sogar — in den Pfarrhof.

Und dann weiter der Pedant, der
nTupflischiesser''! Aber waren die Kritiker im
Elternhause, am Wirtstisch, im Gemeinderat
und im Pfarrhause mit uns zufrieden, wenn
wir den Schilern das Tupflein auf dem i
schenkten und wenn wir , fiinfe grad sein”
liessen? Mit der vielgerlihmten Grossziigig-
keit unserer Kritiker kamen wir nicht weit
bei unserer oberflachlichen Schuljugend.

Und endlich sollen wir empfindlich
sein. Wehe demjenigen, der am lehrami-
lichen oder am persdnlichen Gehaben des
Lehrers etwas auszusetzen wagte! Auch
wenn reinste Gewissenhaftigkeit ihm diesen
Tadel geboten, und wenn selbstloseste und
schonendste Liebe diesen Tadel vorgebracht
hatte! Mag sein! Aber auch diese Empfind-
lichkeit hangt mit unserer beruflichen Gewis-
senhaftigkeit zusammen. Je ernster wir es
mit unserer beruflichen Aufgabe nehmen, je
treuer wir der Schule und euern Kindern die-
nen, umso grosser ist die Gefahr, dass unsere
Nerven versagen. Nicht wir sind eigentlich
empfindlich, unsere Nerven bloss sind es.

Ja, unsere Berufskrankheiten! Auch wir
wissen darum. Bekennen sie in aller Offen-
heit! Leiden selber darunter! Verabscheuen
siel Kampfen dagegen! Wer das aber tut,
wer einem Fehler oder Mangel gegeniber
sich derart einstellt, der ist eigentlich —
wenigstens innerlich und damit vor Gott —
schon frei davon, auch wenn seine Mitmen-
schen noch weiter darunter zu leiden haben.

Und sollte es jetzt, nach dieser psycholo-
gischen Erklédrung und diesem mutigen Be-
kenntnisse, nicht leichter gehen, uns zu er-
tragen? Nein, nicht nur uns zu ertragen,
sondern sogar, wenn auch noch nicht mit
ganzem Herzen, so doch mit dem Verstande
und einem tapfern Willen, uns gewogen zu
sein?

Berufskrankheitendes Le hre rs | Darf ich
es jetzt wagen, auch lber pfarrherrliche
Berufskrankheiten ein vorsichtiges Kapitel-

45



chen anzufigen. Nicht um anzuklagen —denn
auch der Pfarrer ist fur allfallige Berufskrank-
heiten sicher nicht mehr verantwortlich als
der Lehrer fir seine sogenannte Einbildung,
sein schulmeisterliches Wesen, seine Pedan-
terie und seine Empfindlichkeit —, sondern
um der Lésung unseres psychologischen Pro-
blems noch einen weitern Schritt ndherzu-
kommen.

Eine erste Krankheit, die der Pfarrer Ubri-
gens mit den andern akademischen Berufen
gemein hat: Auch wenn diese Herren der
Person des Lehrers und dem Wirken des
Lehrers eine gewisse Hochschatzung ent-
gegenbringen, konnen sie sich doch vielfach
nicht ganz frei machen von einer gewissen
— vielleicht unbewussten — {iberheblichen
Einstellung des ,,akademisch Gebildeten"
gegentiiber dem ,,sogenannten Gebildeten",
der kein Maturitdtszeugnis besitzt und an
keiner Hochschule studierte, sondern ,,nur
das Lehrerseminar gemacht' hat.

Als ob es, um reif zu sein oder reif zu wer-
den, ein Maturitdtsexamen brauchte! Und
als ob man mit dem Maturitatsausweis in der
Schublade wirklich ein Reifer ware! Als ob
man, um ein wirklich gebildeter Mensch zu
sein, so und so manches Semester auf der
Hochschule ,,gewesen sein" misste. Und
als ob so und so manches akademisches Se-
mester unfehlbar wahre und tiefe Bildung
vermitteltel Zu wahrer Bildung gehort doch
sicher auch und in erster Linie Herzens- und
Charakterbildung, und die kann man sicher
anderswo ebenso gut beziehen als auf der
heutigen Universitat. Und eine griindliche
Geistesbildung kann man sich, wenn man in
der Anlage das Zeug und im Willen die Kraft
dazu besitzt, erwerben, auch wenn man die
lateinischen und griechischen Klassiker nicht
im Urtext zu lesen versteht. Der Schreibende
schatzt gewiss eine griindliche humanistische
Bildung und wirkliche Beschaftigung mit der
Wissenschaft auf einer Hochschule nicht ge-
ring — er bedauert selber sein Leben lang,
diese hervorragenden Bildungsgelegenheiten

46

seinerzeit nicht besser ausgenitzt zu ha-
ben —, aber er kennt doch viele sogenannte
Akademiker, an denen man von wahrer Gei-
stes- und Herzensbildung auch mit bestem
Willen nicht viel entdecken kann. Anderseits
kennt er manchen, der ,,nur" das Lehrersemi-
nar gemacht hat, der aber, vermége hervor-
ragender Veranlagung, durch Selbststudium
und durch ernstes und unablassiges Streben
nach intellektueller, &sthetischer und religio-
ser Vervollkommnung ein in hohem Masse
gebildeter Mensch geworden ist.

Nichts weiter davon! Ob aber nicht diese
Krankheit der ,,akademisch Gebildeten" oft
schuld, wenigstens mitschuldig ist, wenn
sich zwischen Lehrer und Pfarrer kein war-
mes Verhaltnis gestalten will? Und ob nicht
im besondern die Einbildung, die Ueberheb-
lichkeit, die Emptindlichkeit des Lehrers, von
der wir soeben sprachen, oft bloss die natur-
liche Reaktion und Opposition des Lehrers
ist gegenliber der Ueberheblichkeit ,,der an-
dern'? ,N ur ein Lehrer!"” denkt der andere
— und vielleicht denkt er es gelegentlich
etwas laut ,Jawohl, ein Lehrer!" tont es
zurtick.

Eine zweite Gefahr! Es wird gesagt, der
Lehrer wolle immer recht haben, wolle im-
mer gescheiter sein als andere. Das komme,
haben wir festgestellt, daher, dass er in sei-
ner beruflichen Tatigkeit in der Schulstube
immer der Hohere, der Gescheitere sei.

Ob nicht der Pfarrer dieser Krankheit auch
ein wenig ausgesefzt ist? Auch er ist ja in
seiner lehr- und hirtenamtlichen Tatigkeit im-
mer der Hohere, der Gescheitere. Man
denke nur an die Christenlehre: Wehe dem
Buben, der gegentiber einem Worte des Pfar-
rers einen Zweifel zu dussern wagte! Oder an
die sonntagliche Predigt: Ist es denn je gehort
worden, dass ein besonders kritischer Zuhdrer
sich zum Worte zu melden gewagt hatte,
auch wenn er Uberzeugt gewesen ware, in
einem besonders scharfen Satze nicht das un-
fehlbare Gotteswort, sondern ein recht arm-
seliges Menschenwort vernommen zu haben?



Wenn der Laie einmal eine schiefe Meinung
vertritt oder sich zu wenig klar ausdrickt:
sofort tritt ihm ein ganzer Schwarm von Bes-
serwissern und Widersachern entgegen. Der
Pfarrer hat mit solchem Widerspruch nicht zu
rechnen, nicht nur in der Kirche, sondern
in der Regel auch ausserhalb der Kir-
che nicht. Einmal kommt er ja mit den Bes-
serwissern und Widersachern aus dem Laien-
stande selten in persénliche Berlhrung, so
dass er von ihren kritischen Bemerkungen
meistens nichts zu héren bekommt. Und wo
er doch mit den Laien personlich zusammen-
kommt — etwa in der Sitzung der Schul-
pflege oder des Kirchenrates — soll es ja
gewohnlich, schon dem lieben Frieden zu-
liebe, sehr eintréchtig zugehen. Also auch
der Pfarrer ist in seiner lehr- und hirtenamt-
lichen Tatigkeit in &hnlicher Lage wie der
Lehrer in der Schulstube. Und es ware leicht
maoglich, dass auch ihm, wie dem Lehrer, das
Gefuhl der Ueberlegenheit oder gar der Un-
fehlbarkeit aus der beruflichen Tatigkeit ins
nicht ausgesprochen berufliche Leben nach-
ginge.

Noch mehr! Der Pfarrer hat, als Priester,
Vollmachten, um die ihn die Engel des Him-
mels beneiden konnen. Das glaubige Volk
begegnet ihm darum nur in heiliger Ehrfurcht
und redet ihn nur mit ,,Hochwirden'' an. Ge-
wiss weiss der Pfarrer, wie wenig er person-
lich dieses Amtes und dieser Ehre wirdig ist.
Aber, rein psychologisch betrachtet, ware es
doch moglich, dass ihn diese einzigartige
amtliche Wiirde zu personlicher Ueberheb-
lichkeit verfuhrte. Es hat einst ein Exerzitien-
meister vor Priestern gesagt: ,,Vielleicht

droht dem Priester keine Gefahr so sehr, wie
die Ueberheblichkeit".

Eine solche Ueberheblichkeit wirkte sich
dann wahrscheinlich allen andern Pfarrkin-
dern gegeniber weniger aus als dem Lehrer
gegenuber. Einmal darum, weil diese an-
dern Pfarrkinder dem Pfarrer nicht in glei-
cher Weise untertan sind. Dann auch darum,
weil der Pfarrer weiss, dass er diese andern

Pfarrkinder nur durch Gute und Wohlwollen
und Liebe gewinnen kann, wéhrend ihm dem
Lehrer gegeniber auch noch andere
Trumpfe” zur Verfligung stehen.

Darf ich von einer dritten Berufskrankheit
des Pfarrers reden? Der Lehrer ist Laie und
lebt als Laie. Der Pfarrer ist Priester und lebt
als Priester. So lebt der Pfarrer, objektiv
beurteilt, wohl vollkommener als der Lehrer.
Er tut manches nicht, darf es vielleicht nicht
tun, was der Lehrer als Laie tut und zu tun
durchaus dasRecht hat. Der Pfarrer verzichtet
auf viele Lebenswerte, die dem Lehrer, als
Laien, unentbehrlich und in besonderer Weise
kostbar erscheinen. Er entsagt, wo derLehrer,
als Laie, begierig zugreift und zugreifen
darf. Er hat manche Versuchung, mit der ein
Lehrer, als Laie, zu kampfen hat, nicht. Er
weiss von manchem Fehler, an dem der Leh-
rer, als Laie, leidet, nichts. Er Ubt endlich
eine ganze Anzahl von Tugenden, die der
Lehrer, als Laie, nicht Ubt oder sie wenig-
stens nicht in so hohem Masse Ubt.

So wird der Pfarrer, von aussen gesehen,
wohl durchschnittlich vollkommener sein als
der Lehrer, wie der Lehrer ja wahrscheinlich
auch vollkommener ist als die andern Laien.
Ich sage: von aussen gesehen. Der gut bera-
tene Pfarrer wird sich aber auf diese grossere
Vollkommenheit nichts einbilden. Er weiss ja,
dass es Gott nicht auf die von aussen gese-
hene Vollkommenheit ankommt, sondern auf
die wirkliche. Dass einer objektiv mehr Feh-
ler haben kann als ein anderer: wenn er aber
fir diese Fehler nicht selber verantwortlich
ist und sogar dagegen kampft, gilt ervor Gott
mehr als ein anderer mit vielleicht weniger
Fehlern, aber auch mit geringern Kampfen.
Anstatt sich auf diese, von aussen gesehen,
grossere Vollkommenheit etwas einzubilden
oder ihretwegen gar auf andere hinunter-
zusehen, wird er vielmehr Gott danken, dass
er ihm reichere Gnaden gab und dass er ihn
aus der Welt mit ihren vielen Scheingitern
und mit ihren wohl lautern, aber dafiir viel
kirzern und armseligern Freuden heraus-

47



genommen und auf eine stille Friedensinsel
verpflanzt hat, wo er so mancher Sorge und
so mancher Versuchung, womit der Laie zu
tun hat, enthoben ist. Und er wird in Demut
und Reue Gott um Verzeihung bitten, dass
er es in seiner bevorzugten Lage noch nicht
zu einer hohern Vollkommenheit gebracht
hat. Uebrigens weiss dieser gutberatene
Pfarrer selber gut genug, dass manches an
ihm, was dem Laien als Tugend oder gar als
Heroismus erscheint, in Wirklichkeit nicht
Tugend und erst recht nicht Heroismus ist,
sondern zum besten Teile Naturanlage oder
Berufsgnade; und dass er schliesslich an
manchem Fehler leidet, von dem der Laie
nichts merkt; dass er wahrscheinlich tber-
haupt nicht weniger Fehler hat als der Laie,
sondern nur andere, eben ,,geistliche" Feh-
ler; und dass Gott mit ihm einmal wegen
dieser zu wenig bekampften geistlichen Feh-
ler nicht milder, sondern eher strenger ins
Gericht gehen wird als mit dem Laien wegen
seiner Fehler.

Das alles weiss der gut beratene Pfarrer.
Aber es kann doch vorkommen, dass man-
cher Priester sich diese Tatsachen zu wenig
bewusst ist. Schon die Tatsache, dass er
iberhaupt Priester wurde, befrachtet er als
eine personliche Leistung, wahrend es doch
nur das Inempfangnehmen einer besonders
beglickenden gottlichen Gnade war. Und
weil er, von aussen gesehen, besser, voll-
kommener ist als der Laie, halt er sich auch
in Wirklichkeit, auch von oben gesehen, fir
vollkommener, und er schaut dann auch aus
diesem Grunde mit einer gewissen Ueber-
heblichkeit auf den ,,siindigen” Laien und
darum auch auf den ,,stindigen Lehrer" hin-
unter. — Sobald das aber in einer Pfarrei vor-
kommt, gibt es unfehlbar Spannungen zwi-
schen Priester und Laie und zwischen Lehrer
und Pfarrer.

Und darf ich endlich noch von einer vier-
ten ,,Krankheit" reden, die mit der priester-
lichen Berufstatigkeit verbunden sein kann?
Ich meine eine gewisse Ueberschatzung des-

48

sen, was man so gemeinhin als Frommigkeit
zu bezeichnen pflegt: eine gewisse Ueber-
schatzung dusserer religidser Akte, etwa der
Lange und der Haufigkeit miindlicher Ge-
bete, der Haufigkeit der Teilnahme an nicht
vorgeschriebenen gottesdienstlichen Anlas-
sen, sogar der Haufigkeit des Sakramenten-
empfanges. Man darf mich nicht missver-
stehen. Es kann ein Priester, Uberhaupt ein
ganzer Katholik, diese Werke der Frommig-
keit nicht hoch genug einschdtzen. Aber er
darf sie auch nicht Uberschatzen in dem
Sinne, als machten sie tatsachlich die Reli-
giositat, die Frommigkeit aus. Das Wesen
der Frommigkeit besteht doch im Leben aus
Gott, mit Gott und fiir Gott. Die erwahnien
religiosen Akte gehéren zwar auch zur Reli-
giositat, sind ein wesentlicher Bestandteil da-
von; sie sind ferner vorzigliche Aeusserun-
gen wirklicher Religiositat; sie sind endlich
hervorragende Mittel, um zu wirklicher und
tiefer Religiositat zu kommen. Aber sie sind
nicht die Religiositdt; sie sind nicht ein-
mal unfehlbare Kennzeichen wirklicher und
tiefer Religiositat, die wesentlich etwas Inner-
liches ist. Man kann ein sehr religidser
Mensch sein, ohne durch besondern Eifer im
Gebrauch dieser Mittel aufzufallen. Und man
kann im Gebrauch dieser Mittel einen be-
sondern, durchaus nicht erheuchelten, Eifer
zeigen, ohne dabei auch innerlich tief reli-
gids zu sein. Die Religiositat ist eben nicht
nur dem Grade nach bei allen Menschen ver-
schieden, sondern auch der Form nach. Es
geht dem einen leichter, diese dussern reli-
giosen Akte zu setzen als einem andern,
wahrend dieser andere dann vielleicht umso
mehr darauf bedacht ist, Gott durch andere
Werke treu zu dienen.

Nun besteht tatsachlich die Gefahr, dass
der Pfarrer, uberhaupt der Priester, diese
dussern Akte der Religiositat liberschatzt, sie
allzu voreilig als die Religiositat ansieht.
Weil schon im persénlichen Leben des Prie-
sters diese &ussern Akte — selbstverstand-
lich nicht als nur dussere Akte! — eine so



grosse Rolle spielen. Weil ferner eine wich-
tige amtliche Aufgabe des Priesters darin
besteht, Gott im Namen seiner Gemeinde
durch solche dussere — und selbstverstand-
lich wieder nicht als bloss dussere Akte —
zu ehren. Und weil es endlich eine wichtige
Pastorationsaufgabe ist, die Glaubigen zu
eifriger Setzung solcher religidser Akte anzu-
halten und im Gemeinschaftsgottesdienste
solche Akte mit ihnen zu setzen, als Ausdruck
innerer Religiositat, aber auch, um sie da-
durch zu innerer Religiositat zu fuhren.

Es kann dann geschehen — und es ist
psychologisch durchaus begreiflich, wenn es
geschieht —, dass der Pfarrer die wirkliche
Religiositat seiner Pfarrkinder, und damit
auch seiner Lehrer, allzu einseitig nach der
Lange und der Haufigkeit solcher &usserer
Akte bemisst, und dass er demnach eine an-
dersgeartete Religiositat des Laien — auch
des Lehreres — falsch, das heisst zu gering
einschatzt. So etwas aber tate weh und ent-
fremdete.

VI. Ausklang.

Haben wir jetzt alles genannt, was schuld
sein kann an gelegentlichen Spannungen

Auch
wenn du als Laie und als Lehrer in reinster

zwischen Lehrer und Pfarrer? Nein!

Absicht und nicht nur mit dem Kopfe, son-
dern auch aus ganzem Herzen klerikal warest
und nicht einmal im Unterbewusstsein etwas
von Anti- oder auch nur Aklerikalismus mit
dir herumtriigest; und wenn du die Berufs-
krankheiten des Lehrers langst in dir lber-
wunden hattest und der ganzen Gemeinde
strahlendes Vorbild warest von Demut und
Bescheidenheit, von Geduld und Gross-
zligigkeit; und wenn auch der anspruch-
vollste Pfarrer in dir das Ideal des katholi-
schen Lehrers verwirklicht fande; und wenn
anderseits dein Pfarrer dem Priester- und

Pfarrerideal, das du aus deiner Jugend und
aus dem Seminar ins Leben mitgebracht, so
ganz entsprdche und er vielmehr dein
Freund und Vertrauter als dein Vorgesetzter
wiare: glaube es mir, es gabe auch jetzt
noch Tage und Wochen, wo ihr aneinander
littet, wo ihr einander nicht verstandet, wo
du als Lehrer den Pfarrer anders wiinschtest,
und wo der Pfarrer lieber einen andern Leh-
rer hatte. Warum? Weil ihr trotz eurer Voll-
kommenheit zwei seelisch verschiedene
Menschen, zwei Individuen seid. Ach, wie
oft sind wir mit uns selber nicht zufrieden,
wiinschten wir uns selber anders! Und meinen
dann, es sollten wenigstens die andern so
sein, dass wir an ihnen nichts auszusetzen hat-
ten. So schon heisst es in der ,,Nachfolge
Christi': ,,Wenn du dich selber nicht so ma-
chen kannst, wie du dich gerne héttest, wie
kannst du dann wollen, dass andere so seien,
wie du es gerne hattest!"

Spannungen zwischen Lehrer und Plarrer!
Auch zwischen dem gut katholischen Lehrer
und seinem schul- und lehrerfreundlichen
Pfarrer! Sie sind unleugbar vorhanden. Sogar
der Vorstand des KLVS soll sich kiirzlich in
einer Sitzung mit diesem Thema beschaftigt
haben. Sie sind unleugbar da; sie missen
sogar da sein. Und sie konnen viel schaden,
beiden schaden: dem Lehrer und dem Pfar-
rer und damit auch der Sache, der doch
beide in warmer Hingabe dienen machten.

Es war nun die Absicht dieser Kapitelchen,
etwas zur E ntspannung beizufragen oder
wenigstens Anleitung zu geben, mit natur-
notwendigen Spannungen auf christliche
Weise fertig zu werden.

Erstes Mittel dazu: Gegenseitiges Ver-
stehen! Verstehen heisst ja immer auch
viel verzeihen. Denn wer versteht, glaubt
daran, dass der andere besser ist, als er
scheint, und dass er es besser meinte, als

49



verletzte Eigenliebe anzunehmen geneigt
war,

Ach, beide wollen doch das Gute, der
Pfarrer und unser Lehrer! Aber sie wollen es
gelegentlich auf eine Weise, die auf die
Eigenart des andern zu wenig Rucksicht
nimmt, die den andern — bei seiner Eigen-
,Nicht was du
wolltest, war ungut, aber wie du es woll-

art — verletzen muss.
test, das war vom Uebeln", lasst der Prie-
sterdichter Heinrich Federer in seinem ,,Papst
und Kaiser im Dorfe” den Kaplan zum Pfar-
rer Carolus Bischof sagen. Es wird meistens
Nicht was
der Pfarrer vom Lehrer verlangt, und nicht

auch in unserm Falle so sein:

w as der Lehrer vom Pfarrer mochte, ist un-
gut, aber w ie sie es wollen, das ist — viel-
fach — vom Uebeln.

Am letzten schweizerischen Katholikentag
in Luzern erzdhlte ein Redner, er habe ein-
mal einen Streitfall zwischen Lehrer und
Pfarrer zu unfersuchen und zu entscheiden
gehabt. Das Resultat seiner moglichst unpar-
teiischen Untersuchung sei gewesen: 51 %
der Schuld beim Lehrer, 49 % beim Pfarrer.
Ob nicht in den meisten Fallen, wo Lehrer
und Pfarrer sich nicht verstehen, das Resultat
gewissenhafter und unparteiischer Unter-
suchung &hnlich lautete? Und ob es nicht gar
ausnahmsweise auf den Pfarrer 51, auf den
Lehrer aber nur 49 Prozent trafe?

Das erste Mittel: Gegenseitiges Verstehen!
Und wenn dieses Mittel nicht ausreicht, dann
moge man zum klassischen Verséhnungs-
mittel, das der hl. Paulus im zweiten Korin-
therbriefe (11, 19.) empfiehlt, Zuflucht neh-
men. Es heisst so: , Libenter suffertis insi-
pientes, cum ipsi sitis sapientes.”” Zu deutsch:
.Ihr werdet die Dummen — die Ungeschick-
ten, die Querkopfe, die Querulanten —
leicht ertragen, wenn ihr selber weise seid."

Das zweite Heilmittel also: einander er -

tragen, einander in christliche Demut

50

und Geduld und Liebe und Leidensbereit-
schaft ertragen!

Und
Trostliches.

nun zum Schlusse noch etwas

Man konnte glauben, es stehe wirklich
schlimm um die Beziehungen zwischen Leh-
rer und Pfarrer, nachdem die ,,Schweizer
Schule” fur die Besprechung dieses Verhalt-
nisses so manche kostbare Seite zur Ver-
figung stellte.

Gott sei Dank ist es nicht so schlimm.

Vor einiger Zeit richtete ein weltlicher
Professor eines innerschweizerischen, von
Priestern geleiteten, Gymnasiums an seine
weltlichen Kollegen an andern kirchlichen
Lehranstalten einen Fragebogen. Darin bat er
um Auskunft Gber das fatsdchliche und das
winschbare Verhaltnis zwischen weltlichen
Lehrern und geistlicher Leitung an diesen

Anstalten.

Ich weiss nicht, wie die Antworten aus-
fielen. Aber das weiss ich: Wenn jetzt die
Redaktion der ,,Schweizer Schule' an alle
katholischen Pfarrer und an alle katholischen
Lehrer, von denen wir eben redeten, einen
ahnlichen Fragebogen versandte, mit der
Bitte um Auskunft (ber das wirkliche und das
winschbare Verhéltnis zwischen Pfarrer und
Lehrer, zwischen Lehrer und Pfarrer, dann
wirde — ich bin fest davon uberzeugt —
die grosse Mehrzahl der Lehrer antworten:
.Ich habe an meinem Pfarrer eigentlich
nichts auszusetzen; ich winschte im Gegen-
teil allen meinen Kollegen einen Pfarrer, wie
ich mit einem zusammenzuarbeiten dasGlick
habe"; und die grosse Mehrzahl der katho-
lischen Pfarrer wiirde antworten: ,Ich habe
viel Freude an meinen katholischen Lehrern,
und ‘ich wiinschte allen Pfarrern katholische
Lehrer, wie sie in meiner Pfarrei so segens-

reich wirken." —,



	Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie [Fortsetzung]

