
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 2

Artikel: Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. MAI 1941 28. JAHRGANG + Nr. 2

Lehrer und Pfarrer Eine psychologische Studie *.

IV. Ideal und Wirklichkeif.

Unter Idee verstehe man — so lernten wir
im Psychologie-Unterricht — die Vorstellung
von etwas in seiner Vollkommenheit, unter
Ideal die Verkörperung der Idee.

Als Hauptursache von Spannungen
zwischen Lehrer und Pfarrer habe ich fast immer
folgendes festgestellt: Der Pfarrer erwartet
und verlangt zu viel vom Lehrer, und der
Lehrer erwartet und verlangt zu viel vom
Pfarrer.

Da kommt der zwanzigjährige Junglehrer,
mit himmelblauem Idealismus und Optimismus

wohl reich beladen, aber mit
Lebenserfahrung und Menschenkenntnis zu
armselig ausgerüstet, aus dem Lehrerseminar
direkt ins Dorfschulhaus. Aus seiner frühen

Jugend trägt er in seiner Seele das Bild eines

seeleneifrigen, frommen und allzeit freundlichen

Pfarrers und eines heiligmässigen
Kaplans. Den Religionslehrer am Seminar
hatte er nur von seiner besten priesterlichen
Seite kennen zu lernen Gelegenheit gehabt,
und auch der — geistliche — Seminardirektor

hatte es schlau verstanden, seine
verschiedenen Unvollkommenheiten vor den

Zöglingen zu verbergen. Katechet und Direktor

hatten dem Seminaristen immer wieder
ein Idealbild vom künftigen Pfarrer entworfen.

— So kam der Junglehrer aus der Theorie

ins Leben hinaus und glaubte fest daran,
im Pfarrer, also im wichtigsten Vorgesetzten,
einen Heiligen zu treffen. Nicht irgend
einen Heiligen, sondern einen Heiligen, wie

* Siehe Nr. 1.

ihn seine Phantasie ausmalte, das heisst, wie

er ihn sich wünschte, genauer: wie er für
ihn passte. Er kann sich nämlich gar nicht

vorstellen, dass einer ein Heiliger sein und

ihm nicht passen könnte.

Nun ist der Pfarrer sehr wahrscheinlich
schon ein Heiliger — es gibt ja verschiedene
Grade der Heiligkeit. Aber er sieht — schon

in seinem Aeussem, in seiner Lebensweise,
in der Stimme, wenn er beim hl. Amte singt
und wenn er mit seinen Pfarrkindern spricht

— dem Heiligenbilde, das der Junglehrer in

der Seele trägt, auch gar nicht gleich. —
Und ach, es gibt nicht nur verschiedene

Grade, sondern ebensoviele verschiedene
Formen der Heiligkeit. Eine solche Form,

unter den unzähligen möglichen, verkörpert
jetzt auch unser Pfarrer. Jeder Heilige ist

eben auch Mensch und als solcher ein Eigener,

ein Einmaliger, und unterscheidet sich

nicht nur von allen andern Menschen,
sondern auch von allen andern Heiligen. — Kein

Heiliger ist ein Heiliger für alle. Das war nur
Christus, der Gottmensch, und vielleicht noch

seine heiligste Mutter. Darum ist vielleicht
der heilige Pfarrer Soundso nicht der Heilige
für den Lehrer Soundso. Ja, er will in seiner

Ausprägung der Heiligkeit zu diesem Lehrer
auch gar nicht passen. Der Pfarrer ist ein

Lamm, der Heilige des Lehrers jedoch müsste

die Züge eines Löwen tragen. Oder der
Pfarrer ist vor allem ein grosser und
unermüdlicher Beter, der Lehrer aber wünschte

vor allem einen Chrysostomus auf der Kanzel.

Oder der Pfarrer wirkt vor allem im Beichtstuhl

und öffnet immer wieder die Taber-

41



nakelfüre, des Lehrers Heiliger aber müsste

ein grosser und unermüdlicher Organisator
sein. Oder der Pfarrer ist nicht nur mit sich

selber streng, er verlangt auch viel, sehr viel

Opfergeist und apostolischen Eifer vom letzten

seiner Pfarrkinder, der Heilige des Lehrers

aber ist nur Güte und Milde. — Dem

Lehrer fehlt nun die Fähigkeit, durch die

Schale, die ja für den Grad der Heiligkeit
nicht zählt, zum heiligen Kern, auf den allein

es ankommt, vorzudringen. Er bleibt an der

Erscheinung haften und fühlt sich —
enttäuscht. Und auch der Pfarrer, so gut er es

meint und wie sehr er sich Mühe gibt, findet
den Weg zum Herzen dieses Lehrers
einfach nicht.

Schade, dass gerade dieser Lehrer in dieses

Dorf gewählt wurde. Ein anderer Lehrer

von anderer seelischer Prägung und darum

mit einem andern Heiligenbilde im Herzen,
hätte sich mit diesem Pfarrer vorzüglich
verstanden; beide hätten in gemeinsamem und

einträchtigem Eifer in kurzer Zeit dem Dorfe

ein neues und schöneres seelisches Antlitz

gegeben.

Der Lehrer erwartet zuviel von seinem
Pfarrer! Aber auch der Pfarrer erwartet und

verlangt vielfach zuviel von seinem Lehrer.

Auch der Pfarrer trägt in seiner Seele ein
Idealbild vom katholischen Lehrer. Der Pfarrer

weiss, dass in der Erziehung, auch in der

Erziehung zur irdischen Tüchtigkeit, auf die

es ja der Staatsschule in erster Linie ankommt,
das Religiös-sittliche die Grundlage bilden

muss. Weil ja irdische Kultur oder Zivilisation
der Menschheit nur dann zum Segen
gereicht, wenn sie von religiös-sittlichen Werten

getragen ist. „Der Hammer ist ein
nützliches Gerät, aber man kann damit dem
Mitmenschen auch den Kopf abschlagen." —
Der Pfarrer weiss ferner, dass Religion nach

den Forderungen der katholischen
Pädagogik nicht nur Helferin zu einem möglichst
ruhigen und reichen Erdenglücke ist; sie

müsse vor allem andern ans Jenseits denken.
Nur wenn ihr diese Rolle zugeteilt werde,

bleibe sie auf die Dauer auch Dienerin am
irdischen Glücke des Menschen. „Suchet —
darum — zuerst das Reich Gottes und

seine Gerechtigkeit; nur dann wird euch das

übrige dazugegeben werden." Die religiössittliche

Erziehung also die heiligste
Angelegenheit aller Erziehung, auch aller
Schulerziehung und darum auch erste und

heiligste Aufgabe des Lehrers und erst recht des

katholischen Lehrers.

Nun aber erfolgt religiös-sittliche
Beeinflussung nicht so sehr durch das Wort, durch

Belehrung und Unterricht, sondern vielmehr
durch die Tat, durch das gewinnende und
hinreissende Beispiel, und durch das Wort
nur dann, wenn es warm und überzeugend
aus einem warmen und tief religiösen Herzen

quillt. Darum ist es für den katholischen
Pfarrer Selbstverständlichkeit, dass nur ein
warm und tief religiöser Lehrer ein vollwertiger

katholischer Lehrer ist. Dass es also

nicht genügt, wenn der Lehrer so schlecht
und recht religiös ist wie irgendein anderer

Bürger im Dorfe oder in der Stadt, wie der
Durchschnitt der männlichen Pfarrgenossen.
Denn von allen männlichen Pfarrgenossen
ist nur einer berufsmässig religiös-sittlicher
Erziöher; hat nur einer neben der Liebespflicht

auch die Rechtspflicht, durch Wort
und Beispiel andere religiös zu machen:
eben der Lehrer. Drei Menschen besonders
sei die religiöse Erziehung in der Pfarrei
anvertraut: der Mutter, dem Priester und dem
Lehrer. Diese drei sollten auch im Grade der
religiösen Wärme und des religiösen Eifers

einander gleichen.

An dieser Auffassung des Pfarrers vom
katholischen Lehrer ist nicht zu rütteln. Wenn
ein Pfarrer weniger von seinem katholischen
Löhrer erwartet und verlangt, denkt er zu
gering von ihm.

Nun aber die andere Seite! Auch der Pfarrer

bildet sich ein Ideal vom katholischen
Lehrer. Solche Ideale braucht man, um
immer wieder die Wirklichkeit daran zu messen.

Aber leicht vergisst auch der Pfarrer,

42



dass ein Ideal immer nur annähernd erreicht
wird, das Ideal von einem katholischen Lehrer

ebenso wie das Ideal von einem
katholischen Pfarrer. Und nicht nur die Priester
in der Pfarrei sind im Grade ihrer Religiosität
verschieden, müssen es sogar sein — je nach

Naturanlage, nach Umwelteinflüssen und

übernatürlichen Gnadengaben —, sondern
auch die Lehrer. Und nicht nur der Grad
der Religiosität darf, muss sogar, verschieden

sein, bei den Priestern und bei den

Lehrern, sondern auch die Form der Religiosität,
die Art und Weise der religiösen Betätigung.
Das Idealbild, das sich der Pfarrer vom
katholischen Lehrer bildet, trägt aber immer
stark das Gepräge der Religiosität des Pfarrers

selber, und zwar was den Grad und was
die Form anbelangt. Das ist beim Pfarrer
nicht wesentlich anders als beim Lehrer. So

kann der Pfarrer dem Lehrer gegenüber
tatsächlich ungerecht werden, indem er von
ihm eine Religiosität erwartet und verlangt,
die dieser Lehrer, vermöge seiner seelischen

Eigenart, gar nicht besitzen kann.

Das soll dem Pfarrer gesagt sein, um
ihn vor einem ungerechten und allzu harten
Urteil über den Lehrer zu bewahren, nicht
aber zur Beruhigung des vielleicht allzu

bequemen Lehrers. Und es gibt tatsächlich

Lehrer unter uns, katholische Lehrer, mit
deren Religiosität nach Grad und Form nicht

nur der Pfarrer nicht zufrieden sein kann,
sondern auch der unfehlbare Richter Gott
selber nicht. Es gibt sicher viele katholische
Lehrer, die nach ihrer angebornen oder
durch Erziehung erworbenen Religiosität
nicht hätten Lehrer werden sollen. Deren

Religiosität für irgend einen andern Beruf

genügt hätte; für den Erzieher aber war sie,
nach Grad und Art, ungenügend. Es gibt
ferner noch zu viele unter uns, die wohl darauf

bedacht sind, sich an Kenntnissen und

Fertigkeiten und methodischer Geschicklichkeit

in weltlichen Fächern fortzubilden, die
aber im Religiös-sittlichen mit einem allzu
bescheidenen Mittelmass zufrieden sind.

Wie viele hat es doch noch unter uns, die,
aus Bequemlichkeit oder gar aus Furcht, in

ihrem Mittelmass beunruhigt zu werden, sich

noch nie in Exerzitien das pädagogische
Gewissen nach der religiös-sittlichen Seite
erforschen liessen, die sich — aus ähnlichen
Gründen — nicht einmal zum Abonnement
einer katholischen pädagogischen Zeitschrift
entschliessen können.

Das alles sei zugegeben! Und doch bleibt
auch das andere wahr: viele Pfarrer erwarten
und verlangen zu viel, verlangen Unmögliches

vom katholischen Lehrer, weil sie, allzu

engherzig, nur Lehrer ,,nach ihrem Bild und

Gleichnis" haben möchten.

V. Von Berufskrankheifen.

Unserer Untersuchung fehlte ein wichtiges
Kapitel, wenn wir schliesslich nicht auch noch

von den Berufskrankheiten, den Berufskrankheiten

des Lehrers und — darf ich es wagen?

— auch des Pfarrers sprächen.
Die Lehrerkrankheiten zuerst! Nicht von

den Gefahren, die unser Beruf für Lunge und

Herz und Nerven und andere körperliche
Organe mit sich bringt, reden wir hier. Auch
nicht von unsern besondern sittlichen Mängeln.

Die gehören nicht an die grosseGlocke,
sondern anderswohin. Uebrigens sind wir
wahrscheinlich eher besser als der Durchschnitt

unserer Mitmenschen. Das wäre aber
kein besonderes Verdienst. Man denke doch:
Wer die Aufgabe hat, andere seelisch zu

erforschen, um sie dann umso erfolgreicher
im Sinne des Guten zu beeinflussen, dabei
sich aber selber nicht besser kennen lernte,
der wäre ein unbeholfener Psychologe. Wer
andere zu überwachen hat und dabei den

Blick nicht auch schärfte für die eigenen
Schwächen, der wäre kein guter Wächter.
Wer beständig andern zu predigen hat, die
Predigt aber nicht immer zuerst sich selber

hielte, der wäre ein schlechter Prediger. Wer
beständig andern ein Beispiel zu geben hat,
dabei aber um die innere Besserung sich

nicht kümmerte, der wäre als Erzieher nicht
ernst zu nehmen. Gilt das nicht Satz für Satz

43



und Wort für Wort von uns Lehrern in ganz
besonderer Weise? Darum sind wir vielleicht

— wenigstens von aussen gesehen — besser
als der Durchschnitt unserer Mitbürger. Aber
nochmals: auch wenn wir es wirklich sind,
wir dürfen uns dessen nicht rühmen. Diese

Vollkommenheit wäre ja nicht unser
Verdienst, sie hinge einfach mit unserer
Berufstätigkeit zusammen. Wer berufsmässig
andere zu erziehen hat und dabei nicht selber

erzogen würde, mit dem wäre es übel
bestellt. — Es gibt also auch Lehrervor-
z ü g e nicht nur Lehrerschwächen. Doch

davon wollen wir hier nicht reden. Unsere

lieben Mitmenschen reden ja auch ganz
selten davon. — Endlich sei hier auch nicht
die Rede von der jedem Menschen
zukommenden Eigenart. Jeder Mensch hat

sie, ist darum ein Eigener, ein Einmaliger.
Naturanlage, erzieherische Einflüsse, Umwelt,

eigene Willensbetätigung usw. geben jedem
Menschen das nur ihm eigene Gepräge. Es

gibt darum nicht nur keine zwei seelisch

gleichen Lehrer und keine zwei seelisch
gleichen Pfarrer, sondern überhaupt auf der ganzen

Welt und in der ganzen Menschheitsgeschichte

keine zwei seelisch gleichen
Menschen. Doch das geht uns hier nichts

an. Wir wollen hier nur von den Eigenarten
reden, die einem Menschen — also auch dem
Lehrer und dem Pfarrer — durch die
Ausübung des Berufes aufgedrückt werden.

So verschieden sie unter sich sind, sie

gleichen einander doch wieder, die Lehrer
auf der ganzen Welt; und so sehr jeder Pfarrer

ein Einmaliger ist, gewisse Züge haben
halt doch alle Pfarrer gemeinsam. Das hängt
eben mit der Berufstätigkeit zusammen.

Die Berufskrankheiten des Lehrers
zuerst!

Das ist so: Jeder Beruf verlangt gewisse
Tätigkeiten, die der Berufsinhaber immer
wieder zu setzen hat. Jeder Beruf spielt sich

ferner in einer bestimmten engern oder weitern

Umwelt ab. Je gleichmässiger, einförmiger

nun diese Berufstätigkeiten sind, sich

also immer wieder in gleicher Weise wiederholen,

und je enger die Umwelt ist, in der sich

die Berufstätigkeiten abspielen, umso
ausgesprochener wird das seelische Gepräge,
das der Beruf dem Berufsinhaber aufdrückt.
Und so stark verbinden sich dann solche
seelische Eigenschaften mit der ganzen Natur
dieses Berufstätigen, dass sie sich auch
ausserhalb der eigentlichen Berufstätigkeit
auswirken.

Dass solche Eigenarten bei uns Lehrern

in besonders auffälliger und meistens in wenig

ansprechender Weise sich zeigen, weiss

die ganze Welt. Dagegen ist nichts
einzuwenden. Wenn wir hier zu diesem Thema

das Wort ergreifen, so geschieht es nicht,

um diese Eigenarten, diese unsere
Berufskrankheiten abzuleugnen, sondern um sie

dem Pfarrer und andern lieben Mitmenschen
erklärlich zu machen. Diese unsere
Berufskrankheiten ergeben sich nämlich mit
psychologischer Gesetzmässigkeit, also gleichsam

mit Naturnotwendigkeit, aus unserer
Berufstätigkeit. Noch mehr! Je gewissenhafter

wir es mit unserm Berufe nehmen, umso
mehr sind wir in Gefahr, beruflich zu
„erkranken". Wenn man mir das glaubt, wird

man uns in Zukunft weniger verspotten, uns

milder beurteilen, uns allerwenigstens geduldiger

ertragen. Damit aber wäre der Lehrer
dem Pfarrer schon näher gekommen.

Wir seien eingebildet, sagt die Welt von
uns. Und wo man besonders giftig ist, glaubt
man noch dazu feststellen zu müssen, dass

unsere Einbildung im umgekehrten Verhältnis

stehe zu unserer Ausbildung. Was haben

wir darauf zu erwidern? Es ist nicht zu leugnen,

dass Einbildung oder sagen wir Ueber-
heblichkeit bei uns oft vorkommt, vielleicht
öfters als in andern Berufen. Die Tatsache

aber wäre psychologisch so zu erklären, dass

wir in der Schule eben immer überlegen sein

müssen, dass wir den ganzen Tag hindurch

zeigen müssen, dass wir überlegen sind. Solche

Einstellung geht uns auch ins ausser-
schulische Leben nach.

44



Vielleicht aber ist unsere sogenannte
Einbildung in sehr vielen Fällen nicht Einbildung,

sondern eher das Gegenteil davon.
Wir wissen, dass wir weniger lang auf den
Schulbänken sassen als der Arzt, der
Fürsprecher und der Pfarrer des Dorfes. Und

wir messen, wie übrigens der grösste Teil

unserer Zeitgenossen, der Schulbank eine zu

grosse Bedeutung zu, haben zuviel Achtung
vor ihr. Wir halten uns darum — im
Vergleich zu den eben genannten Nachbarn —
für minderwertig. Gerne suchen wir dann
dieses Minderwertigkeitsbewusstsein —
Minderwertigkeitskomplex sagt der Fachmann

— durch irgendein auffälliges Gefue zu
verbergen, sogar — wie wieder der Psychologe

sagt — zu überkompensieren. Das wäre dann
nicht Einbildung, sondern eher das Gegenteil

davon.

Wir haben für diese Eigenart des Lehrers

noch einen dritten Erklärungsgrund; wir werden

weiter unten davon sprechen.

Wir wären ferner, sagt die Welt, immer
und überall Schulmeister, unerträgliche

Schulmeister, auch ausserhalb der
Schulstube; immer und überall fühlten wir
das Bedürfnis, zu „doziere n", unser
Wissen auszukramen, und wir wollten alles

besser wissen als andere, die doch viel länger

in die Schule gegangen seien als wir.

Zugestanden! Aber wieder bringen wir diese
Krankheit aus unserer geliebten Schulstube

mit. Und dort war es nicht Krankheit,
sondern Gesundheit. Je gewissenhafter wir in

der Schule dozieren, je mehr wir daran glauben,

dass ein möglichst zuverlässiges Wissen

und ein möglichst sicheres Können für

die Mit- und Nachwelt wichtig, sehr wichtig
sei; je entschiedener wir unser reifes Urteil
dem noch unsichern Erraten des Kindes

gegenüber durchzusetzen verstehen, umso
bessere Lehrer sind wir. Freilich wird uns

diese Gewohnheit der Schulstube, alles besser

zu wissen als andere, andern beständig
am Zeug zu flicken, zur zweiten Natur und

begleitet uns dann auch auf den Dorfplatz,

an den Wirtstisch, in die Vorstandssitzung
und sogar — in den Pfarrhof.

Und dann weiter der Pedant, der

„Tüpflischiesser"! Aber wären die Kritiker im

Elternhause, am Wirtstisch, im Gemeinderat
und im Pfarrhause mit uns zufrieden, wenn
wir den Schülern das Tüpflein auf dem i

schenkten und wenn wir „fünfe grad sein"
liessen? Mit der vielgerühmten Grosszügig-
keit unserer Kritiker kämen wir nicht weit
bei unserer oberflächlichen Schuljugend.

Und endlich sollen wir empfindlich
sein. Wehe demjenigen, der am lehramtlichen

oder am persönlichen Gehaben des

Lehrers etwas auszusetzen wagte! Auch

wenn reinste Gewissenhaftigkeit ihm diesen
Tadel geboten, und wenn selbstloseste und
schonendste Liebe diesen Tadel vorgebracht
hätte! Mag sein! Aber auch diese Empfindlichkeit

hängt mit unserer beruflichen
Gewissenhaftigkeit zusammen. Je ernster wir es

mit unserer beruflichen Aufgabe nehmen, je
treuer wir der Schule und euern Kindern

dienen, umso grösser ist die Gefahr, dass unsere
Nerven versagen. Nfchf wir sind eigentlich
empfindlich, unsere Nerven bloss sind es.

Ja, unsere Berufskrankheiten! Auch wir
wissen darum. Bekennen sie in aller Offenheit!

Leiden selber darunter! Verabscheuen
sie! Kämpfen dagegen! Wer das aber tut,
wer einem Fehler oder Mangel gegenüber
sich derart einstellt, der ist eigentlich —
wenigstens innerlich und damit vor Gott —
schon frei davon, auch wenn seine Mitmenschen

noch weiter darunter zu leiden haben.

Und sollte es jetzt, nach dieser psychologischen

Erklärung und diesem mutigen
Bekenntnisse, nicht leichter gehen, uns zu

ertragen? Nein, nicht nur uns zu ertragen,
sondern sogar, wenn auch noch nicht mit

ganzem Herzen, so doch mit dem Verstände
und einem tapfern Willen, uns gewogen zu
sein?

Berufskrankheiten des Lehrers Darf ich

es jetzt wagen, auch über p f a r r herrliche
Berufskrankheiten ein vorsichtiges Kapitel-

45



chen anzufügen. Nicht um anzuklagen —denn

auch der Pfarrer ist für allfällige Berufskrankheiten

sicher nicht mehr verantwortlich als

der Lehrer für seine sogenannte Einbildung,
sein schulmeisterliches Wesen, seine Pedanterie

und seine Empfindlichkeit —, sondern

um der Lösung unseres psychologischen
Problems noch einen weitern Schritt
näherzukommen.

Eine erste Krankheit, die der Pfarrer übrigens

mit den andern akademischen Berufen

gemein hat: Auch wenn diese Herren der
Person des Lehrers und dem Wirken des

Lehrers eine gewisse Hochschätzung
entgegenbringen, können sie sich doch vielfach
nicht ganz frei machen von einer gewissen

— vielleicht unbewussten — überheblichen

Einstellung des „akademisch Gebildeten"
gegenüber dem „sogenannten Gebildeten",
der kein Maturitätszeugnis besitzt und an
keiner Hochschule studierte, sondern „nur
das Lehrerseminar gemacht" hat.

Als ob es, um reif zu sein oder reif zu werden,

ein Maturitätsexamen brauchte! Und
als ob man mit dem Maturitätsausweis in der
Schublade wirklich ein Reifer wäre! Als ob

man, um ein wirklich gebildeter Mensch zu

sein, so und so manches Semester auf der
Hochschule „gewesen sein" müsste. Und

als ob so und so manches akademisches
Semester unfehlbar wahre und tiefe Bildung
vermittelte! Zu wahrer Bildung gehört doch
sicher auch und in erster Linie Herzens- und

Charakterbildung, und die kann man sicher
anderswo ebenso gut beziehen als auf der

heutigen Universität. Und eine gründliche
Geistesbildung kann man sich, wenn man in

der Anlage das Zeug und im Willen die Kraft
dazu besitzt, erwerben, auch wenn man die
lateinischen und griechischen Klassiker nicht
im Urtext zu lesen versteht. Der Schreibende
schätzt gewiss eine gründliche humanistische

Bildung und wirkliche Beschäftigung mit der
Wissenschaft auf einer Hochschule nicht
gering — er bedauert selber sein Leben lang,
diese hervorragenden Bildungsgelegenheiten

seinerzeit nicht besser ausgenützt zu
haben —, aber er kennt doch viele sogenannte
Akademiker, an denen man von wahrer
Geistes- und Herzensbildung auch mit bestem

Willen nicht viel entdecken kann. Anderseits
kennt er manchen, der „nur" das Lehrerseminar

gemacht hat, der aber, vermöge
hervorragender Veranlagung, durch Selbststudium
und durch ernstes und unablässiges Streben
nach intellektueller, ästhetischer und religiöser

Vervollkommnung ein in hohem Masse

gebildeter Mensch geworden ist.

Nichts weiter davon! Ob aber nicht diese
Krankheit der „akademisch Gebildeten" oft
schuld, wenigstens mitschuldig ist, wenn
sich zwischen Lehrer und Pfarrer kein warmes

Verhältnis gestalten will? Und ob nicht
im besondern die Einbildung, die Ueberheb-
lichkeit, die Empfindlichkeit des Lehrers, von
der wir soeben sprachen, oft bloss die natürliche

Reaktion und Opposition des Lehrers
ist gegenüber der Ueberheblichkeit „der
andern"? ,,N u r ein Lehrer!" denkt der andere

— und vielleicht denkt er es gelegentlich
etwas laut „Jawohl, ein Lehrer!" tönt es

zurück.

Eine zweite Gefahr! Es wird gesagt, der
Lehrer wolle immer recht haben, wolle
immer gescheiter sein als andere. Das komme,
haben wir festgestellt, daher, dass er in seiner

beruflichen Tätigkeit in der Schulstube
immer der Höhere, der Gescheitere sei.

Ob nicht der Pfarrer dieser Krankheit auch

ein wenig ausgesetzt ist? Auch er ist ja in

seiner lehr- und hirtenamtlichen Tätigkeit
immer der Höhere, der Gescheitere. Man
denke nur an die Christenlehre: Wehe dem
Buben, der gegenüber einem Worte des Pfarrers

einen Zweifel zu äussern wagte! Oder an
die sonntägliche Predigt: Ist es denn je gehört
worden, dass ein besonders kritischer Zuhörer
sich zum Worte zu melden gewagt hätte,
auch wenn er überzeugt gewesen wäre, in

einem besonders scharfen Satze nicht das
unfehlbare Gotteswort, sondern ein recht
armseliges Menschenwort vernommen zu haben?

46



Wenn der Laie einmal eine schiefe Meinung
vertritt oder sich zu wdnig klar ausdrückt:
sofort tritt ihm ein ganzer Schwärm von
Besserwissern und Widersachern entgegen. Der

Pfarrer hat mit solchem Widerspruch nicht zu

rechnen, nicht nur i n der Kirche, sondern
in der Regel auch ausserhalb der
Kirche nicht. Einmal kommt er ja mit den
Besserwissern und Widersachern aus dem
Laienstande selten in persönliche Berührung, so

dass er von ihren kritischen Bemerkungen
meistens nichts zu hören bekommt. Und wo
er doch mit den Laien persönlich zusammenkommt

— etwa in der Sitzung der
Schulpflege oder des Kirchenrates — soll es ja

gewöhnlich, schon dem lieben Frieden
zuliebe, sehr einträchtig zugehen. Also auch

der Pfarrer ist in seiner lehr- und hirtenamtlichen

Tätigkeit in ähnlicher Lage wie der

Lehrer in der Schulstube. Und es wäre leicht

möglich, dass auch ihm, wie dem Lehrer, das

Gefühl der Ueberlegenheit oder gar der
Unfehlbarkeit aus der beruflichen Tätigkeit ins

nicht ausgesprochen berufliche Leben

nachginge.

Noch mehr! Der Pfarrer hat, als Priester,

Vollmachten, um die ihn die Engel des Himmels

beneiden können. Das gläubige Volk
begegnet ihm darum nur in heiliger Ehrfurcht
und redet ihn nur mit „Hochwürden" an.
Gewiss weiss der Pfarrer, wie wenig er persönlich

dieses Amtes und dieser Ehre würdig ist.

Aber, rein psychologisch betrachtet, wäre es

doch möglich, dass ihn diese einzigartige
amtliche Würde zu persönlicher Ueberheb-
lichkeit verführte. Es hat einst ein Exerzitienmeister

vor Priestern gesagt: „Vielleicht
droht dem Priester keine Gefahr so sehr, wie
die Ueberheblichkeit".

Eine solche Ueberheblichkeit wirkte sich

dann wahrscheinlich allen andern Pfarrkindern

gegenüber weniger aus als dem Lehrer

gegenüber. Einmal darum, weil diese
andern Pfarrkinder dem Pfarrer nicht in gleicher

Weise Untertan sind. Dann auch darum,
weil der Pfarrer weiss, dass er diese andern

Pfarrkinder nur durch Güte und Wohlwollen
und Liebe gewinnen kann, während ihm dem
Lehrer gegenüber auch noch andere

„Trümpfe" zur Verfügung stehen.

Darf ich von einer dritten Berufskrankheit
des Pfarrers reden? Der Lehrer ist Laie und
lebt als Laie. Der Pfarrer ist Priester und lebt
als Priester. So lebt der Pfarrer, objektiv
beurteilt, wohl vollkommener als der Lehrer.
Er tut manches nicht, darf es vielleicht nicht

tun, was der Lehrer als Laie tut und zu tun
durchaus das Recht hat. Der Pfarrer verzichtet
auf viele Lebenswerte, die dem Lehrer, als

Laien, unentbehrlich und in besondererWeise
kostbar erscheinen. Er entsagt, wo derLehrer,
als Laie, begierig zugreift und zugreifen
darf. Er hat manche Versuchung, mit der ein

Lehrer, als Laie, zu kämpfen hat, nicht. Er

weiss von manchem Fehler, an dem der Lehrer,

als Laie, leidet, nichts. Er übt endlich
eine ganze Anzahl von Tugenden, die der

Lehrer, als Laie, nicht übt oder sie wenigstens

nicht in so hohem Masse übt.

So wird der Pfarrer, von aussen gesehen,
wohl durchschnittlich vollkommener sein als

der Lehrer, wie der Lehrer ja wahrscheinlich
auch vollkommener ist als die andern Laien.
Ich sage: von aussen gesehen. Der gut beratene

Pfarrer wird sich aber auf diese grössere
Vollkommenheit nichts einbilden. Er weiss ja,
dass es Gott nicht auf die von aussen gesehene

Vollkommenheit ankommt, sondern auf

die wirkliche. Dass einer objektiv mehr Fehler

haben kann als ein anderer: wenn er aber
für diese Fehler nicht selber verantwortlich
ist und sogar dagegen kämpft, gilt ervorGotf
mehr als ein anderer mit vielleicht weniger
Fehlern, aber auch mit geringem Kämpfen.
Anstatt sich auf diese, von aussen gesehen,

grössere Vollkommenheit etwas einzubilden
oder ihretwegen gar auf andere hinunterzusehen,

wird er vielmehr Gott danken, dass

er ihm reichere Gnaden gab und dass er ihn

aus der Welt mit ihren vielen Scheingütern
und mit ihren wohl lautern, aber dafür viel
kürzern und armseligem Freuden heraus-

47



genommen und auf eine sfille Friedensinsel

verpflanzt hat, wo er so mancher Sorge und

so mancher Versuchung, womit der Laie zu
tun hat, enthoben ist. Und er wird in Demut
und Reue Gott um Verzeihung bitten, dass

er es in seiner bevorzugten Lage noch nicht

zu einer höhern Vollkommenheit gebracht
hat. Uebrigens weiss dieser gutberatene
Pfarrer selber gut genug, dass manches an
ihm, was dem Laien als Tugend oder gar als

Heroismus erscheint, in Wirklichkeit nicht

Tugend und erst recht nicht Heroismus ist,

sondern zum besten Teile Naturanlage oder
Berufsgnade; und dass er schliesslich an
manchem Fehler leidet, von dem der Laie
nichts merkt; dass er wahrscheinlich
überhaupt nicht weniger Fehler hat als der Laie,
sondern nur andere, eben „geistliche" Fehler;

und dass Gott mit ihm einmal wegen
dieser zu wenig bekämpften geistlichen Fehler

nicht milder, sondern eher strenger ins

Gericht gehen wird als mit dem Laien wegen
seiner Fehler.

Das alles weiss der gut beratene Pfarrer.

Aber es kann doch vorkommen, dass mancher

Priester sich diese Tatsachen zu wenig
bewusst ist. Schon die Tatsache, dass er
überhaupt Priester wurde, betrachtet er als

eine persönliche Leistung, während es doch

nur das Inempfangnehmen einer besonders

beglückenden göttlichen Gnade war. Und

weil er, von aussen gesehen, besser,
vollkommener ist als der Laie, hält er sich auch

in Wirklichkeit, auch von oben gesehen, für

vollkommener, und er schaut dann auch aus
diesem Grunde mit einer gewissen Ueber-
heblichkeit auf den „sündigen" Laien und

darum auch auf den „sündigen Lehrer"
hinunter. — Sobald das aber in einer Pfarrei

vorkommt, gibt es unfehlbar Spannungen
zwischen Priester und Laie und zwischen Lehrer

und Pfarrer.

Und darf ich endlich noch von einer vierten

„Krankheit" reden, die mit der priesterlichen

Berufstätigkeit verbunden sein kann?

Ich meine eine gewisse Ueberschätzung des¬

sen, was man so gemeinhin als Frömmigkeit
zu bezeichnen pflegt: eine gewisse
Ueberschätzung äusserer religiöser Akte, etwa der

Länge und der Häufigkeit mündlicher
Gebete, der Häufigkeit der Teilnahme an nicht

vorgeschriebenen gottesdienstlichen Anlässen,

sogar der Häufigkeit des Sakramentenempfanges.

Man darf mich nicht missverstehen.

Es kann ein Priester, überhaupt ein

ganzer Katholik, diese Werke der Frörrvnig-
keit nicht hoch genug einschätzen. Aber er
darf sie auch nicht überschätzen in dem

Sinne, als machten sie tatsächlich d i e
Religiosität, d i e Frömmigkeit aus. Das Wesen
der Frömmigkeit besteht doch im Leben aus

Gott, mit Gott und für Gott. Die erwähnten

religiösen Akte gehören zwar auch zur
Religiosität, sind ein wesentlicher Bestandteil

davon; sie sind ferner vorzügliche Aeusserun-

gen wirklicher Religiosität; sie sind endlich
hervorragende Mittel, um zu wirklicher und
tiefer Religiosität zu kommen. Aber sie sind

nicht d i e Religiosität; sie sind nicht einmal

unfehlbare Kennzeichen wirklicher und
tiefer Religiosität, die wesentlich etwas Innerliches

ist. Man kann ein sehr religiöser
Mensch sein, ohne durch besondern Eifer im
Gebrauch dieser Mittel aufzufallen. Und man
kann im Gebrauch dieser Mittel einen

besondern, durchaus nicht erheuchelten, Eifer

zeigen, ohne dabei auch innerlich tief
religiös zu sein. Die Religiosität ist eben nicht

nur dem Grade nach bei allen Menschen
verschieden, sondern auch der Form nach. Es

geht dem einen leichter, diese äussern

religiösen Akte zu setzen als einem andern,
während dieser andere dann vielleicht umso
mehr darauf bedacht ist, Gott durch andere
Werke treu zu dienen.

Nun besteht tatsächlich die Gefahr, dass

der Pfarrer, überhaupt der Priester, diese
äussern Akte der Religiosität überschätzt, sie
allzu voreilig als die Religiosität ansieht.

Weil schon im persönlichen Leben des Priesters

diese äussern Akte — selbstverständlich

nicht als nur äussere Akte! — eine so

48



grosse Rolle spielen. Weil ferner eine wichtige

amtliche Aufgabe des Priesfers darin

besteht, Gott im Namen seiner Gemeinde

durch solche äussere — und selbstverständlich

wieder nicht als bloss äussere Akte —
zu ehren. Und weil es endlich eine wichtige
Pastorationsaufgabe ist, die Gläubigen zu

eifriger Setzung solcher religiöser Akte
anzuhalten und im Gemeinschaftsgottesdienste
solche Akte mit ihnen zu setzen, als Ausdruck

innerer Religiosität, aber auch, um sie

dadurch zu innerer Religiosität zu führen.

Es kann dann geschehen — und es ist

psychologisch durchaus begreiflich, wenn es

geschieht —, dass der Pfarrer die wirkliche

Religiosität seiner Pfarrkinder, und damit

auch seiner Lehrer, allzu einseitig nach der

Länge und der Häufigkeit solcher äusserer

Akte bemisst, und dass er demnach eine

andersgeartete Religiosität des Laien — auch

des Lehreres — falsch, das heisst zu gering
einschätzt. So etwas aber täte weh und

entfremdete.

VI. Ausklang.

Haben wir jetzt alles genannt, was schuld

sein kann an gelegentlichen Spannungen
zwischen Lehrer und Pfarrer? Nein! Auch

wenn du als Laie und als Lehrer in reinster

Absicht und nicht nur mit dem Kopfe,
sondern auch aus ganzem Herzen klerikal wärest

und nicht einmal im Unterbewusstsein etwas

von Anti- oder auch nur Aklerikalismus mit
dir herumtrügest; und wenn du die
Berufskrankheiten des Lehrers längst in dir
überwunden hättest und der ganzen Gemeinde
strahlendes Vorbild wärest von Demut und

Bescheidenheit, von Geduld und Gross-

zügigkeit; und wenn auch der anspruchvollste

Pfarrer in dir das Ideal des katholischen

Lehrers verwirklicht fände; und wenn
anderseits dein Pfarrer dem Priester- und

Pfarrerideal, das du aus deiner Jugend und

aus dem Seminar ins Leben mitgebracht, so

ganz entspräche und er vielmehr dein

Freund und Vertrauter als dein Vorgesetzter
wäre: glaube es mir, es gäbe auch jetzt
noch Tage und Wochen, wo ihr aneinander

littet, wo ihr einander nicht verständet, wo
du als Lehrer den Pfarrer anders wünschtest,

und wo der Pfarrer lieber einen andern Lehrer

hätte. Warum? Weil ihr trotz eurer
Vollkommenheit zwei seelisch verschiedene

Menschen, zwei Individuen seid. Ach, wie

oft sind wir mit uns selber nicht zufrieden,
wünschten wir uns selber anders! Und meinen

dann, es sollten wenigstens die andern so

sein, dass wir an ihnen nichts auszusetzen hätten.

So schön heisst es in der „Nachfolge
Christi": „Wenn du dich selber nicht so

machen kannst, wie du dich gerne hättest, wie
kannst du dann wollen, dass andere so seien,

wie du es gerne hättest!"

Spannungen zwischen Lehrer und Pfarrer!

Auch zwischen dem gut katholischen Lehrer

und seinem schul- und lehrerfreundlichen
Pfarrer! Sie sind unleugbar vorhanden. Sogar
der Vorstand des KLVS soll sich kürzlich in

einer Sitzung mit diesem Thema beschäftigt
haben. Sie sind unleugbar da; sie müssen

sogar da sein. Und sie können viel schaden,

beiden schaden: dem Lehrer und dem Pfarrer

und damit auch der Sache, der doch

beide in warmer Hingabe dienen möchten.

Es war nun die Absicht dieser Kapitelchen,
etwas zur E n t Spannung beizutragen oder

wenigstens Anleitung zu geben, mit
naturnotwendigen Spannungen auf christliche

Weise fertig zu werden.

Erstes Mittel dazu: Gegenseitiges
Verstehen Verstehen heisst ja immer auch

viel verzeihen. Denn wer versteht, glaubt
daran, dass der andere besser ist, als er

scheint, und dass er es besser meinte, als

49



verletzte Eigenliebe anzunehmen geneigt

war.
Ach, beide wollen doch das Gute, der

Pfarrer und unser Lehrer! Aber sie wollen es

gelegentlich auf eine Weise, die auf die

Eigenart des andern zu wenig Rücksicht

nimmt, die den andern — bei seiner Eigenart

— verletzen muss. „Nicht was du

wolltest, war ungut, aber w i e du es wolltest,

das war vom Uebeln", lässt der
Priesterdichter Heinrich Federer in seinem „Papst
und Kaiser im Dorfe" den Kaplan zum Pfarrer

Carolus Bischof sagen. Es wird meistens

auch in unserm Falle so sein: Nicht was
der Pfarrer vom Lehrer verlangt, und nicht

was der Lehrer vom Pfarrer möchte, ist

ungut, aber wie sie es wollen, das ist — vielfach

— vom Uebeln.

Am letzten schweizerischen Katholikentag
in Luzern erzählte ein Redner, er habe einmal

einen Streitfall zwischen Lehrer und

Pfarrer zu untersuchen und zu entscheiden

gehabt. Das Resultat seiner möglichst
unparteiischen Untersuchung sei gewesen: 51 %

der Schuld beim Lehrer, 49 % beim Pfarrer.

Ob nicht in den meisten Fällen, wo Lehrer

und Pfarrer sich nicht verstehen, das Resultat

gewissenhafter und unparteiischer
Untersuchung ähnlich lautete? Und ob es nicht gar
ausnahmsweise auf den Pfarrer 51, auf den
Lehrer aber nur 49 Prozent träfe?

Das erste Mittel: Gegenseitiges Verstehen!

Und wenn dieses Mittel nicht ausreicht, dann

möge man zum klassischen Versöhnungsmittel,

das der hl. Paulus im zweiten Korin-

therbriefe (11, 19.) empfiehlt, Zuflucht

nehmen. Es heisst so: „Libenter suffertis insi-

pientes, cum ipsi sitis sapientes." Zu deutsch:

„Ihr werdet die Dummen — die Ungeschickten,

die Querköpfe, die Querulanten —
leicht ertragen, wenn ihr selber weise seid."

Das zweite Heilmittel also: einander

ertragen, einander in christliche Demut

und Geduld und Liebe und Leidensbereitschaft

ertragen!

Und nun zum Schlüsse noch etwas

Tröstliches.
Man könnte glauben, es stehe wirklich

schlimm um die Beziehungen zwischen Lehrer

und Pfarrer, nachdem die „Schweizer
Schule" für die Besprechung dieses Verhältnisses

so manche kostbare Seite zur
Verfügung stellte.

Gott sei Dank ist es nicht so schlimm.

Vor einiger Zeit richtete ein weltlicher
Professor eines innerschweizerischen, von
Priestern geleiteten, Gymnasiums an seine

weltlichen Kollegen an andern kirchlichen

Lehransfalten einen Fragebogen. Darin bat er

um Auskunft über das tatsächliche und das

wünschbare Verhältnis zwischen weltlichen

Lehrern und geistlicher Leitung an diesen

Anstalten.

Ich weiss nicht, wie die Antworten
ausfielen. Aber das weiss ich: Wenn jetzt die

Redaktion der „Schweizer Schule" an alle

katholischen Pfarrer und an alle katholischen

Lehrer, von denen wir eben redeten, einen

ähnlichen Fragebogen versandte, mit der

Bitte um Auskunft über das wirkliche und das

wünschbare Verhältnis zwischen Pfarrer und

Lehrer, zwischen Lehrer und Pfarrer, dann

würde — ich bin fest davon überzeugt —
die grosse Mehrzahl der Lehrer antworten:

„Ich habe an meinem Pfarrer eigentlich
nichts auszusetzen; ich wünschte im Gegenteil

allen meinen Kollegen einen Pfarrer, wie
ich mit einem zusammenzuarbeiten dasGlück

habe"; und die grosse Mehrzahl der
katholischen Pfarrer würde antworten: „Ich habe

viel Freude an meinen katholischen Lehrern,

und ich wünschte allen Pfarrern katholische

Lehrer, wie sie in meiner Pfarrei so segensreich

wirken." —r.


	Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie [Fortsetzung]

