
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 28 (1941)

Heft: 1

Artikel: Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schon seif zirka 50 Jahren (Heime, Bildungsarbeit,

Sonniagsveranstaltungen, hauswirtschaftliche

Kurse, Feriengelegenheiten u. a.). In der
Westschweiz befinden sich Heime für die

Deutschsprechenden, in der deutschsprechenden
Schweiz umgekehrt für die Französischsprechenden;

ähnlich für Tessinerinnen ausserhalb ihres

Kantons.

11. Die Schweiz, kathol. Arbeiferinnenvereine
(Sekretariat St. Gallen) bemühen sich um die

Freizeitgesfalfung der Frauen und Töchter aus

unselbständig erwerbenden und Industriekreisen

(gesamte Bildungsarbeit, Geselligkeit, Bibliotheken,

Hauswirtschaftliches, Wandern, Ferien und

Ferienkurse u. a.).

12. Die schweizer. Jungfrauenkongregationen
(Sekretariat Zürich) mit den Blauringgruppen
(Schülerinnen) befassen sich pfarreiweise mit
der Freizeitgestaltung der ledigen Frauenwelt,
besonders der schulentlassenen (religiöserzieherische

Bildungsarbeit, Geselligkeit, Ferien etc.).

Organe: „Führerin", „Steuer", „Sunneschyn".
Diese Kongregationen schauen auf eine

Vergangenheit von vier Jahrhunderten zurück und

verbinden so alte, bewährte Freizeitgestaltung
mit neuer.

13. Der Bund schweizer, kathol. Weggefährtinnen

pflegt ebenfalls die gesamte
Persönlichkeitsausbildung des Mädchens in der Freizeit

mit religiös-kultureller und naturverbundener

Lebensgesfaltung (Heimabende, Einkehrtage,

Werkwochen, Treffen, Feriengemeinschaft u. a.).

14. Der Schweizer. Verband kathol.
Turnerinnen pflegt das Gesundheitsturnen für Mädchen

und Frauen nach den christlichen Grundsätzen

fraulicher Körperkultur.

15. Der Schweizer, kathol. Lehrerverein und

der Verein kathol. Lehrerinnen der Schweiz
befassen sich mit den Fragen der Leitung und

Ausbildung der Freizeitgestalter und den

diesbezüglichen Fragen, welche das Schul- und Er¬

ziehungswesen betreffen. Sie sorgen zum Teil

auch für Freizeitgestaltung ihrer Mitglieder
(Einkehrtage, Kurse, Ferien etc.).

Zum Schlüsse noch einige Wünsche,
besser gesagt: Bitten, mit denen wir als

christlich gesinnte Menschen uns wohl alle
zusammenfinden können:

1. Helfen wir bei aller Freizeitbeschäftigung

die Achtung und Wertschätzung des

Sonntags und der Sonntags-Heiligung
fördern! Zum bereits Gesagten seien wir
uns bewusst, dass wir Gottes Segen zum
Schutze und Wohlergehen unserer lieben
Heimat vertrauensvoll erhoffen, dass wir
uns dessen aber durch Gottesverehrung würdig

machen sollen.

2. Es möge die Freizeitgestaltung sich
besonders in den Dienst der Familie stellen,

nicht nur ihr keinen Schaden bringen,
sondern ihren Wohlstand und ihr

Wohlergehen mehren, auch jene, die der Familie

entfremdet wurden, wieder ins Familienleben

zurückgliedern. Die Jugendbildung
hingerichtet auf künftiges Familienglück!

3. Es möge die Freizeitgestaltung die
Ehrfurcht wahren vor Gottes Gesetz und Gottes

heiligem Willen, dabei aber den persönlichen

Rechten und Pflichten, Eignungen und

Kräften in gesunder und aufgeschlossener
Art Rechnung tragen. Freizeit in
wohlgeordneter Freiheit. Geordnete
Freiheit auch gegenüber jenen, die sie pflegen:

Vereinigungen, Konfessionen

Gottverbundenheit und Freiheit im guten,
bestmöglichen Sinne: das ist Christen- und

Schweizerart.

Solothurn. Dr. Franciscus von Streng,
Bischof.

Lehrer und Pfarrer Eine psychologische Studie *.

Das Thema ist nicht neu. Vor ein paar
Jahren ist es sogar an einem schweizerischen

Katholikentage und nachher auch in der

„Schweizer Schule" behandelt worden;
allerdings unter anderm Titel und von einem

andern Gesichtspunkt aus. „Priester und

Lehrer" sagte und schrieb man damals. Wir

* Eine sachliche, taktvolle Aussprache über dieses
Thema kann fruchtbar sein. Wir begrüssen bezügliche
Beiträge von beiden Seiten. •— Red.

5



schreiben: „Lehrer und Pfarrer". Wenn wir
den Lehrer vorausnehmen, so geschieht es

nicht aus Geringschätzung dem Priester

gegenüber, sondern weil wir in eine Zeitschrift
schreiben, deren Abonnenten in der Mehrzahl

dem Lehrerstande angehören und weil
der Schreibende, selber Lehrer, es in besonderer

Weise auf den Lehrer abgesehen hat.

Und warum wir Pfarrer sagen anstatt einfach

Priester, wird man später erfahren. Aber auch

unter einem andern Gesichtspunkte behandeln

wir das Thema. Erging man sich bisher

hauptsächlich in grundsätzlichen
Erörterungen, so versuchen wir, der heiklen Frage

vom psychologischen Standpunkte
aus einige fruchtbare Erkenntnisse abzugewinnen.

Diese beiden Umstände rechtfertigen

eine erneute Besprechung der Frage,
auch abgesehen von ihrer ewigen Aktualität.

I. Vorspiel.

Was man damals und seither schon oft —
vom grundsätzlichen Standpunkte aus —
zum Thema sagte, war gewiss wichtig genug,
ist so wichtig, dass man auch in Zukunft
immer wieder von Zeit zu Zeit davon wird
reden und schreiben müssen. Man schilderte

etwa, wie das Priesterwirken und das Lehrerwirken

sich so vielfach berühren. Beide,
Priester und Lehrer, strebten eigentlich nach

dem gleichen Ziele: dem Kinde zu helfen,
ein brauchbarer Mensch, ein guter Christ
und Bürger zu werden. Zwar habe es der
Lehrer hauptsächlich darauf abgesehen, das

Kind mit weltlichen Kenntnissen und Fertigkeiten

auszurüsten und es für eine irdische

Lebensaufgabe tüchtig zu machen, während
das Priesterwirken so ganz auf das ewige
Ziel und darum auf das Religiös-sittliche
gerichtet sei. Aber auch dem Lehrer müsse,

wenn er seine Aufgabe richtig erfasse, das

Religiös-sittliche letzte und höchste
unterrichtliche und erzieherische Absicht sein.

Weil ja letzten Endes das ewige und das

irdische Glück wesentlich mit den gleichen
Mitteln geschaffen würden und weil die ir¬

dische Bildung, die der Lehrer in besonderer
Weise zu vermitteln die Aufgabe habe, dem

Menschen und der menschlichen Gesellschaft

nur dann wahrhaft zum Segen gereiche,

wenn sie von religiös-sittlichen Werten
getragen sei. Und der Priester, dessen Sorge
das Ewige des Menschen anvertraut ist,
arbeite immer auch an dessen irdischem

Wohle; ja niemand gebe dem Menschen für

das Erdenglück so viel wie der Priester. „Suchet

zuerst das Reich Gottes und seine Ge-
rechtlichkeit, das andere — das menschenmögliche

irdische Glück — wird sich dann

ohne weiteres daraus ergeben."

Nun sei allerdings der Lehrer vom Staate

oder von der politischen Gemeinde gewählt,
der Priester aber erhalte seine heilige
Sendung von der Kirche. Und wie es im Laufe

der Jahrhunderte öfters geschehen sei: dass

der Staat ins Geistliche hineinredete, ja

sogar über Geistliches habe regieren wollen;
aber auch umgekehrt, dass Geistliche auch

in Weltlichem haben entscheiden und das

Weltliche sogar unter ihre Herrschaft haben

bringen wollen; und dass beide Gewalten
durchaus nicht immer mit der geziemenden
Ehrfurcht miteinander verhandelt hätten, so

sei Aehnliches auch schon im Schulhause

vorgekommen.

Heute aber, so fuhr man fort, wisse doch
der letzte Lehrer und der jüngste Vikar, dass

Weltliches und Kirchliches verschiedene

Dinge seien und verschiedenen Gewalten
unterstehen, und dass keine dieser Gewalten
sich in das mischen dürfe, was der andern

zukomme; dass aber für das Irdische und für
das Ewige am besten gesorgt sei, wenn beide
Gewalten einträchtig zusammenarbeiten. Das

gelte für alle Gebiete, wo Weltliches und
Kirchliches sich berühren, nirgends aber so
sehr wie im Schulhause.

Das müsse doch jeder Priester wissen,
mahnte man dann, dass der Lehrer sein

erfolgreichster Mitarbeiter, aber auch sein
unheilvoller Gegenspieler sein könne. Daraus

ergebe sich aber, dass er das Wirken und

6



Mitwirken eines guten katholischen Lehrers

nicht hoch genug einschätzen, nicht höflich

genug erbitten und nicht grossmütig genug
verdanken könne. Anderseits wisse aber

auch der Lehrer, wie die Kirche zu allen Zeiten

ein warmes Interesse gehabt habe auch

für das irdische Wohl der Menschen und
darum auch für die weltliche Aufgabe der
Schule, und dass er auch heute noch in der

ganzen Gemeinde keinen so verständnisvollen

Vertreter seiner Anliegen und keinen

so treuen Gönner besitze wie im Pfarrhause.

Er müsste also schon im wohlverstandenen
Selbstinteresse vor keinem Mitbürger den

Hut so ehrfurchtsvoll abnehmen wie vor dem

Priester, und es sollte ihm ein gelegentliches
Plauderstündchen mit dem Priester — nicht

im Sprechzimmer des Pfarrhauses, sondern
lieber in der warmen Pfarrstube — eigentliches

Bedürfnis sein. Dass seine Schule in

bezug auf das Religiös-sittliche ihrer

Aufgaben der Kirche und ihren Vertretern
unterstehe, sei für den katholischen Lehrer

durchaus keine Beeinträchtigung seiner

Würde, sondern eine Selbstverständlichkeit.
Und sollte es auch einmal vorkommen, dass

die persönliche Vollkommenheit und

Liebenswürdigkeit des Priesters der Heiligkeit
seines Amtes nicht oder nicht ganz
entspräche, so dürften doch solche Menschlichkeiten

die religiöse Freudigkeit und die kirchliche

Treue des grundsätzlichen katholischen

Lehrers nicht erschüttern.

So ungefähr pflegte man bis dahin das

Thema „Priester und Lehrer" abzuwandeln.
Und noch einmal: diese heiligen Grundsätze
müssen beiden Parteien von Zeit zu Zeit
immer wieder zum lebendigen und gesegneten
Bewusstsein gebracht werden.

Aber immer, wenn ich solche Vorträge
angehört hatte, wollte mir scheinen, man habe

beiden — dem Priester und dem Lehrer —
Wichtigstes nicht gesagt, gerade das nicht

gesagt, worauf sie eigentlich gewartet hatten.

In den meisten Fällen nämlich, wo es

zwischen einem Priester und dem
katholischen Lehrer nicht stimmen will, fehlt es

nicht an der Kenntnis dieser Grundsätze,
auch nicht an deren Bejahung, sondern
vielmehr am gegenseitigen Sichverstehen und

am gegenseitigen Sichertragen. Gewiss auch

am Sichertragen! Aber das wird nicht mehr

so schwer sein, wenn man sich einmal
verstehen gelernt hat.

Das Problem ist also für den Besucher

unserer Versammlungen und für die Leser

der „Schweizer Schule" nicht so sehr ein

theologisches — ein dogmatisches,
moralisches und kirchenrechtliches —, als

vielmehr ein psychologisches. Und dieser wichtigen

psychologischen Seite der Frage wegen

melde ich mich heute zum Worte.

Noch eine Vorbemerkung. Ich schreibe
für den katholischen Lehrer, der diesen
vornehmen Namen wirklich verdient, und für
den katholischen Pfarrer, der Freund der
Schule ist und für das Wirken des Lehrers

Verständnis hat. Aber ich vertrete nicht den

Standpunkt des Lehrers und nicht den Standpunkt

des Pfarrers, sondern den Standpunkt
der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der
Liebe. „Amicus Plato, sed magis arnica
Veritas" — zu deutsch: beide sind mir lieb,
sehr lieb: der Pfarrer und der Lehrer; aber

wenn ich in einem Streitfall zwischen beiden
zu entscheiden habe, dann gilt für mich nur
noch die Wahrheit und die Gerechtigkeit —
und die Liebe zu beiden.

Die unmittelbare Anregung, das Problem
„Lehrer und Pfarrer" in der „Schweizer
Schule" vom psychologischen Standpunkt
aus zu behandeln, gaben mir folgende
Erlebnisse: Musste ich da kürzlich die bewegliche

Klage eines Pfarrers, eines tüchtigen
und seeleneifrigen Pfarrers, über einen „seiner"

Lehrer mitanhören. Dieser Lehrer sei

ja wohl katholisch. Als solcher erfülle er
schlecht und recht seine Pflichten: als

Mensch, als Familienvater, als Bürger, als

Katholik, als Lehrer und als Organist. Aber eben

nur seine — Pflicht. Also das, wozu er durch

7



staatliches und kirchliches Gesetz, durch

Anstellungsvertrag und durch die in seiner Pfarrei

für einen senkrechten Katholiken überdies
noch geltenden ungeschriebenen Bräuche

verpflichtet sei. Dagegen merke man auch

gar nichts von einem besondern Eifer für

die Ehre Gottes auf der Orgel; oder von
einer die Kinder wirklich erbauenden oder

gar hinreissenden religiösen Wärme; oder

von einem besondern apostolischen Eifer,

wodurch er doch so nachhaltig auf seine

lauen Mitbürger einwirken könnte; oder von
irgend einem bereitwilligen Sichanerbieten

zur Mitarbeit in der Betreuung der schulentlassenen

Jugend. Und das seien doch alles

Sachen, die man von einem katholischen
Lehrer sollte erwarten dürfen. — Ob dieser
Lehrer ihm, dem Pfarrer, irgendwie
entgegenarbeite, wagte ich schüchtern die
erregte Klage zu unterbrechen. Das nicht! Aber
damit könne sich ein Pfarrer doch nicht
zufrieden geben. Ein wirklich katholischer Lehrer

müssfe doch der geschickfeste und

bereitwilligste und selbstloseste Mitarbeiter des

Pfarrers sein in allen seinen vielen
Bemühungen um die religiös-sittliche Hebung der
Pfarrei.

Ich kenne diesen Lehrer seit mehr als zehn
Jahren und — achte ihn. Darum machte mich

die Unzufriedenheit des Herrn Pfarrers selber

unzufrieden. Unzufrieden vorläufig nicht

mit dem Lehrer, auch nicht mit dem Pfarrer,
sondern einfach mit dem Verhältnis zwischen

„Lehrer und Pfarrer".

Der Zufall — oder war es Fügung? —
wollte es, dass ich ein paar Tage später von
einem —andern — befreundeten Lehrer einen
Brief bekam, der neben andern, freudigen
Mitteilungen auch folgendes Geständnis
enthielt: „Was mir die Freude an meinem doch

so schönen Berufe und die Arbeitslust in der

Schule und auf der Empore der Kirche

immer wieder beeinträchtigt, ist das Verhältnis

zum Pfarrer." Der Pfarrer sei ja schon recht:

er sei tüchtig, fromm, eifrig. Aber die Schule

und ihre Bedeutung scheine er nicht hoch

einzuschätzen. Und erst recht für ihn —
eben meinen Lehrer — habe er nicht viel
mehr übrig als gelegentlich eine neue
Forderung (die übrigens nicht im Pflichtenheft

stehe) und dann auch noch etwa eine spitze
Bemerkung, wenn dem Organisten im

sonntäglichen Amte etwas misslungen sei. „Und
wenn er gelegentlich recht freundlich zu mir

zu sein sich Mühe gibt, so merke ich aus seiner

Herablassung, dass er eine bestimmte
Absicht damit verfolgt, dass ich aber für ihn

doch immer ,nur der Lehrer' bin!" Und

weiter: „Als der Seminardirektor uns seinerzeit

in der Pädagogikstunde vom idealen
Verhältnis zwischen Lehrer und Pfarrer sprach
und uns sogar vom Keller des Pfarrers und

von einer gemütlichen und anregenden
Stunde in der gastlichen Pfarrstube redete,
habe ich mir die Beziehungen zwischen Lehrer

und Pfarrer anders vorgestellt."

Wohlgemerkt: es handelt sich hier um
zwei durchaus würdige, angesehene und

verdiente Pfarrherren, und die beiden Lehrer

waren seinerzeit vom — geistlichen! —
Seminardirektor den beiden Pfarrern warm
empfohlen worden. Alle vier sind sicher guten

Willens und noch bessern Glaubens.
Und doch will es nicht stimmen zwischen
ihnen!

Wie hier wird es in den meisten Fällen

seelischer Entfremdung oder wenigstens
einer ungemütlichen Spannung zwischen

„Lehrer und Pfarrer" nicht an der Kenntnis
der Grundsätze, auch nicht so sehr am guten
Willen und erst recht nicht am guten Glauben

fehlen. Wir müssen die Ursachen anderswo

suchen. Sie sind nicht so sehr dogmatischer

oder moralischer, sondern vielmehr
psychologischer Art. Und wenn es uns
gelingt, diesen Ursachen auf die Spur zu kommen,

dann haben wir beiden, dem Lehrer
und dem Pfarrer und damit der Schule und
der Kirche einen Dienst erwiesen. Und wir
haben damit auch einen Schlüssel gefunden
zum bessern Verständnis der Menschen
untereinander überhaupt; denn die Spannung

8



zwischen „Lehrer und Pfarrer" ist nur ein
besonderer „Fall" für die Spannung
zwischen Menschen überhaupt.

II. Priester und Laie.

Einige allgemeine psychologische
Erwägungen zuerst! Wir haben eben göhört,
beide, Lehrer und Priesfer, seien recht und

meinen es gut. Sicher ist jeder besser und

meint es besser, als der andere glaubt. Wir
Menschen sind ja überhaupt besser, als wir
scheinen. Schon darum, weil die Mitmenschen

an uns immer leichter die paar kleinen

Mängel sehen als die viel zahlreichern und

grössern Tugenden. Und sie sehen diese
Fehler darum leichter als die Tugenden, weil

jene ihnen irgendwie auf die Nerven gehen,
während unsere Tugendhaftigkeit ihnen ganz
wohl passt. Und es gibt ein weiteres
allgemeines psychologisches Gesetz: das

Interesse am Uebel und damit die Furcht vor
dem Uebel und die Abscheu vor dem Uebel
ist stärker als das Interesse und die Freude

an etwas Gutem, an einem Werte. Und noch

etwas, worüber wir uns gewöhnlich zu wenig
Rechenschaft geben: wir sind innerlich besser,

das heisst liebevoller, gütiger, vornehmer,

wohlwollender als wir dreinschauen, als

wir selber dergleichen tun. Wir nehmen
nämlich unsern Mitmenschen gegenüber
meistens zum voraus eine Art Defensivstellung

ein. Um ihnen gegenüber nicht zu kurz

zu kommen, um von ihnen nicht irgendwie
ausgenützt zu werden. Wir sind also harmloser

als wir scheinen. Wir tragen beständig
eine Maske. Nicht nur, um darunter unsere
Fehler, unsere Mängel zu verbergen; wir

verbergen unter einer Maske immer auch

ein wenig unsere liebenswerten Eigenschaften,

um uns so vor Ausbeutung zu schützen.

Die meisten Menschen haben, behauptet ein

Psychologe, etwas Weiches, Kindliches,

wenn sie schlafen, d. h. wenn sie ihre Maske

abgelegt haben. Wir Menschen seien also

viel eher Schafe im Wolfspelz als Wölfe im

Schafspelz.

Das gilt allgemein. Das gilt auch in unserm
Falle. Darum tut der Lehrer gut, wenn er mir

glaubt, dass der Pfarrer ihn viel höher schätzt
als er meint, und dass der Pfarrer in
Wirklichkeit viel liebevoller und ihm viel gewogener

ist, als er ihm erscheint; er war —
vielleicht — nur darum etwas trocken, etwas

„reserviert" dem Lehrer gegenüber, weil er
für seine Autorität fürchtete. Und der Pfarrer

tut gut, anzunehmen, der Lehrer sei

eigentlich viel demütiger, viel frömmer, viel
kirchlicher, viel untertäniger, viel eifriger
und apostolischer als er ihn bis anhin, nach

seinem äussern Verhalten, eingeschätzt hafte;

er hatte sich — vielleicht — in allen diesen

Belangen nur darum etwas „rar" gemacht,
um den Pfarrer nicht in Versuchung zu führen,

zu viel von ihm zu verlangen.

Des fernem muss der Priester wissen, wenn
er den Lehrer— den Laien —richtig verstehen
will: der Laie ist immer ein wenig sein Gegner,

immer ein wenig antiklerikal oder doch

wenigstens nicht so klerikal, wie er ihn gern
hätte. Als ich vor vielen Jahren einmal aus
dem Munde eines gut katholischen
Kirchmeiers — jawohl eines Kirchmeiers! — das

Bekenntnis anhören musste, er sei wohl gut
katholisch und kirchentreu, aber er sei nicht
klerikal, da habe ich mich entsetzt. Heute

begreife ich den Sinn dieses Wortes und

dass es nicht so schlimm ist, wie es sich
anhörte.

Der Laie, also auch der Lehrer, immer ein

wenig Gegner des Priesters! Das ist nicht

neu. Schon vor mehr als sechs Jahrhunderten,

also noch mitten im frommen und
kirchentreuen Mittelalter, hat ein grosser Papst,
Bonifaz VIII., in der Bulle „Clericis laicos"
geschrieben: „Die Laien sind allezeit Feinde,

Gegner des Klerus gewesen".

Noch einmal: die Sache ist nicht so

schlimm, wie sie scheint.

Meistens ist dem gut katholischen Laien

diese Stellung gegenüber dem Priester —
Defensivstellung möchte ich sie nennen —

9



nicht bewusst. Jener gut katholische
Kirchmeier, der um diese seine Einstellung

wusste, bildet also sicher eine Ausnahme.

Mit dem Bewusstsein — mit dem Verstände
und mit dem Willen — ist der gut katholische

Laie klerikal, ein Helfer, ein Verehrer,
vielleicht sogar Freund des Priesters; im Un-
terbewusstsein jedoch fast immer ein wenig
sein Gegner, wenigstens auf der Hut vor
ihm.

Diese Einstellung hängt einmal mit der
Würde des Priesters zusammen. Für den
Laien ist der Priester immer ein Wesen
höherer Art als er selber. Und vor einem
Höhern hat man immer einen gewissen
,,Respekt", einem Höhern gegenüber hält man
wohlweislich immer ein wenig Distanz. Der

Priester stammt — im bewussten und im un-
bewussten Empfinden des Laien — aus einer
andern Welt. Der Priester ist von oben; er,
der Laie, von unten. Der Priester arbeitet für
eine höhere Welt; er, der Laie, hat diese

Welt zu bebauen. Der Priester scheint darum

dem Laien nicht so ganz in diese Welt
hineinzupassen. Durch dessen blosse Gegenwart

wird er in seinem alltäglichen Denken
und Fühlen und Wollen irgendwie gehemmt,
gestört. Es will ihm einfach nicht so recht

wohl werden in Gegenwart des Priesters.

Eine gewisse Distanz, eine gewisse Spannung

zwischen Laie und Priester ist also

nicht ohne weiteres sündhafter Anti
klerikalismus. Sie ist durchaus natürlich, mit
der Würde des Priesters und seiner Aufgabe
gegeben, also eigentlich gottgewollt. Sie

kann und soll darum beiden — sogar zum

Segen gereichen, dem Priester und dem

Laien,

Diese Distanz zwischen Priester und Laie

wird noch verstärkt durch äussere Umstände.
Der Priester verlebt seine Lebenstage ganz
anders als der Laie. Der Ort seiner vornehmsten

beruflichen Tätigkeit ist die Kirche, das

Gotteshaus, und darin ist ihm wieder der
vornehmste Platz reserviert. Wie wenig
verstand der Laie bis in die neuere liturgische

Zeit hinein von dem, was der Priester in diesem

geheiligten Räume zu tun hatte! Auch
das Privatleben verbringt der Priester innerhalb

der dicken und ihn vor den neugierigen
Blicken des Laien wohl bewahrenden Mauern
des Pfarrhauses. So ein Pfarrhaus ist halt voller

Geheimnisse, hinter die der Laie nie recht

kommt, wie sehr es ihn auch darnach gelüstete.

Der Priester trägt ferner — nicht nur
bei kirchlichen Funktionen — eine besondere,

eine feiertägliche Kleidung. Und wo
der Laie sich gelegentlich unterhält, sich so

redht als Mensch fühlt: am Wirtstisch, beim
Jass, bei Festlichkeiten dieser und jener Art,
bei politischen Versammlungen, da findet
man den Priester nicht. Und wenn er sich

einmal bei einem besonderen Anlasse unter
Laien mischt, wird ihm sofort ein besonderer
Platz, der Ehrenplatz, eingeräumt.

So richtig und weise die Vorschriften der
Kirche über dieses Aeussere des Priesters

sind und soviel Segen davon ausgeht, das

alles trägt doch auch dazu bei, die schon

durch Beruf gegebene Distanz zwischen
Priester und Laie zu vergrössern. Und je
weniger der Laie zum Verständnis für diese

priesterliche Lebensart erzogen wurde, und

je mehr der Priester — vielleicht auch durch
dieses Aeussere veranlasst — sich auch
innerlich von der Volksseele und ihren Bedürfnissen

und ihren besondern Freuden entfernt,
umso grösser wird die Distanz. Und es

braucht dann nicht viel, so wird aus der
Distanz eine Spannung und aus der Spannung

eine — Entfremdung.

Noch etwas Wichtiges trägt dazu bei, den
Laien zum „Gegner" des Priesters zu machen

— das Wort Gegner hier im mildesten Sinne

verstanden. Der Laie glaubt — sicher wieder
zum guten Teil unbewusst — Wichtiges und

Wichtigstes dem Priester gegenüber verteidigen

zu müssen: liebgewordene Gewohnheiten,

für die der Priester ja meistens zu wenig

Verständnis habe; seine Freiheit, seine

Selbständigkeit, auf die der Priester zu wenig

Rücksicht nehmen könnte. Der Priester ist

10



in Wirklichkeit dem Laien gegenüber halt
immer der Vertreter — und nach der
Auffassung des Laien sehr oft der engherzige
Vertreter — desjenigen, dem alles gehört;
dem alles Untertan ist; dem alles zu dienen
hat; dessen Ja und Nein halt immer wieder
dem Nein und dem Ja des Menschenherzens

entgegensteht. Mit andern Worten: der Priester

ist der religiös-sittliche Vorgesetzte des

Laien; der Laie fühlt sich dem Priester gegenüber

immer ein wenig in der Rolle des —
Untergebenen.

Zwischen Vorgesetztem und Untergebenem

aber besteht immer ein gewisses
Spannungsverhältnis. Die Interessen der beiden
Parteien decken sich sehr oft nicht, scheinen
sich wenigstens sehr oft nicht zu decken.
Denken wir nur an die Schulstube! Auch

wenn der Lehrer selbstlos nur das Wohl des

Schülers will, erlebt der Schüler halt doch
dieses Wollen des Lehrers nicht als Wohl,
sondern vorerst als Unwohl. Der Schüler

muss vorerst darunter leiden; muss seine

kurzsichtige Auffassung der wohlüberlegten
Auffassung des Lehrers unterordnen. Diese

Spannung zwischen Vorgesetztem und
Untergebenem zeigt sich sogar in der natürlichsten

Gemeinschaft, in der Familie zwischen

Eltern und Kindern, und zwar mehr zwischen

Vater und Kind, besonders wenn das Kind

ein Bub ist, als zwischen Mutter und Kind.
Ein schönes Stück der Spannung zwischen

Priester und Laie, also eines gewissen
Antiklerikalismus, kommt sicher von diesem

Vorgesetzten-Untergebenenverhältnis her, das

zwischen Priester und Laie besteht.
Es ist gut, wenn der Priester um diese

natürliche Reaktion des Laien weiss, einerseits,

um sie nicht zu tragisch zu nehmen,
anderseits aber auch, um sein Verhalten

immer mehr nach dem Worte Jesu Christi
einzurichten: „Wer unter euch der Erste ist,

sei der Diener aller."

III. „Lehrer und Pfarrer".

Was wir vom Verhältnis zwischen „Priester

und Laie" sagten, gilt in vermehrtem

Masse vom Verhältnis zwischen „Lehrer und

Pfarrer". Der Pfarrer ist ja eigentlich der
Priester in der Pfarrei, wenigstens der
oberste Vertreter priesterlicher Würde; die
andern Priester sind ja „nur" seine Gehilfen.
Der Pfarrer ist ja der Vorgesetzte des

Laien, der oberste Hüter göttlicher und kirchlicher

Gesetze in der Pfarrei. Die andern
Priester sind ja — nicht nur nach dem Urteil
des Laien, sondern in Wirklichkeit — auch

die Untergebenen des Pfarrers und stehen

darum dem Laien näher als der Pfarrer. Darum

fühlt sich die Laienwelt den andern
Priestern, dem „niedern Klerus" gegenüber,
also dem Kaplan, dem Pfarrhelfer, dem Vikar

gegenüber, weniger gehemmt als dem Pfarrer

gegenüber.

Wenn der Pfarrer die Gläubigen seiner
Pfarrei „Kinder", seine Pfarrkinder, nennt,

so kommt dadurch so schön zum Ausdruck,
dass der Pfarrer der Vater der Pfarrei ist;

aber es liegt in diesen Wörtern halt doch
auch etwas vom Spannungsverhältnis, das

zwischen Vater und Kind besteht.

Der Lehrer nun ist dem Pfarrer gegenüber

halt immer auch — Laie, Und als
solcher Untergebener des Pfarrers wie jeder
andere Laie. Der Lehrer ist aber noch viel mehr

Untergebener des Pfarrers als jedes andere
Pfarrkind. Der Pfarrer ist nämlich keinem
Pfarrkinde gegenüber so sehr Vorgesetzter
— etwa der Sakristan und der Organist
ausgenommen — wie dem Lehrer gegenüber.
Der Lehrer ist nämlich dem Pfarrer auch

amtlich unterstellt.

Gewiss ist der Lehrer — auch der katholische

Lehrer — nicht von der Kirche gewählt
und untersteht beruflich nicht dem Pfarrer.
Er hat das staatliche Lehrpatent. Er wird vom
Staate oder von der politischen Gemeinde
angestellt. Die Schule steht — nach Art. 27

der BV — „ausschliesslich unter staatlicher

Leitung". Die durch Gesetz bestimmten
Vorgesetzten des Lehrers sind die von der
Gemeinde gewählte Schulpflege und die
staatlichen, vom Erziehungsrate gewählten, In-

11



spektoren. Die geschriebenen Normen sind
für den Lehrer: Erziehungsgesetz, Lehrplan,
Stundenplan.

Aber wer sich als katholischer Lehrer wählen

lässt und damit — freiwillig — die
Verpflichtung übernimmt, die nach natürlichem
und geoffenbartem Gesetze und nach
kirchlichem Rechte mit dieser Stellung verbundenen

Obliegenheiten zu erfüllen, weiss

auch, dass er als religiös-sittlicher Erzieher

und erst recht als Religionslehrer von der
Kirche die Sendung — missio canonica —
erhält, und dass er in dieser Eigenschaft „der
Autorität und dem Richteramte der Kirche"
untersteht. Er weiss demnach auch, dass für
den Religionsunterricht nach Stoff und
Methode, überhaupt für die religiöse Erziehung
der katholischen Kinder der Pfarrei, die
Kirche und als deren Vertreter der Pfarrer

zuständig ist. Es handelt sich nicht bloss um
die zwei oder drei Religionsstunden; der
Lehrer ist den ganzen Schultag hindurch

irgendwie religiös-sittlicher Erzieher und als

solcher zunächst dem Pfarrer verantwortlich.
Und der katholische Lehrer empfindet diese

Abhängigkeit, diese Verantwortlichkeit nicht
als Last; er ist sich bewusst, dass gerade diese

Aufgabe — die Teilnahme am Hirten-, Lehr-

und sogar Priesteramte der Kirche — seine

besondere Würde ausmacht.

Aber damit ist er halt doch — sozusagen
amtlich — der Untergebene des Pfarrers.

Und damit gilt das oben genannte
Spannungsgesetz zwischen Vorgesetztem und

Untergebenem für den Lehrer in ganz besonderer

Weise, mehr als für irgend einen
andern Laien der Gemeinde.

Und nun gibt es Lehrer, denen es,
vermöge der Veranlagung oder der Erziehung,
schwerer geht als andern, Untergebener,
amtlich Untergebener zu sein und bei

Verfügungen von Vorgesetzten, die ihnen
vielleicht nicht einleuchten, bescheiden zu bleiben.

Wie es anderseits auch Ptarrer gibt, die
es nicht recht verstehen, dem untergebenen
Lehrer das Dienen leicht zu machen. Und

die Folge davon? Zum allerwenigsten eine

gewisse Spannung, die, wenn sie auch nicht

direkt Schlimmes schafft, doch viel Gutes
verhindert.

Die Spannung zwischen Lehrer und Pfarrer

ist auch geschichtlich bedingt.
Es gab eine Zeit, wo der Pfarrer selber der
Lehrer der Pfarrei war. Nach ihm war es

vielleicht der Kaplan. Später der Küster. Zur
christlichen Schule gehörte ursprünglich in

erster Linie und fast ausschliesslich der
Religionsunterricht. Daneben auch ein wenig
Singen — für den gottesdienstlichen
Gebrauch. Gelegentlich auch Lesen und später
dazu noch Schreiben. Begreiflich, dass diese
Schule unter kirchlicher Leitung und Aufsicht
stand. Diese mittelalterliche Lage der Schuldinge

wurde auch im Reformationszeitalter
nicht anders: die Schule blieb nach wie vor
und noch für lange Zeit ein annexum religio-
nis, das heisst eine Sache der Konfessionen,
der Kirchen. Auch als im 17. Jahrhundert der

Aufgabenbereich der Schule durch Einführung

„gemeinnütziger Kenntnisse" (— Realien)

erweitert wurde, blieb es im allgemeinen

beim alten.

Es wurde anders, als man im 18. Jahrhundert

die Schule nach und nach als Politikum,
das heisst als Sache des Staates erklärte, und

erst recht im 19. Jahrhundert, als die
weltanschaulichen Ideen der Aufklärung in die
Schulbücher, in die Schulgesetze und in

die Lehrerbildungsanstalten Eingang fanden.
Jetzt verlor der Religionsunterricht, wenigstens

der konfessionelle Religionsunterricht,
in weitesten Kreisen die ihm gebührende
zentrale Stellung, und der Pfarrer wurde —
wieder in weitesten Kreisen — vom
Mitspracherecht in Schulsachen ausgeschlossen.

Die Spannung zwischen Lehrer und Pfarrer

war da. Auf der einen Seite konnte der Pfarrer

mit dem Geisfe der neuen Schule und
des neuen Lehrers nicht einverstanden sein.

Anderseits stellte sich dieser neue Lehrer,
nachdem er angesehener Staatsbeamter und

von der Kirche unabhängig geworden war,

12



dem Pfarrer zum mindesten gleichgültig,
sehr oft aber feindlich gegenüber, Diese

Spannung wurde noch erhöht durch die
verbesserte gesellschaftliche Stellung des Lehrers

im 19. und 20. Jahrhundert. Der Lehrer

verglich seine jetzige Bildung, sein jetziges
Einkommen und sein jetziges Ansehen mit
der armseligen Lage seines Berufsgenossen

von früher, etwa zur Zeit, als die Schule noch

unter kirchlicher Hoheit stand. Und in

völliger Verkennung geschichtlicher Entwicklung,

veränderter wirtschaftlicher und
politischer Verhältnisse machte er die Kirche dafür

verantwortlich, dass es dem Lehrer früher

so schlecht erging, und schrieb er es der

Befreiung von kirchlicher „Bevormundung"
zu, dass er es seit dem letzten Jahrundert so

weit gebracht.

Diese — falsche — Auffassung wurde von
einem grossen Teil der Lehrerschaft, von
jenen, die sich als Erben der Aufklärung fühlten,

planmässig verbreitet. Und wie es in

solchen Fällen zu geschehen pflegt: von
dieser unkirchlichen und geschichtlich
unberechtigten Auffassung wurden auch jene
Lehrerkreise mehr oder weniger angesteckt,
die sonst treu kirchlich sein wollten. Und

etwas von diesem Misstrauen hat sich bis

auf den heutigen Tag erhalten — nicht nur
drüben, sondern auch hüben.

Diese geschichtliche Entwicklung der
Schule und des Lehrerstandes muss

mitberücksichtigt werden, wenn man den
Ursachen gelegentlicher Spannungen — auch

zwischen dem gutkatholischen Lehrer und

dem Pfarrer — nachzugehen sich zur
Aufgabe gemacht hat.

Noch etwas, das Lehrer und Pfarrer
auseinanderführen kann: das Gemeinsame
in der Berufsaufgabe. Man möchte es nicht

glauben: beide arbeiten doch im gleichen

heiligen und frohmachenden Kindergarten;
die gleichen kostbaren Seelen sind ihnen

anvertraut; es stehen beiden die gleichen
Mittel zur Verfügung; beide wollen diese

Seelen zu einem reichen irdischen und zu

einem noch reichern ewigen Glücke
vorbereiten. Da wird man doch um so mehr

erreichen, wenn man in erbaulicher Eintracht
zusammenarbeitet.

Und doch: gerade gemeinsame oder
verwandte Beschäftigung führt die Menschen
oft mehr auseinander als zusammen. Dass so

etwas in Berufen vorkommt, durch die man
materielle Güter sich erwirbt, wo der eine
der Konkurrent des andern und darum der

Erfolg des einen der Nachteil des andern ist,

wissen wir alle. Ich darf darauf verzichten,
solche Berufe aufzuzählen; sie sind uns
wohlbekannt. Aber dass solche Spannung, solche

innere Entfremdung auch in geistigen Berufen

vorkommt, wo man doch über den Erfolg
des Berufsgenossen sich freuen sollte — man
denke etwa an die Vertreter der gleichen
Wissenchaft, an die politischen Führer in der

gleichen Partei! —, und dass es sogar
vorkommt bei einem Berufe, dessen Ziel nicht

von dieser Welt ist, das ist schon fast

unbegreiflich. Und kommt doch vor. Ich plaudere

sicher kein Geheimnis aus, wenn ich

daran erinnere, dass gemeinsame Berufsarbeit

auch innerhalb des geistlichen Standes

selber die Herzen nicht immer auch
einander nahe und näher, sondern gelegentlich
recht weit auseinanderbringt.

Wenn Goethe sagt: „Leider trennt
verwandte Beschäftigung die Menschen öfters,
indem wahrer Nach- und Miteifer selten,

dagegen Neid und Missgunst umso allgemeiner
sind", so wird diese Feststellung wohl auch
in unserm Falle Geltung haben; aber sie

scheint mir nicht erschöpfend zu sein. Die
erwähnte betrübende Erscheinung wird sicher
auch damit zusammenhängen, dass beide
Berufsgenossen darunter leiden, wenn das

von ihnen erstrebte Ziel nicht erreicht wird.
Wie leicht ist man jetzt geneigt, für denMiss-
erfolg den Berufsgenossen verantwortlich zu
machen! Wer im gleichen Berufe arbeitet,
weiss ferner, wie ein erfolgreicher
Berufsvertreter beschaffen sein müsste, oder er
glaubt wenigstens daran, dass nur ein so und

13



so beschaffener Berufsvertreter genügende
Erfolge erzielen könne. Der Berufsgenosse
oder der Mitarbeiter jedoch ist aus anderm
Holze geschnitzt. Und dann hat man noch
eine bestimmte Methode, an deren Wunderkraft

man glaubt. Warum nun arbeitet der
Berufsgenosse oder Mitarbeiter nicht nach

dieser bewährten Methode, sondern geht
unbelehrbar seine eigenen verkehrten

Wege? Und endlich: vielleicht wird von den
beiden Arbeitern im Weinberge des Herrn,
bei aller grundsätzlichen Uebereinstimrnung,
doch nicht ganz genau das gleiche Ziel
verfolgt oder werden zur Erreichung des
vielleicht gleichen Zieles nicht die gleichen
Mittel angewendet. Ist es zu verwundern,

wenn — nicht nur zwischen Pfarrer und

Kaplan, sondern auch zwischen Lehrer und
Pfarrer gelegentlich Spannungen entstehen?

Gemeinsame Berufsarbeit eint nicht nur,
sie kann auch trennen. Es gibt nun ein

allgemein gültiges Gesetz für den Verkehr der
Menschen untereinander: Je grösser die
Berührungsfläche ist, je zahlreicher also die
Berührungspunkte sind zwischen zwei
Menschen, um so öfters entstehen Reibungen.
Wer nach den Ursachen forscht, warum
zwischen Lehrer und Pfarrer mehr Reibungen
entstehen als zwischen dem Pfarrer und

irgend einem andern Pfarrgenossen, der darf
auch nicht übersehen, dass es zwischen dem
Pfarrerwirken und dem Lehrerwirken besonders

viele Berührungspunkte gibt. —r.
(Sdhluss folgt.)

Religionsunterricht

Gefahrenmomente in der normalen religiösen Entwicklung

Dass auch die normale religiöse Entwicklung

eines jeden Menschen gewisse
Gefahrenmomente in sich enthält, die Anlass

zu anormalen Bildungen und zu mehr oder

weniger starken Hemmungen des religiösen
Lebens werden können, hat schon jeder
Erzieher beobachtet. Diese Gefahrenmomente
können sowohl in einer an und für sich ganz
normalen Entwicklung als auch in ebenso
normalen Anlagen des jungen Menschen
enthalten sein.

Eine erste und früheste Gefahr der

Entwicklung ist das Stehenbleiben
auf einer kindlichen Stufe des religiösen
Lebens. Das Kind ist naiv gläubig; was ihm

gesagt wird, glaubt es. Seine religiösen
Begriffe sind ganz konkret und beruhen auf

dem, was es täglich um sich sieht. Darum

ist ihm Gott ein alter, guter Mann, der fast

ein wenig mit St. Nikolaus zu vergleichen ist.

Er sitzt auf einem Thron und strahlt in
wunderbarem Glänze. Er sieht und weiss alles;
oft ist er auch fast ein Tyrann, der grausam
bestraft. In den Reifejahren sollte dieses

Gottesbild unbedingt gereinigt und vergeistigt

werden. Aber sehr oft unterbleibt diese

Reinigung. Aus diesem infantilen Gottesbild
müssen sich mit der Zeit mehr oder weniger
grosse Störungen des religiösen Lebens

ergeben, besonders wenn das übrige geistige
Leben stark voranschreitet. Nicht erfüllte
Gebetswünsche lassen dann ganz mit Gott
brechen; der Glaube erscheint dem jungen
Menschen überhaupt als etwas Naives und

Kindisches; oder Gott wird zum Tyrannen,
der die Menschen quält. „Warum greift Gott
nicht ein?", trägt man sich bei allen Gelegenheiten,

und man wird irre an ihm. Die kriegerischen

Ereignisse des letzten Jahres haben

uns zur Genüge gezeigt, wie ein solcher
religiöser Infantilismus in mehr oder weniger

14


	Lehrer und Pfarrer : eine psychologische Studie

