
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 24: "Schwierige Schüler"

Artikel: Vererbung und sittliche Freiheit

Autor: Röösli, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. APRIL 1941 27. JAHRGANG Nr. 24

Vererbung und sittliche Freiheit

Die Erbgesetze bedeuten für die heutige
Erbforschung mehr als Arbeitshypothesen.
Sie beanspruchen schon fast die Geltung von
Naturgesetzen. Mehr und mehr sieht daher
die neuere Naturwissenschaft, und ihr

folgend auch die neuere Philosophie das
gesamte Leben und Tun des Menschen in den

Zwang und die Notwendigkeit starrer
Naturgesetze eingespannt. Was von dem alten
stolzen Begriff der Willensfreiheit übrig
bleibt, ist für manche nur noch ein bisschen

Spontaneität, ähnlich wie auch die Tiere und
die Pflanzen sie haben. Dem gegenüber
erblickte man seit alters her den Adel des

Menschen in seiner sittlichen Freiheit, und in

der Praxis tut man es auch heute noch.
Es ist uns zur Aufgabe gestellt, sittliche

Freiheit und Erbgeschehen nebeneinander zu
stellen und aus der Konfrontierung zu
ersehen, ob und wie weit im Menschen beide
zusammenbestehen können, ob und wie weit
das eine vom andern modifiziert wird.
Notwendige Voraussetzung der sittlichen
Freiheit ist nun aber die psychologische

Freiheit. Sittliche Freiheit ist nichts
anderes als werterfüllte psychologische Freiheit.

Gäbe es also keine psychologische Freiheit,

d. h. keine Willensfreiheit, so wäre auch
die Frage nach der sittlichen Freiheit
gegenstandslos. Daraus ergibt sich zwangsläufig
der Aufbau unseres Beitrages in drei Stufen:

I. Auf der ersten Stufe müssen wir die

psychologische Freiheit sicherstellen.

II. Auf einer zweiten Stufe müssen wir
darauf weiterbauend die sittliche Freiheit

erklären.

III. Auf der dritten Stufe müssen wir Freiheit

und Vererbung in Einklang zu bringen
suchen.

I. Aufweis der psychologischen Freiheit.

1. Existenz eines geistigen Willens in uns.

Freiheit ist nicht etwas, das unabhängig
und für sich allein bestehen könnte. Freiheit
ist in ihrem Wesen und Begriff eine Beziehung,

und zwar eine ganz bestimmte Art von
Beziehung, nämlich eine bestimmte
Kausalbeziehung. Da jede Beziehung auf einem

Bezogenen ruht, muss die Freiheit auf einer
Ursache ruhen, die zu ihrer Wirkung in dieser

eigenartigen Beziehung der Freiheit steht.

In der Beziehung der Freiheit steht aber nur

jene Ursache zur Wirkung, welche nicht im

Zwang der Naturgesetze verhaftet ist,
sondern über diesen Zwang hinausgehoben ist.

Ueber den Zwang der Naturgesetze
hinausgehoben ist aber nur das Geistige. Diese

geistige Ursache heisst geistiger Wille. Vorerst

stellt sich uns also die Frage nach der
Existenz eines geistigen Willens in uns.

Der geistige Wille in uns lässt sich ohne

grosse Schwierigkeiten aufweisen. Jeder
normale Mensch ist befähigt, Materielles auf

unmaterielle Weise, nämlich in abstrakten
universalen Begriffen zu erkennen. Er löst
also seine Erkenntnisinhalte völlig von den
materiellen Bedingungen und Verhaftungen
los und hebt sie auf eine übermaterielle
Daseinsstufe hinauf. Der Mensch erkennt aber
nicht bloss auf dem Abstraktionswege
Unmateriell-Gemachtes, sondern darüber hinaus

auch Gegenstände, welche an sich und

921



ursprünglich unmateriell sind. Diese Tatsache

zwingt uns zum Schluss, dass wir eine
unmaterielle oder geistige Erkenntnisfähigkeit
besitzen. Das ist unser Verstand, der offen

ist für alles Sein. Weil unser Verstand das

Sein in seinem innersten und universalsten

Seinscharakter erkennen kann, weil er das

Sein als Sein erkennt, so steht er offen für
alles Seiende, für alles, was ist, und alles,

was sein kann. Das Sein in der ganzen Weite
und Fülle ist unserer geistigen Erkenntniskraft

zugänglich. Unser Geist kann alle Seinsstufen

von der untersten bis zu den höchsten

geistig durchmessen. Unsere Erkenntniskraft
kann alles konkrete Sein mit der Fülle des
Seins vergleichen und auf seine Werthaftig-
keit prüfen. Nun weiss die Psychologie aber

auch, dass jeder Erkenntniskraft auch eine

Strebekraft entspricht und folgt. Dass es in

uns unzählige Strebungen gibt, erfährt jeder
alltäglich an sich. Die Strebungen haben alle
ihr Strebeziel. Eine vorausgehende entsprechende

Werterkenntnis oder ein Werturteil
zieht das Strebeziel in den Bereich der
Strebekraft, und die Strebung ist da.
Gelangt ein als wertvoll erkannter Gegenstand
in den Bereich der Strebekraft, so wird er

zum Wunschgegenstand oder zum Gut.

Nun weiss die Psychologie — und unser
innerstes Bewusstsein bezeugt es jedem —,
dass sich im Menschen auch eine Strebekraft

findet, welche dem Verstand folgt und dem

Verstände entspricht, deren Wunschgegenstand

derselbe ist wie der Erkenntnisgegenstand

des Verstandes, und die darum auch

nur in der ganzen Weite und Fülle des Seins

ihr Genügen findet. Diese Strebekraft muss

darum ebenso geistig sein wie unser
geistiger Verstand. Das ist unser geistiger Wille.
Der Wille wurzelt somit im Verstand und mit
dem Verstand in der einfachen geistigen
Seele. Verstand und Wille sind beide
dieselbe eine und identische Seele. Der
Verstand ist die nach aussen, den unendlichen
Weiten des Seins zugekehrte Seele, zu welcher

in der Erkenntnis die Dinge kommen,

um sich ihr in ihrer Idealität und Intelligibili-
tät aufzudrängen. Der Wille ist die nach aussen,

den unendlichen Weiten des Seins
zugekehrte Seele, welche beim Wollen zu den

Dingen geht, um sie in ihrer Realität zu

ergreifen. Der Dynamismus des Verstandes

geht von aussen nach innen. Der Gegenstand
drängt sich auf, man muss sich ihm ergeben.
Das Ende der Verstandestätigkeit ist in uns
und ist universal. Der Dynamismus des Willens

geht von innen nach aussen. Das Ende

der Willenstätigkeit ist aussen und konkret
existierend. Wenn darum die Tätigkeitsridh-

tung der Seele von aussen nach innen, vom
Objekt zum Subjekt geht, so ist die Seele

Verstand. Wenn umgekehrt die Tätigkeitsrichtung

der Seele von innen nach aussen,

vom Subjekt zum Objekt geht, so ist die
Seele Wille.

2. Nötigung und Freiheit des geistigen
Willens.

Nun sind wir so weit, dass wir die Frage
nach der Nötigung oder Freiheit des

geistigen Willens stellen können. Freiheit und

Nötigung sind nicht Eigenschaften der
Willenstat. Wenn ich will, so ist es unmöglich,
dass ich zugleich nicht will. Wenn ich will,
so will ich auch etwas. Wenn ich will, so
hat diese Willenstat ihren Gegenstand und
ihre endgültige Natur und lässt keine
Unbestimmtheit mehr zu. Nötigung und Freiheit
sind also nicht Eigenschaften des Willensaktes.

Nötigung und Freiheit sind Beziehungen

zwischen dem Willen und seiner
Willenstat, d. h. zwischen dem Willen und
seinem Wollen. Wenn der Wille etwas wollen
musste und darum die Y/Ülenstat aus dem
Willen hervorgehen musste, so besteht
zwischen dem Willen und seiner Tat die Beziehung

der Nötigung. Wenn der Wille etwas
wollen konnte aber nicht musste und darum
die Willenstat aus dem Willen hervorgehen
konnte aber nicht musste, so besteht
zwischen dem Willen und seiner Tat die Beziehung

der Freiheit. Daraus folgt, dass Freiheit
nur besteht, wenn die Tat durch eine Wahl

922



zustandekam. Also ist Willensfreiheit
Wahlfreiheit. Wahlfreiheit aber gibt es nur, wo
eine Wahl überhaupt möglich ist. Wenn es

Willenstätigkeiten gäbe, bei welchen die
Wahl ausgeschlossen ist, so müssten das

notwendige Tätigkeiten sein; und die Beziehung
des Willens zu diesen Tätigkeiten müsste die
Beziehung der Nötigung sein. Nun gibt es

beides, sowohl die Nötigung als auch die
Freiheit.

A. Willensnötigung und
notwendige Willenstaten. Drei Dinge
gibt es, denen gegenüber der Wille genötigt

ist, die er aus seiner innersten Natur heraus

wollen muss, weil er sonst ein Wille
wäre, der nichts will und niemals will. Auch
die freie Wahl wird erst möglich, wenn der
Wille vorher etwas notwendig und
unabänderlich will. Nur auf dem Boden und im
Rahmen dessen, was der Wille notwendig
will, wird die freie Wahl möglich.

a) Das Erste, was der Wille notwendig
will, ist das Gute im allgemeinen, das Gute
als solches. Wenn der Wille das Gute als

solches nicht wollte, so könnte er auch kein
konkretes Gut wollen. Der Wille verlöre
seinen notwendigen Gegenstand und den
Grund, warum er überhaupt etwas will.
Wenn er will, so will er auch etwas. Wenn er
etwas will, so will er es als sein Gut.

b) Das Zweite, was der Wille
notwendig will, ist das Glück und alles das, was
mit dem Glück untrennbar verbunden ist.
Das Gute im allgemeinen ist bloss eine
Abstraktion. Es ist die metaphysische
Vorbedingung zu jedem Wollen. Das Glück
dagegen ist konkret und existiert. Das Glück
ist farbig und von unendlicher Mannigfaltigkeit.

Im Glück vereint sich alles, was wir
irgendwie wünschen und wollen: das, was
wir jetzt wollen, und das, was einst unsere
Vergangenheit mit Hoffnungen erfüllte, und
das, was die Zukunft an möglichen
Erfüllungen noch bringen kann; das bestimmt
erkannte Gut und das unbestimmt geahnte;
das, was uns als Lebensideal bewusst vor der

Seele steht, und das, was unterbewusst oder
unbewusst mitläuft; das, was die Wünsche
dieses Augenblickes erfüllen kann, und das,

was die endlose Zukunft einer Seele wunschlos

machen kann, welche für das Sein in der

ganzen Weite und Fülle offen steht: das alles

ist das Glück. Die Erfahrung der Beschränkung

und die Notwendigkeit, wählen und

verzichten zu müssen, denn jede Wahl ist

mit Verzicht verbunden, berührt uns schmerzlich.

Das ersehnte Ideal wäre ein Glück
ohne Verzicht und ohne Schranken. Dieses

Sehnen zu erfüllen ist nur die unendliche
Fülle des Seins, das unendliche Gut imstande.

Stünde darum eines Tages das unendliche
Gut im vollen Licht einer klaren Erkenntnis

vor der Seele eines Menschen, er könnte
nicht anders, als es lieben und zu ihm
hinwollen. Die Fülle des Seins und die Fülle
des Glückes lässt keine Wahl mehr übrig.

c) Das Dritte, was der Wille notwendig

will, ist jede kontradiktorische Alternative,

in welcher die Fülle des Seins beschlossen

ist. Wir folgen hier einem Gedankengang

des Freiburger Professors M. de Mun-
nynck. Das Wollen geht auf das Konkret-
Einzelne und auf die Existenz des Gewollten.

Das Konkret-Einzelne aber ist das
Bestimmte und möglichst genau Umschriebene.

Definieren, Umschreiben, Bestimmen

aber heisst, ein Ding von allem andern

abgrenzen und alles andere von diesem Ding
ausschliessen. Man kann also kein Ding
bestimmen, ohne es in Gegensatz zu allem
anderen zu setzen. Wer „ich" sagt und an

sein eigenes persönliches Ich denkt, kann das

also nicht, ohne zugleich irgendwie an das

zu denken und das mitzubezeichnen, was er
nicht ist. Wer „marschieren" sagt, trennt
diese Tätigkeit von allem, was „Nichtmar-
schieren" ist. Gerade so ist es auch beim
Wollen. Wer marschieren will, will alles das

nicht, was Nichtmarschieren ist. Ich und alles,

was ich nicht bin, umfasst nun aber alles

Sein, umfasst die ganze Weite und Fülle des
Seins. Marschieren und alles, was nicht Mar-

923



schieren ist, umtasst ebenfalls die ganze Fülle

des Seins. Alles, was wir erkennen, erkennen

wir also immer in der Fülle des Seins.

Alles, was wir wollen, wollen wir immer aus
der Fülle des Seins. Der Fülle des Seins

gegenüber aber sind wir genötigt. Marschieren

oder Nichtmarschieren: eines von beiden

muss ich wollen. Der Wille muss wollen,
sobald ihn der Verstand vor eine solche
Alternative stellt.

B. Willensfreiheit und kon-
tingente Willenstaten. Nun
haben wir den Weg geebnet, der zur Willensfreiheit

führt. Die Alternative Marschieren
oder Nichtmarschieren zwingt den Willen:
eines von beiden muss er wollen. Mitten in

diese Notwendigkeit schiebt sich nun die
Freiheit ein. Der Wille geht immer auf die
Existenz. In der Existenzordnung aber ist

aus der Alternative nur eines möglich:
entweder Marschieren oder Nichtmarschieren,
aber nicht beides zusammen. Darum kann

der Wille auch nur eines wollen, aber nicht
beide zusammen. Welches von beiden er
aber wolle, dazu besteht von nirgends her
eine Nötigung. Da hat der Wille seine Wahl.
Ob er das eine wähle oder ob er das andere

wähle, liegt ganz in seiner Madht. Obwohl

er eines von beiden wählen und wollen muss,
bleibt es doch in seiner Macht, welches er
wähle und wolle. — Mächtig sein über seine

Wahl, heisst nun frei sein. Willensfreiheit ist

also Wahlfreiheit oder Wahlmächtigkeit.

Um den Anteil des Willens noch besser zu
verstehen, wollen wir die sogenannte freie
Tat ein wenig zerlegen. Der Entstehungsweg
einer solchen Tat hat drei Phasen:

a) Die erste Phase ist die
Überlegung. Das ist die Periode der
Untentschlossenheit und des Zögerns. Zuerst
werden die Möglichkeiten und Alternativen
gesehen. Dann kommen die Beweggründe
hinzu, welche dafür und dagegen sprechen.
Unter dem Einfluss der Beweggründe wird
die Zahl der Möglichkeiten bald um ein
bedeutendes kleiner. Die Beweggründe kön¬

nen stark, vielleicht sogar überwiegend
emotional oder triebgeladen sein, werden aber

doch zu echten Verstandesgründen, sobald

der Verstand sie in seinen geistigen Bereich

hineinzieht. Im Lichte der Beweggründe werden

nun die Möglichkeiten auf ihren Wert
beurteilt. Ueberlegung ist im Grunde

genommen eine Verstandessache. Aber auch

der Wille hat dabei seinen Anteil. Das Erste,

worin der Wille sich kundtut, ist eine

Hemmung des psychischen Automatismus der

Motive und der treibenden Kräfte. Durch

diese Hemmung wird die Ueberlegung
überhaupt ermöglicht. Die Ueberstürzten
überlegen nicht, aber nicht deswegen, weil es
ihnen an Verstand und Einsicht mangelt,
sondern vielmehr weil es ihnen an Willen mangelt.

Das Zweite, worin der Wille sich schon

bei der Ueberlegung kundtut, ist die Leitung
der Aufmerksamkeit auf bestimmte
Beweggründe.

b) Die zweite Phase ist der
Entschluss. Man kann nicht ewig
überlegen. Man muss handeln und darum einmal

zu einer Wahl kommen, welche dem Ueber-
legen ein Ende macht. Eine Ueberlegung
muss also die letzte sein. Wer sagt aber,
welche Ueberlegung die letzte sei?
Niemand anders als der Wille. Es gibt Unent-
schiedenheiten, wo der Kampf der Motive
und der treibenden Kräfte automatisch mit
dem Sieg des Stärkeren endet. Das ist der
Fall bei den Tieren. Es gibt aber auch wahre

Entscheidung, wo die Unentschiedenheit so

lange bleibt, bis eine Willenssetzung sie
aufhebt. Das ist der Entschluss oder die Wahl.
Sie lautet: ich will, ich will nicht; ich will dieses,

ich will nicht dieses. Damit sind alle
andern Möglichkeiten ausgeschaltet. Die Wahl
ist ein Jasagen zum gewählten Akt und ein

Neinsagen zu allem andern. Durch die Wahl
wird die vorher noch unbestimmte und erst

mögliche Tat zur bestimmten und nun
existierenden. Diese Bestimmung muss eine
Ursache haben. Die Ursache kann nur der Wille
sein. Die Wahl ist daher ein positiver und
direkter Akt der Selbstbestimmung, eine Ex-

924



plosion der Willenskraft. Diese Wahlmächtigkeit

ist die Freiheit des Willens. Nur der
Verstand, der alles, was er erkennt, als
Universales erkennt, d. h. in der Weite und Fülle
des Seins erkennt, kann jedem Bild und
jedem Gedanken einen Gegengedanken und
ein Gegenbild entgegensetzen und ihn
dadurch in die Weite und Fülle des Seins
erheben. Marschieren und alles das, was nicht
Marschieren ist, umfasst ja die ganze Seinsweite.

Der Verstand ermöglicht es also dem

Willen, das erkannte Gut immer aus der
Fülle des Seins zu wollen. Das aber ist ein

geistiges Wollen, gerade wie das Erkennen
des Verstandes in der Weite des Seins ein

geistiges ist. Die Freiheit des geistigen Willens

ist also die Mächtigkeit des Willens über
die Wahl aus der Weite und Fülle des Seins.

Freiheit des Willens ist somit eine notwendige

Folge des Verstandes. Wir sind frei,
weil wir vernünftig sind. Weil aber Vernünftigkeit

zu unserem innersten Wesen gehört,
so sind wir frei aus unserem innersten Wesen
heraus, d. h. wir sind frei, weil wir Menschen
sind.

c) Die dritte Phase ist die
Ausführung der beschlossenen

Tat. Diese Ausführung ist etwas
Späteres und Aeusseres und berührt die Freiheit
als solche nicht mehr.

II. Aufweis der sittlichen Freiheit.

Wir kommen zur zweiten Stufe, die nun
kurz sein darf. Mit der Bestimmung der
psychologischen Freiheit, der unsere bisherigen
Ausführungen gewidmet waren, haben wir
die Voraussetzungen gewonnen für jene
Freiheit, auf die wir zusteuern, nämlich für
die sittliche Freiheit.

Jede Strebekraft besagt einen inneren Dy-
namismus auf ein Strebeziel hin. Das ist ihr

Gut, worin die Strebekraft eine Erfüllung und

Beglückung erwartet. Jeder Strebekraft
entspricht also das auf sie abgestimmte und ihr

zugeordnete Gut und das innerste Wesen
der Strebekraft ist Drang zu ihrem Gut. Auch

das innerste Wesen unseres geistigen Willens

ist Hang zum Guten, zu seinem Guten.
Weil der Wille geistig ist, so bezeichnet

man seinen Hang zum Guten mit dem
Namen Liebe zum Guten.

Jedes Geistwesen ist ein Ebenbild Gottes,
des Urgeistes. In unserem innersten Wesen
sind wir Ebenbilder Gottes. JedesWesen aber

muss sich wesensgemäss betätigen, wenn
es sich nicht selber vergewaltigen und
versklaven soll. Darum muss auch die Liebe
unseres geistigen Willens eine Aehnlichkeit mit
der Liebe haben, womit Gott das Gute, und

zwar sein Gut liebt, und das Gut, worin unser

geistiger Wille seine Erfüllung erstrebt, muss
eine Aehnlichkeit haben mit dem Gut, worin
der göttliche Wille seine Erfüllung hat. Die
Liebe zum Guten ist der Ausdruck unseres
innersten Wesens, nämlich unserer natürlichen

Ebenbildlichkeit Gottes, welche in dieser

Liebe uns auferlegt, uns wesensgemäss,
d. h. als Ebenbilder Gottes zu betätigen: zu
denken, zu wollen, zu lieben, zu handeln
ähnlich wie Gott. Wir sprachen von einer
Nötigung des Willens durch das Gute im

allgemeinen und durch das konkrete
Vollgute. Hier, in diesen Ueberlegungen stossen

wir auf den eigentlichen und tiefsten Grund
dieser Nötigung.

Jedes Ding entfaltet sein Wesen durch
eine wesensmässige Aktivität. Was niemals

tätig ist, entfaltet sich auch niemals. Auch
der geistdurchformte Mensch entfaltet sein
Wesen nur durch eine wesensgemässe
Tätigkeit. Wesensgemäss ist aber nur die Tätigkeit

des Menschen, welche von der Liebe

zum Guten getragen ist. Also kann der
Mensch sein Wesen nur im Dienste und in

der Erreichung des Guten entfalten. Nur die
Tätigkeit des Menschen, welche auf der
Linie des Guten liegt, entfaltet ihn und füllt
ihn aus und beglückt ihn. Entfaltung aber
ist gleichbedeutend mit Befreiung; desgleichen

ist Entfaltetsein gleichbedeutend mit
Befreit- oder Freisein. Damit hat unser
Gedankengang uns an den Punkt geführt, wo
sich mit unwiderstehlicher Notwendigkeit

925



eine Schlussfolgerung von ungeheurer
Tragweite aufdrängt. Die Schlussfolgerung heisst:

Das Gute befreit den Willen des Menschen
und überhaupt den ganzen Menschen. Wir
müssen noch ausschliesslicher sein und

sagen: Nur das Gute befreit ihn. Die Befreiung,
welche das Gute bringt, ist aber keine
Befreiung im Sinne einer Entleerung und
Unerfülltheit. Entleerung und Unerfülltheit wäre
keine Entfaltung. Weil die Freiheit durch das

Gute in der Wesensentfaltung liegt, so ist es

erfüllte Freiheit, d. 'h. eine Freiheit, welche
den befreiten Willen und den befreiten
Menschen zugleich auch erfüllt und beglückt.
Dieser Wille, der durch das Gute befreit ist,

ist der sittlich freie Wille. Damit wissen wir
nun auch, was sittliche Freiheit ist. Sittliche
Freiheit ist die psychologische Freiheit, die
durch das Gute ausgefüllt worden ist.

Weil aber die psychologische Freiheit in

der Wahlmächtigkeit besteht, so können wir
auch den Weg und den Werdegang der
sittlichen Freiheit angeben. Sittliche Freiheit
kommt dadurch zustande, dass der Wille aus

seiner Wahlmächtigkeit und Selbstbestimmung

heraus immer und immer wieder das

Gute wählt, ständig und ohne Unterlass sich

für das Gute entscheidet. Die psychologische

oder Willensfreiheit ist eine Urge-
gebenheit jedes normalen Menschen; denn

sie ergibt sich mit metaphysischer Notwendigkeit

aus der geistigen Natur des
Menschen. Sittliche Freiheit aber ist keine Ur-

gegebenheit, sondern das Ergebnis vieler
und grosser persönlicher Anstrengungen. Sie

ist der Erfolg einer langen und ununterbrochenen

Kette guter Entscheidungen und guter

Taten, die sich nach und nach zur Tugend
verfestigt haben. Sie durchläuft auf ihrem

Werdegang unzählige Stufen und kann mehr

oder weniger voll errungen sein. Volle
sittliche Freiheit fällt darum zusammen mit
sittlicher Vollkommenheit oder Heiligkeit.
Wahrhaft sittlich frei ist nur der Wille, den

das wahre Gute frei gemacht hat. Alles

Scheingute und Böse entfaltet das Wesen
des Menschen nicht, füllt es nicht aus, befreit

nicht, sondern verengt. Die Scheingüter können

bloss versuchen, die für die Unendlichkeit

und die Fülle des Seins offen stehende

geistige Seele auf ein vergängliches,
beschränktes Strebeziel, auf den Schatten eines

Gutes einzuengen. Dieser Versuch der
Scheingüter ist ihre ständige Versuchung.

Verengung aber ist Unfreiheit. Arm und eng
und verurteilt eng zu bleiben ist der Mensch,
der sich selber zum Ziel macht, bevor das

wahrhaft Gute ihn ausgefüllt und frei
gemacht hat.

Die naturhafte Liebe zum Guten, der naturhafte

Drang zu wollen wie Gott, das in

unserem innersten Wesen verankerte Gesetz,

das kategorisch das Gute befiehlt und das

Böse verbietet, die geheime und oft so
unerklärbare Sorge und Angst um das Gute ist

uns auch bekannt unter dem Namen Gewissen.

In diesem Sinne kann man die sittliche
Freiheit auch Gewissensfreiheit nennen. Das

Gewissen ist die Stimme des Geistes oder
des Ebenbildes Gottes im Menschen und
darum die Stimme Gottes selbst, die ihn zur
Freiheit der Kinder Gottes aufruft. Die Freiheit

des Menschen aber ist seine
Selbstverwirklichung, in der erst sein Gewissen frei
wird und zur Ruhe kommt. — Damit sollte
auch die sittliche Freiheit genügend
aufgewiesen sein.

III. Einklang von Vererbung und sifflicher
Freiheit.

Wir gehen zur dritten Stufe über und kommen

damit endlich zur Zentralfrage unseres

Themas, nämlich zur Frage, ob sich die
sittliche Freiheit mit der Tatsache und den
Gesetzen der Vererbung in Einklang bringen
lassen. Um zu einer grundsätzlich richtigen
Lösung zu kommen, dürfen wir das

Zusammenspiel der beiden Faktoren Freiheit und

Vererbung auch nur bei grundsätzlich
normalen Menschen untersuchen. Weil eine
Beeinflussung von jedem der beiden Faktoren
her denkbar ist, so wird eine zweifache
Beeinflussung möglich.

926



1. Der Einfluss der Vererbung auf die
sittliche Freiheit.

2. Der Einfluss der sittlichen Freiheit auf
die Vererbung.

1. Der Einfluss der Vererbung
auf die sittliche Freiheit.

A. Grundsätzliche Wahrung
beider. Die ursprünglichen und unteilbaren

und darum einheitlichen Erbfaktoren
oder Erbanlagen, die sogenannten Gene,
sind an die Chromosomen gebunden. Die
Chromosomen sind gewisse kleine Körperchen

im Innern der Keimzellen. Wegen dieser

Gebundenheit der Erbanlagen an die
Chromosomen hat man sich die Erbanlagen
als eine Art Nebensubstanz der Chromosomen

gedacht. Also wird die Erbanlage
durch die Chromosomen übertragen und

gelegentlich der Zellteilung bei der Fortpflanzung

kombiniert. Die beiden zugeordneten
Gene können sich die Stange halten und
beide in Erscheinung trefen oder das eine
kann über das andere dominieren und es

zwingen, rezessiv zu bleiben. Je grösser nun
in einem konkreten Erbgeschehen die Zahl
der Genpaare ist, umso grösser wird auch
die Zahl der Geneten, die sich aus der Pro-

ontogenesis ergibt, und nochmals umso
grösser die Zahl der möglichen Kombinationen;

denn nach dem Mendelschen
Unabhängigkeitsgesetz ist ja jede Kombination
möglich. Von Vererbung darf also nur die
Rede sein, wenn die Gene durch die
Chromosomen übertragen und in den Nachkommen

kombiniert werden und das in konstanter

Erbfolge. Die Vererbung erweist sich
somit primär und unmittelbar als eine
ausschliesslich physisch-körperliche Sache und

liegt daher ganz in der physischen Ordnung.
Soweit die Erbgesetze Naturgesetze sind,
d. h. Durchschnittsregeln wie alle
naturwissenschaftlich erkannten Gesetzmässigkeiten,
wirken sie sich innerhalb der physischen Na-
fur konstant und notwendig aus. Mit seinem

körperlichen Element ist der Mensch in die
physische Natur und deren Notwendigkeiten

verhaftet. Die Erbmasse ist im körperlichen
Substrat schon eindeutig bestimmt, bevor die
geistige Seele einerschaffen ist und bevor
die geistige Seele dieses Körpersubstrat in

die psycho-physische Einheit des Menschenwesens

erhebt. Nicht der ganze Mensch ist

Geist. Darum ist auch nicht der ganze
Mensch frei.

Aber auch die umgekehrte Feststellung

gilt: Nicht der ganze Mensch ist Körper; ein
Faden in seinem Wesensgewebe ist Geist.

Darum steht nicht der ganze Mensch im

Zwang der physischen Naturgesetze. Mit
dem Geist ragt er über die physische Welt
hinaus in eine metaphysische Welt hinein.
Wir haben aber gesehen, dass aus dem
geistigen Wesen des Menschen seine Freiheit

folgt, und zwar mit einer metaphysischen
Notwendigkeit, d. h. mit einer Notwendigkeit,

die etwas anderes absolut unmöglich
macht. Auch wenn wir den Erbregeln den
Wert von Naturgesetzen zuerkennen, gelten
sie doch nur mit physischer Notwendigkeit,
d. h. mit einer Notwendigkeit, die das

Gegenteil nicht denkunmöglich macht. Die

geistige Freiheit, sowohl die psychologische als

auch die sittliche, ist eine metaphysische
Angelegenheit und liegt ganz in der metaphysischen

Ordnung. Eine Notwendigkeit
metaphysischer Art aber ist stärker als alle
physischen Notwendigkeiten. Darum bleibt die
Freiheit des Menschen zum voraus und

grundsätzlich gesichert, mögen die
Erbgesetze so oder anders lauten. Nun ist aber
in den Erbgesetzen, wie die Erbforschung
sie formuliert, nichts enthalten, was das

Zugleichbestehen der geistigen Freiheit aus-
schliessen würde. Es kann auch gar nichts

Derartiges darin enthalten sein, weil
Vererbung und sittliche Freiheit in
grundverschiedenen Ordnungen liegen. Die Freiheit

gehört nicht minder wesentlich zum
Menschen als die Vererbung. Das eine Wesentliche

kann aber das andere Wesentliche nicht
zerstören ohne dadurch das Wesen
überhaupt zu zerstören.

927



B. Umschreibung des Einflusses.
Damit ist aber keineswegs gesagt, dass

das Erbgeschehen keinen Einfluss habe auf

die sittliche Freiheit; denn Beeinflussen ist

noch lange nicht das gleiche wie Zerstören.
Die Seele ist mit dem Körper zu einer
Wesenseinheit verbunden. Dem Wesensein aber

folgt immer das Tätigsein. Daraus folgt, dass

der Geist des Menschen in seiner Betätigung
auch vom Körper abhängig ist und damit
sofort auch von der Vererbung. Nun ist Freiheit

eine Beziehung des Geistes zu seiner
Tätigkeit. Daraus folgt wiederum, dass die
Vererbung auch irgendwie in die Freiheit

hineinspielt. Wäre nun der Geist so in die
körperliche Gesetzmässigkeit der Vererbung
eingekapselt und wäre der Einfluss der
Vererbung derart, dass der Geist sich nicht mehr

geistig betätigen könnte, so könnte der
Mensch keinen allgemeinen Begriff mehr
bilden und kein Urteil mehr aussprechen; er
wäre nidht mehr fähig, das Sein als Sein zu
erkennen und das Gute als Gutes zu erfassen

und zu lieben; er wäre in keiner Weise
mehr offen für die Gesamtweite und Fülle

des Seins und könnte nidht mehr seine Wahl
treffen aus der Gesamtweite und Fülle des

Seins; er besässe daher auch keine Spur von
geistiger Freiheit mehr. Ein solcher Mensch
würde sich hinsichtlich seines Tätigseins nicht
mehr vom Tier untersdheiden; er wäre der
totalen geistigen Umnadhtung anheimgefallen

und somit kein normaler Mensch mehr.
Die extreme Form der Beeinflussung, durdh
welche der Mensch eindeutig determiniert
ist, im Sinne des Galenus, des Franz Jos.

Gall, des Morel, des Cesare Lombroso, des
J. Lange, fällt also weg. Ist der Einfluss aber

derart, dass der Geist sich noch frei betätigen

kann, so bleibt notwendigerweise auch

die Freiheit gewahrt.
Also dürfen wir bloss nach dem Einfluss

des Erbgeschehens auf die gewahrte Freiheit

fragen. Dieser Einfluss kann nur in denjenigen

Sphären der psycho-physischen Einheit

stattfinden, welche dem Geist am nächsten

liegen und bei der geistigen Betätigung

in hervorragendem Masse mitbeteiligt sind.
Das sind aber nicht der Zellaufbau, nicht die
äussere Gestalt, nicht die Funktion der
äusseren Sinne und dergleichen, sondern vor
allem die inneren Sinne, die Erzeugungszentren

der Vorstellungsbilder und der
Emotionen. Nur wo eine Ueberlegung möglich
ist, ist auch eine Wahl möglich. Zu einer
Ueberlegung und Wahl braucht es aber

wenigstens zwei Möglichkeiten, zwei Ideen,
zwei Bilder. Stiege in uns nur ein einziges
zu einer Handlung anreizendes Bild auf, so

würden wir diesem Bild unwiderstehlich und

notwendig folgen. Kommt nun aber der
Verstand dazu und betrachtet diese Handlung
in der Weite des Seins, so taucht sofort die
andere Möglichkeit, der andere Gedanke
und, weil wir nicht ohne Vorstellungen denken

können, auch das verschwommene

Gegenbild auf, nämlich die Handlung nicht

zu tun. Jetzt ist die Wahlmöglichkeit wieder
geschaffen und wir können über die zwei

Möglichkeiten überlegen und uns frei für
die eine von beiden entscheiden. Aufgabe
des geistigen Verstandes ist es also, die
entgegengesetzten Gedanken und Bilder
hervorzurufen und dadurch die psychologische
Freiheit zu ermöglichen.

Nun kann eine vererbte Emotionalität, eine
vererbte triebhafte Anlage leicht
überwuchern, dass sich die Bilder einseitig nach

dieser Triebrichtung einstellen, dass die
Bilder sich häufen und dass sie sehr

affektgeladen sind. Affekte aber tendieren auf
eine Bewusstseinsverengung und gefährden
somit die freie Wahl, denn eine wahrhaft
freie Wahl kann nur aus der vollen Weite
des Seins geschehen. Der Mensch ist dadurch
in Gefahr, die Kontrolle und die Herrschaft
über sich zu verlieren. Es besteht Gefahr zu

Kurzschlusshandlungen, bei welchen die zentrale

Steuerung fehlt und die Triebe nur noch

ihrer unbeherrschten Triebkraft folgen. Wo
dagegen Affektarmut und Mangel an Triebkraft

vorliegt, werden die Gefühle durch die
Wertvorstellungen nicht mehr genügend
angesprochen. Die äussere Folge aller dieser

928



Fälle ist irgendeine Form von Aboulie, d. h.

eine verminderte Mächtigkeit des Willens
über seine Triebe und Taten. Solange der
Mensch mit seinem Geist dabei ist und weiss,

was er tut, bleibt seine psychologische Freiheit

gewahrt. Gefährdet aber ist seine
sittliche Freiheit, denn es wird ungemein schwerer,

sich stets für das Gute zu entscheiden,

wo alle Bilder und die ganze Emotionalität
ins Gegenteil drängen. Der Geist beschafft
wohl die Gegenbilder und ermöglicht die
Wahl, aber diese künstlichen Gegenbilder
bleiben farblos und eindruckslos, wenn sie

nicht vorher systematisch gesammelt,
gepflegt und derart wertgeladen und im Unter-
bewusstsein warm geworden sind, dass bei
ihrem Auftauchen gleich eine Wertwelt von
überwältigender Eindruckskraft und Farbigkeit

sich dem Menschen eröffnet. Erst die

Farbigkeit und Plastik und affektbetonte
Bildhaftigkeit macht die Wertgedanken und
Werturteile zu Motiven. Unternormale Wertung

stammt vielmehr aus der Umwelt als

aus der Vererbung. Sie kann aber auch

erbbedingt sein, wie es sich bei der Hysterie
typisch zeigt, in welcher das eigene Ich zum
Wertmesser und Zentrum aller Werte
gemacht wird. Wer darum anfängt, ein
affektgeladenes schlechtes Motiv auf seine Wert-
haftigkeit zu untersuchen, diesem aber kein
eindruckvolles gutes Motiv entgegenstellen
kann, ist schon verloren. Wenn der Wille
nicht von einem starken guten Motiv unterstützt

ist, so wird seine Hemmungsmächtigkeit
und Wahlmächtigkeit in der Regel nicht

ausreichen, um gegen ein ungemein
affektgeladenes, farbiges und lockendes Scheingut

aufzukommen. Es geht ihm, wie der
hl. Augustin von sich bekennt: „Ich sah doch
die Torheit ein; ich betete, Herr, gib Keuschheit.

Aber etwas in mir fügte leise hinzu:
aber nur nicht sogleich." Bei erbbedingter
geschwächter physischer Konstitution, bei
Nachlassen der Zerebralkraft trifft das in

vermehrtem Masse zu.
Es ist nun klar, dass diese Emotionen und

die affektbetonten Vorstellungen nicht ver¬

erbt werden, wohl aber die Emotionalität
und die Anlagen, welche eine derart einseitige

Bilderwelt begünstigen. Wer sich kennt
und weiss, wo für ihn die Gefahren sind,
kann durch bewusste systematische
Selbsterziehung die Auswirkung der Anlagen und
die Auslösung der Emotionalität in seine
Kontrolle und Herrschaft bringen. Eine

ungünstige und gefährliche Erbanlage kann
ihm somit Anlass sein, es schliesslich zu einer
grösseren und weit solideren sittlichen Freiheit

zu bringen als ein von Natur aus
harmonisch angelegter Mensch, der nie recht

mit sich ringen musste. Wir dürfen also die
Schlussfolgerungen ziehen: 1. Aus glücklicher

Vererbung und hochstehendem Erbgut
wird eine Grundtendenz bedingt, welche der
sittlichen Freiheit günstig ist. 2. Umgekehrt
kann der sittlichen Freiheit aus Temperament
und Erbanlage eine nicht geringe Gefährdung

und Erschwerung erwachsen. 3. Die

Vererbung kann aber bei einem noch eini-

germassen normalen Menschen die Freiheit
niemals verunmöglichen, sondern vielmehr
Anlass und Gelegenheit sein, es zu einer
weit überdurchschnittlichen sittlichen Grösse

zu bringen.

2. Einfluss der sittlichen Freiheit auf die

Vererbung.

Mit der letzten Schlussfolgerung, auf
welche unsere Ausführungen ausliefen, ist

auch schon die zweite umgekehrte
Beeinflussungsmöglichkeit eindeutig bestimmt,
nämlich der Einfluss der sittlichen Freiheit
auf die Vererbung. Die Faktoren, welche
den endgültigen Phänotypus des Menschen

erschaffen, sind drei, nämlich der Geno-
typus, die Peristase und die Askese, d. h.

Erbanlage, Umwelt und Selbsterziehung. Der

Genotypus bietet gleichsam die materielle,
unfertige und sehr potenzielle Grundlage.
Von dieser Gesamtsumme der Erbanlagen,

von der sogenannten Konstitution, dürften
die rezessiven und latenten Anlagen ebenso
viele sein wie die dominanten und
manifesten. Die Untersuchungen von Bauer haben

929



gezeigt, dass die Erbanlagen eigentlich
nichts Fertiyes sind, sondern dass sie
vielmehr Anlagen von Reaktionsnormen sind

und dass der Peristase als auslösendem Faktor

eine ebenso entscheidende Rolle im
Erbgeschehen zufällt. Besonders in psychischer
Hinsicht birgt die Peristase für den
Durchschnittsmenschen mehr Zwangsmomente in

sich als die Erbanlage deren hat. W. Stern

sieht deshalb in der seelischen Entwicklung
die Konvergenz innerer Angelegtheiten und

äusserer Entwicklungsbedingungen. Je nach

dem Ueberwiegen der ersteren oder der
letzteren unterscheidet auch die naturwissenschaftliche

Vererbungslehre zwischen

Anlagegeprägten und Umweltgeprägten. —
Man muss aber unbedingt noch einen dritten
Faktor und eine dritte Prägung in Rechnung
stellen, sonst verstehen wir den Phänotypus,
das Erscheinungsbild, unzähliger Menschen
nicht. Dieser dritte Faktor ist die Askese oder

Selbsterziehung. Ohne sie wird sittliche Freiheit

nie erreicht werden. Mögen unsere
Erbanlagen und unsere Umwelt noch so glücklich

und günstig sein, sie allein bleiben bloss

Bedingungen und Möglichkeiten. Ohne

Selbsterziehung und persönliche Tat bringen
wir es nie zur sittlichen Freiheit. Veredelter

Charakter, Selbstbeherrschung und sittliche
Freiheit sind immer der Erfolg persönlichgeistiger

Entscheidungen und Taten.

Der Begriff der sittlichen Freiheit ist weit
und geräumig genug, dass im endgültigen
Erscheinungsbild eines sittlich freien Menschen
auch jede Anlageprägung sich auswirken

kann, ohne die Freiheit zu zerstören. Gerade
das nimmt den Heiligen, den grossen
Persönlichkeiten und den wahrhaft guten
Menschen, die in unserer Mitte leben und die
wir verehren, das Schablonenhafte und
Langweilige und gibt jedem den Reiz des

Einmaligen und den Wert des Unersetzlichen.

Mit dem Glauben an das Gute im
Menschen und mit dem Glauben an den Geist
im Menschen wollen wir Pädagogen und

Heilpädagogen weiter auf unserem Posten

ausharren und suchen, selber täglich mehr

persönlich und sittlich freie Menschen zu
sein. Von der Kraft, die von unserer starken

und freien Persönlichkeit ausgeht, wollen wir
den Schwachen, welche um uns sind,

zugeben, um, soweit es immer gebt, auch

ihrem schwachen Geist zum Sieg und zur
Freiheit zu helfen.

Luzern. J. Röösli.

Wo findet der Lehrer Auskunft, Rat und Hilfe?

Dass der Lehrer sich der körperlich oder
seelisch behinderten Schüler annimmt, ist

seine selbstverständliche Pflicht. Jeder Lehrer

soll in diesem Sinne auch Heilpädagoge sein.

Seine Lebensaufgabe sei nicht nur Unmündige

mündig, Unreife reif und Unselbständige

selbständig zu machen, sondern er soll

auch wenigstens mithelfen, Geknickte
aufzurichten, Kranke mizuheilen und Rohe zu
veredeln. Man hat die Erzieher von jeher gerne
mit Gärtnern verglichen und ein Geistesmann

— ich weiss nicht mehr, wo ich es
gelesen habe —, hat das schöne Wort gesprochen:

,,Wer ist der kunstvollere Gärtner,
derjenige, welcher jeden knorrigen oder ver¬

krüppelten Baum kurzerhand über den
Gartenzaun wirft oder derjenige, welcher sich

auch um das verkrüppelte, von Stürmen
geknickte, das bisher unfruchtbare Bäumchen

kümmert, es mit vieler Geduld pflegt, bis es

gesundet und seine Liebe in späteren Jahren

mit reichen Früchten lohnt? Der Mensch in

all seinen Tätigkeiten ist nicht nur berufen,
Neues und Schönes zu produzieren, sondern
auch Verkrüppeltes und Krankes zu reparieren

und so auch der Pädagoge."
Uebrigens kann die Beschäftigung mit dem

der Heilerziehung bedürftigen Kinde der
Normalpädagogik nur von Nutzen sein. Wie
die Medizin gewinnt durch die furchtbaren

930


	Vererbung und sittliche Freiheit

