Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 22

Artikel: Ein H6henweg zur Disziplin

Autor: Steiert, Maria Agatha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-539262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-539262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

setzen. Erst in unsern Tagen, in denen die
Familie zu zerfallen droht, schiebt man der
Schule Autgaben zu, die sie nicht in dem
Masse erfiillen kann, wie man sie von ihr ver-
langt. Schule ist immer nur Ersatz in erziehe-
rischer Beziehung. Eigentliche Erziehung im
vollen Sinne des Wortes kann sie nicht als
Lehrinstitut, sondern nur als Gemeinschaft
leisten. Belehrung ist wohl wichtig; aber sie
ist nicht das Einzige. Das wirkliche Leben,
wie es sich in allen Lebensgemeinschaften
zeigt, hat grossere erzieherische Kraft als die
verstandesmassige Belehrung allein. Nur wo
sich die Belehrung mit der tatsachlichen Ver-
wirklichung und Umsetzung in das tagliche
Leben verbindet, kann erfolgreich erzogen
werden. Die Schule aber ist ein zu kleiner
Ausschnitt aus dem ganzen Leben des Kin-
des, als dass sie die ganze Aufgabe der Er-
ziehung ibernehmen koénnte. Die beste
Statte aller Erziehung bleibt die gutgeord-
nete Familie durch alle Jahrhunderte und in
allen Verhaltnissen. Das ist so durch die Na-
tur der Sache geordnet; man misste schon
neue Naturgesetze geben und den Menschen
neu schaffen kdénnen, wenn das geéndert
werden sollte. — Die Kirche hat alles Inter-
esse daran, dass die Familien gut sind. Sie

schenkt daher der Ordnung in der Familie,
ihrem religiésen Geiste und ihrer Erhaltung
die grosste Aufmerksamkeit. Die Familie ist
zwar nicht dazu da, die Kirche im Lehramte
zu ersetzen. Christus gab der Kirche als sol-
cher den Lehrauftrag; diese Aufgabe muss
sie erfillen zu allen Zeiten. Aber die Kirche
muss sich jederzeit auch der natirlichen Ge-
gebenheiten bedienen, wenn sie ihre Auf-
gabe erflllen will. Darum arbeitet sie immer
mit der Familie Hand in Hand. Es gab noch
nie Zeiten, in denen sie die Familie als min-
derwertig betrachtete oder sie gar auf andern
Grundlagen aufzubauen oder anders zu or-
ganisieren strebte, wie das die moderne
Menschheit tut. Kirche und Familie gehoren
zusammen; die Kirche erzieht die Menschen,
indem sie sie belehrt und ihnen die Sakra-
mente spendet; die Familie aber erzieht die
Menschen, indem sie sie in ihre schiitzende
und vom religiosen Geiste erwarmte Ge-
meinschaft aufnimmt und dadurch das von
der Kirche erhaltene Lehrgut in die Tat um-
setzt. Weder die Familie noch die Kirche
ist entbehrlich; die eine Gemeinschaft lebt
von der andern und erhdlt sie wieder in
ihrem Bestande. (Schluss folgt.)
H. Sch.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Ein Hohenweg zur Disziplin

Es ist nun ein halbes Jahr, seitdem die Le-
sergemeinde der ,,Schweizer Schule” autge-
rufen wurde, einen Weg zu wahrer Disziplin
suchen zu helfen. Mir scheint, fur uns katho-
lische Lehrerinnen konne nur der in Frage
kommen, der auf unsern wahren, katholischen
Glaubensgrundsatzen fusst. Katholisch heisst
ja nicht bloss allgemein in Hinsicht auf die
lokale Ausbreitung. Da mochten wir vom
Kommunismus bald tberholt werden. Nein!
Katholisch, d. h. allgemein, ist unsere Mutter
Kirche, weil sie uns in jeder Lebenslage, in

all unsern Lebensgebieten und Lebensaufga-
ben Stitze und Hilfe sein kann und will. Also
wird sie auch in unserer Disziplinsorge ihre
Losung geben.

Zuerst wird uns die Glaubenslehre die
Ursache aufzeigen, weshalb das Disziplin-
halten uns so erschwert wird. Dann werden
die Heilmittel den Weg weisen, der zu einem
wahren Disziplinhalten fihren wird.

1. Tiefste Ursache, welche die Diszi-
plin erschwert, ist nach unserer heiligen,

katholischen Glaubenslehre die Erb-
867



s i n d e mit ihren Folgen. Von der Erbsinde
selbst sind wir befreit worden, nicht aber von
ihren Folgen. So leiden wir, wohlverstanden,
Lehrerin und Kinder, an einer vielfachen Ver-
wundung.

Unser Verstand leidet an Verdunkelung
und ist darum fahig, sogar disponiert zu irren.
Unser Wille leidet an der Bosheit, er kann
Boses erstreben.

Unser sinnliches Begehrungsvermégen lei-
det an der Unordnung in bezug auf den Ge-
genstand des Begehrens.

Unser Begehrungsvermaogen leidet auch an
der Heftigkeit. So liegt es also im tiefsten
Wesen des Kindes, dass es mit seinem in der
Wourzel geschwachten und je nach der Alters-
stufe auch noch unerwachten Verstand etwas
als Gut erkennt und begehrt, was an sich
ein Schaden sein kann. (In bezug auf
unsere Disziplin zum Beispiel das Nicht-
aufpassen im Unterricht, weil das Kichern
und so weiter dem Kinde wertvoller erscheint
als der Unterricht). Der verwundete Wille er-
strebt das, was ihm der kranke Verstand, die
Phantasie und das Gefuhl als Gut vorgaukeln.
Wir haben das Vergehen, das sich unserm
Disziplinwillen entgegensetzt. Dazu kommt
noch, dass das Kind — eben, weil es noch
nicht zum vollen geistigen Leben erwacht ist
— noch tief im animalischen Leben verstrickt
ist und dem Lust- und Unlustgefihl, den ver-
schiedenen Trieben — z. B. Bewegungstrieb
— mehr oder weniger ausgeliefert ist.

Nun macht sich die Verwundung auch in
der Lehrerin geltend. Ihr Verstand hat ihr
als erstrebenswertes Gut eine Disziplin vor-
gemalt, die jedes Kind von innen her erfasst
und willensmassig das Geforderte tun lasst.
Trifft es nun nicht ein, so erwachen auch in
ihr Unlustgetfihle, — Aerger, Verstimmung,
schlechte Laune — alles Folgen der seeli-
schen Verwundung. So stossen von Seite des
Kindes und von Seite der Lehrerin negative
Krafte aufeinander, und die Katastrophe ist

da.
868

Wie Begehrungsvermégen, Phantasie und
Stimmungen uns oft narren, dariber kénnen
Enttiuschungen Aufschluss geben, die wir
alle schon erlebt haben.

Wenn nun schon die Lehrerin so oft und
so leicht sich Scheingiiter vortauscht und an
ihnen selber oder an ihren Folgen leidet, be-
wusst oder unbewusst, wieviel mehr muss
nun das beim unerfahrenen Kinde der Fall
sein, das noch so sehr von seinen Sinnen be-
herrscht wird! Selbstverstandlich gilt das
auch fir die heranwachsende Jugend, die oft
noch viel verwirrter ist in ihrem gesamtfen
Seelenleben als das Kind, weil der ganze Ent-
wicklungsprozess da hineinspielt.

Nun darf uns aber das Verstehen dieser —
ich moéchte sagen, metaphysischen Situation
des Menschen, nicht gentigen. Fur uns selbst
und die uns Anvertrauten missen wir den
Weg aus den Niederungen des gefallenen
Menschen zur Hohe des Gotteskindes suchen.
Und da bekommen wir wieder ganz klare,
eindeutige Richtlinien aus unserm katholi-
schen Glaubensgut. Der gottliche Heiland,
die ewige Wahrheit, sagt es uns: ,,Niemand
ist gut als der Vater." Also ist eigentlich Gott
das einzig Erstrebenswerte, weil er das ein-
zige wahre Gut ist. Welche Wiirde muss
Gott in uns hineingelegt haben, dass er fir uns
alles zu gering achtet, was nicht seine ewige
Unveranderlichkeit selbst ist! Und wir ach-
ten unserer hochsten Bestimmung so wenig,
finden sie langweilig und eng, lassen sie auf
der Seite stehen und jagen unsern Idolen
nach: Selbstbefriedigung im Unterricht, flot-
tes Examen, Schulzucht, Hochstleistung in
diesem oder jenem Fach sind noch diejeni-
gen, die sich am besten mit dem effektschin-
denden Mantelchen ,,Pilichtertillung” decken
lassen!

Warum wird denn unserer herrlichsten Be-
stimmung, Gott zu erkennen und ihn dann
auch aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele,
mit allen Kraften und aus ganzem Gemiite
zu erstreben, d. h. zu lieben, so wenig Folge
geleistet? Weil Gott, dieses einzige Gut,



unendlich Uber unsere Natur erhaben ist, wir
aber nicht aus uns etwas erstreben konnen,
was Uber unserer Natur, also Ubernatiirlich
ist. Und weil unsere Zeit die Hilfe nicht mehr
ersehnt, die Gott uns in seiner unendlichen
Liebe schenken will.

2. Welches istdenndieMedizin, die
dem irrigen Erkennen, dem bodsen Wollen
und dem ungeordneten und zornmutigen
Begehren Gesundung bringt, das diese See-
lenkrafte wieder auf das wahre Gut hinlenkt
und somit auch unsere Disziplin sicher? Dass,
wie im Artikel Nr. 4, Seite 137, angefihrt
wurde, ,,Reden Uber den Wert der Disziplin,
Ordnung, die auf Drohung und Strafe fusst,
lebendiger Unterricht, frohe Arbeitsweise,
Wecken des Arbeitsgeistes, Autoritét, die sich
auf Aeusserlichkeiten aufbaut,” nicht das
Heilmittel sein konnen, ist offenbar ganz klar.
Und auch kein ,,idéal supérieur’ vermag zu
heilen, wenn es nicht auf die von Gott uns
anvertraute Hilfe aufbaut, die Gnade.
Sie kann unsere vielfache Verwundung hei-
len, sie allein; denn sie legt den Grund, das
Fundament, dass wir Gott wieder erstreben
konnen, d. h. wollen oder lieben konnen,
nachdem unser Verstand vom Lichte des lie-
ben Heiligen Geistes erleuchtet (auch wie-
der eine grosse Gnade), Gott als ewiges, un-
endlich vollkommenes Gut erkannt hat. Die-
ses Gott-Wollen als das einzige Gut, das ist
die Grundlage unserer Erlésung, die Grund-
lage zum Genuss des ewigen Lebens. Das
muss das Fundament aller Willensbildung
sein, von der in verschiedenen Artikeln die
Rede war. Diese Grundlage, die heiligma-
chende Gnade, erhielten wir als freies Ge-
schenk Gottes ohne:- unser Zutun in der hei-
ligen Taufe. Aber um weiterzubauen auf die-
sem Fundament, will Gott unsere Mithilfe.
Und diese besteht zum grossen Teil im Glau-
ben an die Notwendigkeit der Gnade und
im Ringen um sie. Und dieses Ringen muss
seine Kraft holen aus der Sehnsucht nach E:-
l6sung. Aber wo ist diese noch zu finden?
Die heutige Zeit in ihrem stolzen Wahn will

alles selbst erringen, sich selbst erlésen in
den Greueln des Krieges. Und von diesem
stolzen Uebermenschentum sind nicht nur
wir, sondern auch unsere Kinder angesteckt.

Der beste Beweis fur die religiose Ober-
flachlichkeit sind die hohlen Weihnachts-
freuden vor einem Geschenkberg, der mog-
lichst allen Genlissen den Weg bahnt. Wem
ist aber Weihnachten noch vor allem Fest der
eigenen Erlosung? Wie viele wissen noch,
dass in der Krippe der Erloser unser wartet,
dass wir kommen in unserer ganzen nichtigen
Erbarmlichkeit, uns erlésen zu lassen von
ihm? Wohl erinnert man die Kinder noch im
Advent an die Oepferlein. Aber sie sind eher
Rechtfertigung vor der Krippe: ,,Siehe, liebes
Christkind, bin ich nicht ein gutes Kind, so
und so viele Oepferlein lege ich dir in die
Krippe!" Genau wie die Pharisder! Anstatt
den Kindern beizubringen, dass wir es Uber-
haupt nicht wagen durften, vor dem Gott in
der Krippe zu erscheinen, wenn nicht wenig-
stens unser guter Wille in den kleinen Ueber-
windungen noch fur uns sprechen wirde.

Wir mussen vor dem Getriebe (in Dutzen-
den von Vereinen), der Aktion, auch wenn
sie unter dem Schlagwort ,,Katholische Ak-
Wir
mussen auf die Notrufe unserer Seele horen,
die in aller Aktion umzukommen droht, weil
die Gnade, derSame in der Seele, nicht mehr
ruhig wachsen und gross werden kann in kla-
rer Erkenntinis der Wahrheit und heiligem
Wollen; denn die stete Aktion ist wie eine
Pflugschar, die bestdndig wieder umpfligt,
was schon im Wachstum begriffen war.

tion" uns mitreissen will, haltmachen.

Und der Berufseifer reisst uns auch in der
Schule in diese bestandige Aktion hinein.
Alles will die Lehrerin selbst wecken im Kin-
de. Ist man sich dabei noch bewusst, dass
jedes Kind ein Geheimnis ist? Wo bleibt in
unserer mit allen moglichen Stoffen Gberla-
denen Schule Raum fir das Wirken der Gna-
de, die sich so wunderbar jeder geheimsten
Eigenart des Kindes anpasst, auf sie aufbaut,
die allein die Wunden der Seelenkrifte hei-

869



len kann, indem sie diese immer mehr auf
das einzig wahre Gut — Gott — hinlenkt,
und so Grundlage, einzig wahres Fundament
fur jede Selbstdisziplin und damit fir die
Disziplin in einer ganzen Klassengemein-
schaft wird? Natirlich sind lebendiger Un-
terricht und alle andern Hilfsmittel, von de-
nen die Rede war, zu gebrauchen, soweit sie
wahr bleiben. Aber allem voran muss immer
die Ehrfurcht vor dem Wirken der Gnade
stehen.

3. Und nun der Weg! Muss er nicht
notwendigerweise am Quell aller Gnaden,

am Kreuzesopfer, seinen Anfang nehmen?
Dort wurde uns die Gnade verdient. Und in
jeder heiligen Messe will sie ganz individuell
von uns Besitz ergreifen, sofern wir uns mit
all den anvertrauten Kinderseelen ganz hin-
opfern in der heiligen Opferung, Wandlung
erbittend fir sie und uns. Und als eine sichere
Kommunionfrucht werden wir erlangen wo-
nach wir uns sehnen — das gemeinsame gute
Wollen — die Disziplin.

St. Katharina, Wil (St. Gallen).
Frau Maria Agatha Steiert, O. P.

Volksschule

.Es gibt nichts Neues unter der Sonne”

Ein Beitrag zum Thema Sprachlehre
mit besonderer Berlicksichfigung der ersten
vier Schuljahre.

Sokrates begrisste fremde Leute gerne mit
dem Ausruf: Sprich, damit ich Dich sehe! Er
charakterisierte damit ganz unzweideutig den
Sinn der Sprache. Sprich, damit ich Dich sehe!
Fragen wir nicht selbst auch: Wer bist Du?,
selbst dann, wenn wir den Angefragten se-
hen. Wir meinen damit, er solle uns durch
das Mittel der Sprache etwas von seiner Per-
sonlichkeit mitteilen. Der Geist von Hamlets
Vater wird sogar mit den Worten angespro-
chen: Ich beschwére Dich beim Himmel,
sprichl

Wenn wir uns ganz unvermittelt in eine
Gesellschaft hineingestellt sehen, in der uns
alle Anwesenden vollig fremd sind oder wenn
auf einsamer Wanderung ein ganz fremder
Mensch plétzlich zu uns stdsst, so umgibt uns
zunachst ein mehr oder weniger unangeneh-
mes Getlihl, das sich erst dann positiver oder
negativer einstellt, wenn die Leute der Ge-
sellschaft aus sich heraus treten oder der
Wanderer zu sprechen beginnt. Sofort sind

870

wir dann in der Lage, uns Uber die Seele des
betreffenden Mitmenschen irgend ein Bild
zusammen zu stellen. Je nach dem Eindruck,
den das Bild auf uns macht, fihlen wir uns
nun wohl, oder noch unbehaglicher als zuvor,
fihlen wir uns zu ihm hingezogen oder ab-
gestossen. In diesem Sinne aufgefasst ware
also die menschliche Sprache als Erkennungs-
mittel oder als Ausdruck der Seele zu de-
finieren.

Das scheint woh! im ersten Augenblick et-
was spitzfindig ausgedrickt zu sein, denn
fir viele Menschen ist die Sprache kein Pro-
blem, sondern eine Selbstverstandlichkeit.
Man tragt sie mit sich herum wie das Porte-
monnaie und macht von ihr nach Bedarf Ge-
brauch. Man hat sie von den Eltern auf den
Lebensweg mitbekommen, wie man das Es-
sen und die Kleider als Selbstverstandlichkeit
hinnahm. Fir diese Menschen ist die Sprache
nichts anderes als etwas rein Aeusserliches,
etwas Mechanisches. Auch diese haben z. T.
recht, denn das Wesen der Sprache, wie sie
im Leben zur Anwendung kommt, ist etwas
Zweiteiliges, die Seele bedient sich, um
thr Ziel zu erreichen, einer mechanischen



	Ein Höhenweg zur Disziplin

