
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 22

Artikel: Ein Höhenweg zur Disziplin

Autor: Steiert, Maria Agatha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


setzen. Erst in unsern Tagen, in denen die
Familie zu zerfallen droht, schiebt man der
Schule Aufgaben zu, die sie nicht in dem
Masse erfüllen kann, wie man sie von ihr
verlangt. Schule ist immer nur Ersatz in erzieherischer

Beziehung. Eigentliche Erziehung im

vollen Sinne des Wortes kann sie nicht als

Lehrinstitut, sondern nur als Gemeinschaft
leisten. Belehrung ist wohl wichtig; aber sie

ist nicht das Einzige. Das wirkliche Leben,
wie es sich in allen Lebensgemeinschaften
zeigt, hat grössere erzieherische Kraft als die
verstandesmässige Belehrung allein. Nur wo
sich die Belehrung mit der tatsächlichen
Verwirklichung und Umsetzung in das tägliche
Leben verbindet, kann erfolgreich erzogen
werden. Die Schule aber ist ein zu kleiner
Ausschnitt aus dem ganzen Leben des
Kindes, als dass sie die ganze Aufgabe der
Erziehung übernehmen könnte. Die beste

Stätte aller Erziehung bleibt die gutgeordnete

Familie durch alle Jahrhunderte und in

allen Verhältnissen. Das ist so durch die Natur

der Sache geordnet; man müsste schon

neue Naturgesetze geben und den Menschen

neu schaffen können, wenn das geändert
werden sollte. — Die Kirche hat alles Interesse

daran, dass die Familien gut sind. Sie

schenkt daher der Ordnung in der Familie,
ihrem religiösen Geiste und ihrer Erhaltung
die grösste Aufmerksamkeit. Die Familie ist

zwar nicht dazu da, die Kirche im Lehramte

zu ersetzen. Christus gab der Kirche als

solcher den Lehrauftrag; diese Aufgabe muss
sie erfüllen zu allen Zeiten. Aber die Kirche

muss sich jederzeit auch der natürlichen
Gegebenheiten bedienen, wenn sie ihre

Aufgabe erfüllen will. Darum arbeitet sie immer
mit der Familie Hand in Hand. Es gab noch
nie Zeiten, in denen sie die Familie als

minderwertig betrachtete oder sie gar auf andern

Grundlagen aufzubauen oder anders zu

organisieren strebte, wie das die moderne
Menschheit tut. Kirche und Familie gehören

zusammen; die Kirche erzieht die Menschen,
indem sie sie belehrt und ihnen die Sakramente

spendet; die Familie aber erzieht die
Menschen, indem sie sie in ihre schützende
und vom religiösen Geiste erwärmte
Gemeinschaft aufnimmt und dadurch das von
der Kirche erhaltene Lehrgut in die Tat
umsetzt. Weder die Familie noch die Kirche
ist entbehrlich; die eine Gemeinschaft lebt
von der andern und erhält sie wieder in

ihrem Bestände. (Schluss folgt.)

H. Sch.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Ein Höhenweg zur Disziplin
Es ist nun ein halbes Jahr, seitdem die

Lesergemeinde der „Schweizer Schule" aufgerufen

wurde, einen Weg zu wahrer Disziplin
suchen zu helfen. Mir scheint, für uns katholische

Lehrerinnen könne nur der in Frage

kommen, der auf unsern wahren, katholischen

Glaubensgrundsätzen fusst. Katholisch heisst

ja nicht bloss allgemein in Hinsicht auf die
lokale Ausbreitung. Da möchten wir vom
Kommunismus bald überholt werden. Nein!
Katholisch, d. h. allgemein, ist unsere Mutter
Kirche, weil sie uns in jeder Lebenslage, in

all unsern Lebensgebieten und Lebensaufgaben

Stütze und Hilfe sein kann und will. Also
wird sie auch in unserer Disziplinsorge ihre

Lösung geben.
Zuerst wird uns die Glaubenslehre die

Ursache aufzeigen, weshalb das Disziplinhalten

uns so erschwert wird. Dann werden
die Heilmittel den Weg weisen, der zu einem
wahren Disziplinhalten führen wird.

1. Tiefste Ursache, welche die Disziplin

erschwert, ist nach unserer heiligen,
katholischen Glaubenslehre die Erb-

867



sünde mit ihren Folgen. Von der Erbsünde

selbst sind wir betreit worden, nicht aber von
ihren Folgen. So leiden wir, wohlverstanden,
Lehrerin und Kinder, an einer vielfachen
Verwundung.

Unser Verstand leidet an Verdunkelung
und ist darum fähig, sogar disponiert zu irren.

Unser Wille leidet an der Bosheit, er kann

Böses erstreben.

Unser sinnliches Begehrungsvermögen
leidet an der Unordnung in bezug auf den

Gegenstand des Begehrens.

Unser Begehrungsvermögen leidet auch an
der Heftigkeit. So liegt es also im tiefsten
Wesen des Kindes, dass es mit seinem in der

Wurzel geschwächten und je nach der Altersstufe

auch noch unerwachten Verstand etwas
als Gut erkennt und begehrt, was an sich

ein Schaden sein kann. (In bezug auf

unsere Disziplin zum Beispiel das

Nichtaufpassen im Unterricht, weil das Kichern
und so weiter dem Kinde wertvoller erscheint
als der Unterricht). Der verwundete Wille
erstrebt das, was ihm der kranke Verstand, die
Phantasie und das Gefühl als Gut vorgaukeln.
Wir haben das Vergehen, das sich unserm
Disziplinwillen entgegensetzt. Dazu kommt
noch, dass das Kind — eben, weil es noch

nicht zum vollen geistigen Leben erwacht ist

— noch tief im animalischen Leben verstrickt
ist und dem Lust- und Unlustgefühl, den
verschiedenen Trieben — z. B. Bewegungstrieb
— mehr oder weniger ausgeliefert ist.

Nun macht sich die Verwundung auch in

der Lehrerin geltend. Ihr Verstand hat ihr
als erstrebenswertes Gut eine Disziplin
vorgemalt, die jedes Kind von innen her erfasst

und willensmässig das Geforderte tun lässt.

Trifft es nun nicht ein, so erwachen auch in

ihr Unlustgefühle, — Aerger, Verstimmung,
schlechte Laune — alles Folgen der
seelischen Verwundung. So stossen von Seite des
Kindes und von Seite der Lehrerin negative
Kräfte aufeinander, und die Katastrophe ist
da.

Wie Begehrungsvermögen, Phantasie und

Stimmungen uns oft narren, darüber können

Enttäuschungen Aufschluss geben, die wir
alle schon erlebt haben.

Wenn nun schon die Lehrerin so oft und

so leicht sich Scheingüter vortäuscht und an

ihnen selber oder an ihren Folgen leidet, be-
wusst oder unbewusst, wieviel mehr muss

nun das beim unerfahrenen Kinde der Fall

sein, das noch so sehr von seinen Sinnen
beherrscht wird! Selbstverständlich gilt das

auch für die heranwachsende Jugend, die oft
noch viel verwirrter ist in ihrem gesamten
Seelenleben als das Kind, weil der ganze Ent-

wicklungsprozess da hineinspielt.

Nun darf uns aber das Verstehen dieser —
ich mödhte sagen, metaphysischen Situation
des Menschen, nicht genügen. Für uns selbst
und die uns Anvertrauten müssen wir den

Weg aus den Niederungen des gefallenen
Menschen zur Höhe des Gotteskindes suchen.

Und da bekommen wir wieder ganz klare,

eindeutige Richtlinien aus unserm katholischen

Glaubensgut. Der göttliche Heiland,
die ewige Wahrheit, sagt es uns: „Niemand
ist gut als der Vater." Also ist eigentlich Gott
das einzig Erstrebenswerte, weil er das

einzige wahre Gut ist. Welche Würde muss
Gott in uns hineingelegt haben, dass er für uns
alles zu gering achtet, was nicht seine ewige
Unveränderlichkeit selbst ist! Und wir achten

unserer höchsten Bestimmung so wenig,
finden sie langweilig und eng, lassen sie auf

der Seite stehen und jagen unsern Idolen
nach: Selbstbefriedigung im Unterricht, flottes

Examen, Schulzucht, Höchstleistung in

diesem oder jenem Fach sind noch diejenigen,

die sich am besten mit dem effektschindenden

Mäntelchen „Pflichterfüllung" decken
lassen!

Warum wird denn unserer herrlichsten

Bestimmung, Gott zu erkennen und ihn dann
auch aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele,
mit allen Kräften und aus ganzem Gemüte
zu erstreben, d. h. zu lieben, so wenig Folge
geleistet? Weil Gott, dieses einzige Gut,

868



unendlich über unsere Natur erhaben ist, wir
aber nicht aus uns etwas erstreben können,

was über unserer Natur, also übernatürlich
ist. Und weil unsere Zeit die Hilfe nicht mehr

ersehnt, die Gott uns in seiner unendlichen
Liebe schenken will.

2. Welches ist denn d i e M e d i z i n, die
dem irrigen Erkennen, dem bösen Wollen
und dem ungeordneten und zornmütigen
Begehren Gesundung bringt, das diese
Seelenkräfte wieder auf das wahre Gut hinlenkt
und somit auch unsere Disziplin sichert? Dass,

wie im Artikel Nr. 4, Seite 137, angeführt
wurde, „Reden über den Wert der Disziplin,

Ordnung, die auf Drohung und Strafe fusst,

lebendiger Unterricht, frohe Arbeitsweise,
Wecken des Arbeitsgeistes, Autorität, die sich

auf Aeusserlichkeiten aufbaut," nicht das
Heilmittel sein können, ist offenbar ganz klar.

Und auch kein „ideal superieur" vermag zu

heilen, wenn es nicht auf die von Gott uns

anvertraute Hilfe aufbaut, die Gnade.
Sie kann unsere vielfache Verwundung heilen,

sie allein; denn sie legt den Grund, das

Fundament, dass wir Gott wieder erstreben

können, d. h. wollen oder lieben können,
nachdem unser Verstand vom Lichte des
lieben Heiligen Geistes erleuchtet (auch wieder

eine grosse Gnade), Gott als ewiges,
unendlich vollkommenes Gut erkannt hat. Dieses

Gott-Wollen als das einzige Gut, das ist

die Grundlage unserer Erlösung, die Grundlage

zum Genuss des ewigen Lebens. Das

muss das Fundament aller Willensbildung
sein, von der in verschiedenen Artikeln die
Rede war. Diese Grundlage, die heiligmachende

Gnade, erhielten wir als freies
Geschenk Gottes ohne unser Zutun in der
heiligen Taufe. Aber um weiterzubauen auf

diesem Fundament, will Gott unsere Mithilfe.
Und diese besteht zum grossen Teil im Glauben

an die Notwendigkeit der Gnade und

im Ringen um sie. Und dieses Ringen muss

seine Kraft holen aus der Sehnsucht nach

Erlösung. Aber wo ist diese noch zu finden?

Die heutige Zeit in ihrem stolzen Wahn will

alles selbst erringen, sich selbst erlösen in

den Greueln des Krieges. Und von diesem
stolzen Uebermenschentum sind nicht nur
wir, sondern auch unsere Kinder angesteckt.

Der beste Beweis für die religiöse
Oberflächlichkeit sind die hohlen Weihnachtsfreuden

vor einem Geschenkberg, der möglichst

allen Genüssen den Weg bahnt. Wem
ist aber Weihnachten noch vor allem Fest der
eigenen Erlösung? Wie viele wissen noch,
dass in der Krippe der Erlöser unser wartet,
dass wir kommen in unserer ganzen nichtigen
Erbärmlichkeit, uns erlösen zu lassen von
ihm? Wohl erinnert man die Kinder noch im
Advent an die Oepferlein. Aber sie sind eher

Rechtfertigung vor der Krippe: „Siehe, liebes
Christkind, bin ich nicht ein gutes Kind, so
und so viele Oepferlein lege ich dir in die
Krippe!" Genau wie die Pharisäer! Anstatt
den Kindern beizubringen, dass wir es
überhaupt nicht wagen dürften, vor dem Gott in

der Krippe zu erscheinen, wenn nicht wenigstens

unser guter Wille in den kleinen Ueber-
windungen noch für uns sprechen würde.

Wir müssen vor dem Getriebe (in Dutzenden

von Vereinen), der Aktion, auch wenn
sie unter dem Schlagwort „Katholische
Aktion" uns mitreissen will, haltmachen. Wir
müssen auf die Notrufe unserer Seele hören,
die in aller Aktion umzukommen droht, weil
die Gnade, derSame in der Seele, nicht mehr

ruhig wachsen und gross werden kann in klarer

Erkenntnis der Wahrheit und heiligem
Wollen; denn die stete Aktion ist wie eine
Pflugschar, die beständig wieder umpflügt,
was schon im Wachstum begriffen war.

Und der Berufseifer reisst uns auch in der
Schule in diese beständige Aktion hinein.
Alles will die Lehrerin selbst wecken im Kinde.

Ist man sich dabei noch bewusst, dass

jedes Kind ein Geheimnis ist? Wo bleibt in

unserer mit allen möglichen Stoffen überladenen

Schule Raum fur das Wirken der Gnade,

die sich so wunderbar jeder geheimsten
Eigenart des Kindes anpasst, auf sie aufbaut,
die allein die Wunden der Seelenkräfte hei-

869



len kann, indem sie diese immer mehr auf
das einzig wahre Gut — Gott — hinlenkt,
und so Grundlage, einzig wahres Fundament
für jede Selbstdisziplin und damit für die

Disziplin in einer ganzen Klassengemeinschaft

wird? Natürlich sind lebendiger
Unterricht und alle andern Hilfsmittel, von
denen die Rede war, zu gebrauchen, soweit sie

wahr bleiben. Aber allem voran muss immer
die Ehrfurcht vor dem Wirken der Gnade
stehen.

3. Und nun der Weg! Muss er nicht

notwendigerweise am Quell aller Gnaden,

am Kreuzesopfer, seinen Anfang nehmen?

Dort wurde uns die Gnade verdient. Und in

jeder heiligen Messe will sie ganz individuell

von uns Besitz ergreifen, sofern wir uns mit
all den anvertrauten Kinderseelen ganz
hinopfern in der heiligen Opferung, Wandlung
erbittend für sie und uns. Und als eine sichere

Kommunionfrucht werden wir erlangen
wonach wir uns sehnen — das gemeinsame gute
Wollen — die Disziplin.

St. Katharina, Wil (St. Gallen).

Frau Maria Agatha Steiert, O. P.

Volksschule

„Es gibt nichts Neues unter <

Ein Beitrag zum Thema Sprachlehre
mit besonderer Berücksichtigung der ersten

vier Schuljahre.

Sokrates begrüsste fremde Leute gerne mit
dem Ausruf: Sprich, damit ich Dich sehe! Er

charakterisierte damit ganz unzweideutig den
Sinn der Sprache. Sprich, damit ich Dich sehe!

Fragen wir nicht selbst auch: Wer bist Du?,

selbst dann, wenn wir den Angefragten
sehen. Wir meinen damit, er solle uns durch
das Mittel der Sprache etwas von seiner
Persönlichkeit mitteilen. Der Geist von Hamlets
Vater wird sogar mit den Worten angesprochen:

Ich beschwöre Dich beim Himmel,
sprich!

Wenn wir uns ganz unvermittelt in eine
Gesellschaft hineingestellt sehen, in der uns
alle Anwesenden völlig fremd sind oder wenn
auf einsamer Wanderung ein ganz fremder
Mensch plötzlich zu uns stösst, so umgibt uns
zunächst ein mehr oder weniger unangenehmes

Gefühl, das sich erst dann positiver oder
negativer einstellt, wenn die Leute der
Gesellschaft aus sich heraus treten oder der
Wanderer zu sprechen beginnt. Sofort sind

er Sonne"
wir dann in der Lage, uns über die Seele des
betreffenden Mitmenschen irgend ein Bild

zusammen zu stellen. Je nach dem Eindruck,
den das Bild auf uns macht, fühlen wir uns

nun wohl, oder noch unbehaglicher als zuvor,
fühlen wir uns zu ihm hingezogen oder ab-
gestossen. In diesem Sinne aufgefasst wäre
also die menschliche Sprache als Erkennungsmittel

oder als Ausdruck der Seele zu
definieren.

Das scheint wohl im ersten Augenblick
etwas spitzfindig ausgedrückt zu sein, denn
für viele Menschen ist die Sprache kein
Problem, sondern eine Selbstverständlichkeit.
Man trägt sie mit sich herum wie das
Portemonnaie und macht von ihr nadh Bedarf
Gebrauch. Man hat sie von den Eltern auf den

Lebensweg mitbekommen, wie man das

Essen und die Kleider als Selbstverständlichkeit
hinnahm. Für diese Menschen ist die Sprache
nichts anderes als etwas rein Aeusserliches,
etwas Mechanisches. Auch diese haben z. T.

recht, denn das Wesen der Sprache, wie sie

im Leben zur Anwendung kommt, ist etwas

Zweiteiliges, die Seele bedient sich, um
ihr Ziel zu erreichen, einer mechanischen

870


	Ein Höhenweg zur Disziplin

