Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 17

Artikel: Die Neujahrsfeier in alter und neuer Zeit
Autor: Schléapfer, Lothar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Neujahrsfeier in alter und neuer Zeit

I. Geschichtliches zum Jahresbeginn.

Wir Menschen lieben es, unser Leben auf
Selbstverstandlichkeiten aufzubauen, die in
Wirklichkeit gar keine sind. Was ist uns
selbstverstandlicher, als dass wir alljahrlich
.Neujahr" feiern, d. h. einen Einschnitt in die
Monatsreihe vornehmen und die Jahresrech-
nung von neuem beginnen! Und doch ist
ein solcher Einschnitt gar nicht so selbstver-
standlich und naturgegeben, wie wir glau-
ben; gibt es doch Naturvélker, die zwar
Monate kennen wie wir, aber von einem
Neujahr" in unserem Sinn nichts wissen;
selbst bei einem Kulturvolk wie den Grie-
chen spielt das ,,Neujahr" eine ganz unbe-
deutende Rolle.

Selbstverstandlich scheint uns ferner die
Antwort auf die Frage: Wie entsteht uber-
haupt das ,,Neujahr'’? Doch wohi dadurch,
dass wir nach Ablauf der 12 Monate wieder
von neuem zu rechnen beginnen! Aber bei
welchem Monat soll die Reihe anheben und
bei welchem schliessen? Es kann sich bei
einem Volke im Lauf der Zeit eine Gewohn-
heit entwickeln, das Jahr mit einem bestimm-
fen Monat zu beginnen, ohne dass wir in
jedem Fall das Werden dieser Gewohnheit
erklaren konnen. So war z. B. in Griechen-
land der Neujahrstag einfach der Tag des
Beamtenwechsels. Da dieser bei verschie-
denen griechischen Staaten zu verschiedenen
Zeiten vorgenommen wurde, finden wir auf
verhéltnismassig kleinem Gebiete ganz ver-
schiedene Jahresanfange; einige Staaten be-
gannen das Jahr um die Wintersonnen-
wende, andere um die Sommersonnen-
wende, wieder andere mit der Herbst- und
noch andere mit der Frihlingstag- und
Nachtgleiche. Ein Jahresbeginn kann sich
ferner aus Festsitten entwickeln. Dem-
gemass kennt das Altertum Valker, die z. B.
die Vollendung der Erntearbeit mit einem
rest feierten, an dem alle Schulden gezahlt
und alle Geschafte abgeschlossen wurden

666

(dieser Brauch ist mit der Neujahrsfeier heute
noch in China verbunden), Volker also, die
nach einer Art Ackerbaujahr rechneten; so
haben z. B. die Juden des alten Bundes ur-
springlich das Herbstfest der Lese auch als
Jahreswende begangen. Es gab im Altertum
sogar eine astronomische Festlegung dieses
Termines. Die Aegypter begannen das Jshr
mit dem Morgenaufgang des Sirius (19. Juli),
andere Volker, und zwar nicht wenige, mit
dem Aufgang der Plejaden (Plejadenjahr);
die meisten Kulturvolker hingegen hatten ein
lunisolares Jahr, das bei unterschiedlicher
Ansetzung des ,,Neujahrs' die Monate mit
dem Neulicht beginnen liess.

Fir uns ist's die dritte Selbstverstandlich-
keit, dass wir das neue Jahr mit dem 1. Januar
beginnen; dass also der Januar der erste und
der Dezember der zwdlfte Monat ist. Und
doch misste der Umstand, dass wir heute
noch fir den 9.—12. Monat Namen brau-
chen, die eigentiich den 7.—10. Monat be-
zeichnen, uns gleich zu erkennen geben,
dass in der Zeit, aus der diese Namen stam-
men, das Jahr mit dem ersten Mérz begann.
Wie schwach jedoch dieser Jahresanfang der
alten Romer eingewurzelt war, geht daraus
hervor, dass er schon frih vom Antrittstag
der hochsten Jahresbeamten, der Konsuln,
verdrangt wurde, Da dieser jedoch in alter
Zeit stark wechselte (Diktaturjahre, die héch-
stens 6 Monate dauerten, wurden als ganze
Jahre gerechnet usw.), wanderte auch der
Jahresbeginn. Erst im Jahre 153 wurde der
Amtsantritt der Konsuln dauernd festgelegt,
und zwar sollte von da an in der Reihe der
Monate nicht mehr der Marz der erste sein,
sondern der Januar. Der aussere Anlass zu
dieser Neuerung war hochst merkwiirdig.
Ende 154 brach in Spanien ein Aufstand
gegen die Romerherrschaft aus. Um einen
Wechsel im Kommando zu verhiten und die
Niederwerfung der Revolte nicht vorerst den
Konsuln des zur Neige gehenden Jahres 154



und dann am 1. Marz 153 den neuen Konsuln
zu lbergeben, liess man das Jahr 154 nur
10 Monate dauern und begann mit dem 1.
Januar eine neue Jahresrechnung mit neuen
Jahresbeamten. Damit war unser ,,Neujahrs-
tag" geboren. Dem Volksempfinden wurde
dieser Brauch allerdings erst dann eigen, als
C. Julius Caesar 45 v. Chr. in dem nach ihm
benannten Kalender auch das biirgerliche
Jahr am 1. Januar beginnen liess. Dieser
neue Kalender kam unter Kaiser Augustus
sogar im Osten des Reiches zur Geltung,
doch ging man hier in der Ansetzung des
Neujahres'" immer noch eigene Wege; so
begann Kleinasien das Jahr am 23. Septem-
ber, dem Geburtstag des Augustus, Aegyp-
ten am 29. August, Antiochien (bis 362 nach
Chr.) und Sidon am 1. Oktober, Tyrus am
11. November usw. Selbst im Westen ver-
mochte sich der Jahresbeginn des Juliani-
schen Kalenders nicht tberall sofort durch-
zusetzen. Es fehlte nicht an Landstrichen, wo
man das Jahr weiterhin am 1. Marz begann
wie im Rom der altern Zeit; in Frankreich
zdhlte man so bis ins 8. Jahrhundert; die Re-
publik Venedig hielt bis zu ihrem Unter-
gang (1797) an diesem Termin fest. Vor
allem aber war es die Kirche, die aus Ab-
neigung gegen die mit der Feier des romi-
schen ,,Neujahrs" verbundenen heidnischen
Brauche einen fir das Christentum bedeut-
samen Jahresbeginn suchte. Seitdem man
auf Anregung des romischen Abtes Diony-
sius Exiguus (T 540) gelernt hatte, die Jahre
von Christi Geburt an zu zahlen, machte sich
eine Stromung geltend, Weihnachten als Jah-
resbeginn zu feiern. So begann man das Jahr
am 25. Dezember in Deutschland, Frankreicn,
Italien und England bis ins 13. Jahrhundert.
Leider gelangte man nicht zur vollen Ein-
heit. Vielerorts begann man das Jahr mit

dem Fest Maria Verkindigung (25. Marz), -

so z. B. in Spanien bis 1350 (von da an zu
Weihnachten), in England vom 13. Jahrhun-
dert weg bis zum Jahr 1753 (seither am 1.
Januar) und in einigen Stadten italiens (z. B.

in Pisa und Florenz). Das Osterfest — aller-
dings ein unglicklicher Termin, kann es
doch auf 35 verschiedene Daten fallen —
galt als Jahresanfang vor allem in den Nie-
derlanden. Erst die Verbreitung des Juliani-
schen Kalenders im Druck (s=it der Reforma-
tion) und die Kalenderreform des Fapstes
Gregor Xlll. gaben dem 1. Januar vor allen
andern Jahresanfangen das Uebergewicht.
Protestantische Gegenden entschlossen sich
allerdigs erst spater zu dieser Uebung, bis
thr fur Deutschland ein kaiserliches Dekret
des Jahres 1776 allgemeine Geltung ver-
schaffte. Russland feierte bis um 1250 am
1. Marz ,,Neujahr"', hernach am 1. Septem-
ber, und seit 1700 ebenfalls am 1. Januar.

Il. Die altrémische Neujahrsfeier

hatte politischen, religidsen und geselligen

Charakter,

DerpolitischeCharakter kommt
vor allem im Amisantritt der neuen Konsuln
zum Ausdruck. Angetan mit dem Prachtsge-
wand der ganz purpurnen Toga picta, beglei-
tet von den 12 Liktoren mit den lorbeerum-
wundenen Rutenbiindeln, gefihrt von den
Senatoren in purpurverbramter Toga, um-
wogt von der weissgekleideten Zuschauer-
menge, zieht der neue Konsul, in der Linken
das adlergekronte Sceptrum tragend, von
seiner Wohnung, wo ihm in aller Frihe seine
Freunde die Glickwiinsche dargebracht hat-
ten, zu Fuss, oder, wenn er Kaiser war, auf
einem stattlichen Viergespann, auf das Ka-
pitol. Hier treffen sich die Festziige der bei-
den Amtsbriider. Zuerst wird eine Opfer-
handlung vollzogen. Fiir jeden Konsul wird
ein weisser, noch nie zur Arbeit gebrauchter
Stier geopfert, der schon bei der letzten Neu-
iahrsfeier dem hochsten romischen Gott, Ju-
piter, fir gnédige Behiitung des Reiches ge-
lobt worden war. Daran schliesst sich die
erste Senatssitzung des neuen Jshres. Der
neue Konsul beglickwlnscht die ,,Patres
conscripti’. Die Senatoren schworen (die
Quellen Uber diese Feier fliessen erst seit

667



Augustus reichlicher), die Verfligungen der
friheren Purpurtrdger und des jeweiligen
Staatsoberhauptes getreulich zu achten und
zu wahren. Hierauf dankt einer der neuen
Konsuln in seinem und seines Amtsbruders
Namen dem Kaiser fir die Ernennung; als
. Neujahrsbotschaft’” des Kaisers werden Re-
den des Augustus und Tiberius verlesen —
ein Brauch, den schon Claudius (42) ab-
schafft. Nach der Sitzung geleitet die Fest-
gemeinde den Konsul wieder nach Hause.
Hier gibt dieser den Senatoren und hoheren
Beamten ein glanzendes Festmahl.

Am 1. Januar wurden ausser den Senato-
ren auch die tGbrigen Wiirdentrager und die
Heeresangehdrigen vereidet. |

Im ,frommen Staat" der Romer musste
das Neujahrsfest schon friih einenreligi6-
sen Charakter annehmen. Das Volk
des Romulus hatte bereits in der &ltesten
Zeit sowohl den Beginn des Sonnenlaufes
wie auch des biirgerlichen Jahres unter den
Schutz bestimmiter Gottheiten gestellt. Die
,.Gottin des neu ansteigenden Jahres”” glaubt
Th. Mommsen, ,.der glanzendste Vertreter
der Altertumswissenschaft in neuerer Zeit"
(Kroll), in der ,,Diva Angerona’’ zu erken-
nen *. lhr Fest wurde am 21. Dezember, dem
Tag der Wintersonnenwende, unter Gebet
und Opfer begangen. Im ersten Monat des
alten birgerlichen Jahres, am 15. Mérz, fei-
erte Altrom das Fest der Gottin Anna Peren-
na (bei Varro Peranna), deren Namen schon
deutlich die Beziehung zum Jahresanfang
und Jahresschluss verrat; demgemass betete
man auch zu ihr, ,,ut annare perannareque
commode liceat". Im Tempel der altehrwir-
digen Vesta wird an jedem 1. Marz unter
bestimmtem Zeremoniell das ihr heilige
Herdfeuer erneuert. Nach Janus, dem altro-
mischen Gott der Tiren und Tore, dem gott-
lichen Vertreter alles Eingangs und Anfangs,
ist der erste Monat des Julianischen Kalen-
ders benannt.

* Andere Gelehrte bestreiten diese Auffassung.
668

Grosste Bedeutung hatten die am Neu-
jahrstag fir das Wohl des Staates darge-
brachten Opferund Gelibde. In der
Kaiserzeit ging man dazu uber, durch die
Priester und Priesterinnen auch fiir den Herr-
scher und die Beamten den Schutz der
Himmlischen herabzuflehen. Um die Bedeu-
tung dieser Vota zu erhohen, verlegte man
sie bald auf einen eigenen, im ganzen Reich
freudig begangenen Festtag, den 3. Januar
(zum ersten Mal bezeugt fir das Jahr 38
n. Chr.). Es war ein einziges, grosses Ringen
des Romerreiches um die Gunst der Gotlter
fur Thron und Kaiser. Wie stark dieses Fest
im Volksleben verwurzelt war, zeigt der
Umstand, dass im Jahre 692, also mehr als
200 Jahre nach dem Untergang des westro-
mischen Reiches, das Concilium Trullanum
gegen diese mit heidnischen Brauchen ver-
bundene Feier eine Warnungstafel aufstel-
len musste.

Der religitse Charakter des Neujahrsfestes
kam nicht bloss im Staatsgottesdienst, son-
dern auch im Familienkult zum Aus-
druck. Opferte die Familie ohnehin an den
Kalenden jedes Monats den Laren, so ging
am 1.Tag des Jahres diesem Opfer eine
Spende an den Janus voraus; einen aus Mehl
und Salz bestehenden Kuchen (Janual) sowie
Weihrauch und Wein bekam der Gott.

Das Leben des romischen Staates und des
romischen Birgers bleibt jedem unbegreif-
lich, der nicht in das Verhaitnis Roms zur
Religion einzudringen sucht. Cicero konnte
das stolze Wort pragen: ,Wer ist so ver-
bohrt, dass er nicht sieht, wie durch den
Willen der Gotter dieses grosse Reich ent-
standen und gewachsen und behauptet wor-
den ist? Denn wir mogen eine noch so grosse
Eigenliebe besitzen, aber wir Ubertreffen
weder an Zahl die Spanier, noch an Kérper-
kraft die Gallier, noch an Verschlagenheit
die Punier, noch an KunsHertigkeit die Grie-
chen, noch an der unserem Stamme und
Lande eigentiimlichen Begabung die Italer
und Latiner; aber durch Frémmigkeit und




Religiositat und die Einsicht, dass die ganze
Welt durch den Willen der Gotter gelenkt
wird, sind wir allen Volkern tberlegen” (har.
resp. 19). Aussenstehende Ménner, die ro-
misches Wesen aus der Nahe kannten und
bewunderten, wie der griechische Ge-
schichtsschreiber Polybius (ca. 201—120),
urteilen Gber diese ,,Frommigkeit” ef-
was anders: ,,Am meisten unterscheidet sich
der rémische Staat vom punischen zu seinem
Vorteil in den Vorstellungen von den Got-
tern, und was man bei andern Menschen
tadelt, halt, wie mir scheint, den rémischen
Staat zusammen: ich meine den Aber-
glauben. Denn dieser ist so ausgebildet
und so in das Leben des einzelnen wie des
Staates eingedrungen, dass man nicht wei-
ter gehen konnte" (6, 56. 6).

Wahre Triumphe feierten aberglaubische
Vorstellungen und Gebrauche gerade am
Neujahrstag. Nichts stellt die Abhangigkeit
des politischen Lebens von Reli-
gion und Aberglaube in helleres Licht als
der sog. Prodigienglaube. Aengst-
lich achtete man auf allerlei Vorkommnisse,
in denen man eine gute oder schlechte
Vorbedeutung fir das beginnende Jahr er-
blickte. Als typische Beispiele seien folgende
erwihnt. Als am Neujahrstage des Jahres 31
n. Chr. alles in den Palast des Ubermachti-
gen Gardepraefekten Sejan strémte, um ihm
beim Antrit des Konsulats zu huldigen,
brach ein Sofa unter der Last der Daraufsit-
zenden zusammen: ein Zeichen, das unfehl-
bar den bevorstehenden Sturz des hochste-
henden Mannes ankiindigte; und wirklich
traf ihn im gleichen Jahre die Rache des
Menschenhassers Tiberius! Als Kaligula beim
Antritt seines 4. Konsulates den weissen Stier
opferte, befiel alle Anwesenden blasser
Schrecken, weil dem Tier die Leber fehite;
im gleichen Jahre (41 n. Chr.) fallt der Kon-
sul einer Verschwdrung zum Opfer. Als Gal-
ba, der von den spanischen Truppen zum
Kaiser ausgerufene Herrscher, am 1. Januar
69 n. Chr. opferte, fiel ihm — o Schicksal

— der Kranz vom Haupt, und es flogen ihm,
was noch schlimmer war, beim Auspicium
die Hihner weq. Es kann kein Zweifel sein,
dass sein Ende bevorsteht; im gleichen Jahr
trifft ihn der Mordstahl. Geradezu belusti-
gend wirkt, was Cassius Dio in seiner romi-
schen Geschichte (57.18) zum Jahre 19 n.
Chr. erzahlt. Norbanus, der neue Konsul, war
ein leidenschaftlicher Tubablaser. Wer woll-
te es ihm verargen, dass er das aufsteigende
Jahr mit einem Stiick auf der Trompete be-
grussen wollte? Doch, o Unheil! Er hatte dar-
auf vergessen, dass die Tuba nicht bloss im
Krieg, sondern auch bei Leichenbegangnis-
sen geblasen wurde. Sein schailender Mor-
gengruss versetzt die ahnungslosen Birger
in atemraubenden Schrecken: in diesem Jahr
droht ein dusserst bedeutungsvoller Todes-
fall; und sie sehen ihre Befiirchtung erfiillt,
als am 10. Okfober Germanikus stirbt.

Wir begreifen, dass dieser offentliche Pro-
digienglaube auch unter dem einfachen
Volke weitreichende Bedeutung gewinnen
musste. Bis tief in die christliche Zeit hinein
wirkte jener schon vom Griechen Xenophor
erwdhnte Aberglaube fort, der aus den am
Morgen zuerst gesehenen Vogeln oder be-
gegnenden Menschen und Tieren aut Glick
oder Ungliick schloss und am 1, Januar die
Leute mit Angst und Bangen erfillite. So
kommt es, dass auch christliche Bischofe
wie Maximus von Turin und Petrus Chryso-
sologus von Ravenna und Synoden wie die
von Auxerre (590) die Glaubigen ermahnen
mussen, ihre Seelen von der Geisterfurcht
abzuwenden und der wahren Gottesfurcht
zu erschliessen. Eine Liebhaberei der Gebil-
deten bestand darin, aus grossen Dichtern
wie Homer oder Vergil sich eine Zukunfts-
deutung zu holen, indem sie diese Biicher
aufs Geratewohl aufschlugen und in der Stel-
le, auf die ihr Blick zuerst fiel, Wink und
Willen der Gotter erkennen wollten. In christ-
lichen Kreisen musste das Buch der Biicher
zu diesem Missbrauch herhalten, bis auch

669



hiegegen die eben erwéhnte Synode ein-
schritt.

Von den weitern aberglaubischen Brau-
chen erwdhnen wir zunachst das sog. Tag e-
zadhlen. Je nach dem Wochentage, auf
den der 1. Januar fiel, sagte man fir den
Verlauf des Jahres Gliick oder Ungliick vor-
aus: war es der Sonntag, so standen Krieg,
Tod hoher Beamten und Birgerunruhen be-
vor; der Montag brachte Kindersterben,
und Teuerung; der Dienstag Feuersbrinste
und Seuchen, aber reiche Ernte an Wein und
QOel; der Mittwoch war nicht nur den Kin-
dern, sondern auch den im mittleren Alfer
stehenden Frauen gefahrlich usw. Besonders
unglucksvoll sollte ein Jahr dann werden,
wenn der 1. Januar mit den nundinae (dem
Wochenmarkt) zusammenfiel. Wie mogen
solche Vorstellungen entstanden sein? In
einer mehr oder weniger grossen Anzahl
von Jahren, die mit einem der angefihrten
Zusammentretfen begannen, werden durch
das Spiel der Umstande verwandte Ereig-
nisse bestimmter Art eingetroffen sein; hier-
aus leitete man eine Gesetzmassigkeit ab,
die in das religiose Bewusstsein des Beob-
achters einging. Zwischen 87 und 50 v. Chr.
brachten mehrere solcher nundinae-Neujahre
Unglick. Vielleicht entstand hieraus
Zukunftsdeutung, die dann vor allem durch
das gleichartige Jahr 43, in dem ein Ungliick
eine auffallende Be-
kraftigung ertuhr. Aus Erfahrungstatsachen
werden Gesetzesmassigkeiten konstruiert.
Ausgehend von dem durch Beobachtungen
gestitzten Glauben, dass es Gliick bedeute,
an seinem Geburtstag zu sterben, sahen die
Griechen den 6. Thargelion deshalb ais gliick-
bringend an, weil Alexander d. Gr. an die-
sem Tag geboren und gestorben sei (Aelian
11.25).

Wahrend der Zeit der Wintersonnenwen-
de, den germanischen ,,Zwoifnachten”,
musste die Arbeit auch in Rom ruhen, weil
die Gotter auf Erden weilten; nur der 1. Ja-
nuar machte eine Ausnahme. An

670

jene

das andere abloste,

diesem

Tage legt jeder Romer einige Augenblicke
die Hand an sein tagliches Geschaft (selbst
der Senat halt eine kurze Sitzung ab), nicht
um dadurch etwas Ernstes zu leisten, son-
dern ,,boni ominis causa'’, d. h. um der Ar-
beit des ganzen Jahres einen guten, gliick-
verheissenden Anfang zu geben. Zu diesem
altromischen Glauben tritt in der Kaiserzeit
die noch maéchtiger wirkende Astrologie.
Am 1. Januar als dem ,,annorum saeclique
caput”; stellt man das Horoskop {ir das auf-
steigende Jahr, und die Laienastrologie er-
kennt die kommenden Geschicke aus der
Stelle, die der Mond beim Beginn des Jah-
res am Himmel einnimmt.

Von der Beobachtung bestimmter Ge-
brauche erwartete man gute Gesund-
heit. Ein Trank ungemischten Weines in .
der Frihe des Neujahrsmorgens sollte vor
der Podagra bewahren. Vom Ueberspringen
des vor den H&usern angeziindeten Feuers
erhoffte man wegen dessen reinigender
Kraft Gesundheit des Koérpers im allgemei-
nen, ein Glaube, gegen den unter den Chri-
sten sich das Concilium Trullanum erhob.
Doch vermochte die Kirche nicht zu verhin-
dern, dass im Mittelalter, im sog. Johan -
nesfeuer, ein dhnlicher Brauch erstand,
der mancherorts bis heute noch fortwirkt.
Am Vorabend des Johannesfestes (24, Juni)
wird vor allem auf Anhdhen unter Absingen
eines religiosen Liedes das Sonnenwend-
feuer angeziindet; einzeln oder paarweise
springt man durch das Feuer, um dessen
,,wohltatige Macht"” in sich autzunehmen.

Die eigentliche Signatur erhielt jedoch
die altromische Neujahrsfeier erst durch
thren geselligen Charakter. Schon
frih eines der volkstimlichsten Feste war der
Jahresbeginn in der Spatkaiserzeit im gan-
zen Reich der am eifrigsten und prachtigsten
gefeierte Anlass des Festkalenders.

Man begrisste sich gegenseitig mit |, fau-
stis verbis"; nur angenehme, liebe und
glickverheissende Worte soll-



ten von Mund zu Mund gehen; im Gegen-
satz zur Grussform des Alltags (erhobene
Rechte) driickte man sich die Hand, oder
bekraftigt sein Wohlwollen durch einen
Kuss. Zu den Glickwiinschen treten, wie bei
anderen alten Kulturvolkern (z. B. den
Aegyptern), auch bei den Romern die
Neujahrsgeschenke, die urspring-
lich rein sinnbildlichen Charakter hatten und
dem neuen Jahr gliickverheissende Zeichen
waren fUr Fruchtbarkeit und Wachstum.
Stehendes Sinnbild dieser Art wird der Zweig
des bekanntesten, immergriinen Baumes der
Apenninenhalbinsel: der Lorbeerzweig. Sol-
che Zweige, die man als ,,Strenae’’ bezeich-
nete (das Wort soll aus dem Sabinischen
stammen und zunachst ,,Gesundheit’’ be-
deuten), sandte man sich gegenseitig zu,
und vor den Tiren offentlicher Gebaude
wie der Curien usw. wurden die alten Lor-
beerreiser des vorigen Jahres durch neue
ersetzt. Allmahlich gesellten sich zu diesem
symbolischen Gruss noch essbare Friichte
wie Datteln oder Feigen; auch Honig oder
Kuchen schenkte man. Warum gerade solch
stusse Gaben? Damit wollte man dem Jahr
eine gute Vorbedeutung geben und den
Wounsch ausdriicken, das Jahr mdge ange-
nehm verlaufen. Selbst Sparbiichsen und
Tonlampen wurden geschenkt; letztere ver-
sah man gerne mit Inschriften wie: ,,Annum
novum faustum felicem Tibi"". Am liebsten
schenkte man Geldgaben. Urspriinglich meist
ein Kupfer-As. Schon im 1. Jahrh. n. Chr.
bevorzugen die Schenkenden und noch
mehr die Beschenkten Goldmiinzen, die von
den weiterhin gebrauchlichen Segenszwei-
gen den Namen ,Strenae’’ Ubernahmen.
Solche Geschenke tauschten Freunde und
Verwandte aus; die neuen Konsuln beschenk-
ten ihre Freunde fir die Begleitung beim
Amtsantritt, Schiler beschenkten ihre Lehrer,
Reiche und Hochgestellte die Armen und
Niedrigen, der Beamte seine Vorgesetizten,
der Gebieter seine Untergebenen. Sogar die
Inhaber des Kaiserthrones liessen sich am

1. Januar die Huldigung nicht ungern in Ge-
stalt einer Strena darbringen, wobei aller-
dings die Untertanen (wie schon im alten
Aegypten) diese Gabe oft als Mittel bentitz-
ten, um sich das Wohlwollen des Staats-
oberhauptes zu gewinnen, vor allem dann,
wenn dieses, wie der erste Kaiser Roms,
sichtliche Schwache ftur Geschenke
hatte. Solche Freigebigkeit dem Kaiser ge-
genuber trug oft das Doppelte oder Vier-
fache wieder heim. Es ist Uberhaupt lehr-
reich, die Einstellung der verschiedenen
Purpurtrager zu dieser Sitte zu beobachten.
Hatte der menschenscheue Tiberius hie und
da Rom verlassen, um der Beschenkung aus-
zuweichen, so liess Caligula feierlich ver-
kinden, er werde an den Kalenden die
Strenae entgegennehmen und auch die Ga-
be des gemeinen Mannes nicht verschma-
hen. Sein Nachfolger Claudius erliess ein
Verbot gegen diese Sitte. Trotzdem lebte
sie immer wieder auf; im Lauf der Zeit wur-
de aus den freiwilligen Spenden geradezu
eine regelmassige Steuer, bis Kaiser Leo im
Jahre 458 diesem Brauch den Zugang zum
Thron endgiiltig verschloss.

Die Gebefreudigkeit unter dem Volk
nahm im Lauf der Jahrhunderte eher zu als
ab. Nach Libanius, dem beredten Anwalt
des sterbenden Heidentums, betrachtete je-
der, der das Jahr hindurch leidenschaftlich
aut Gewinn erpicht war, am 1. Januar Ge-
ben fir Gewinn; die Geschenke wanderten
von Stadt zu Stadt, vom Land in die Stadt,
von der Stadt aufs Land. Alle Strassen seien
voll Menschen und Lasttieren, die Geschen-
ke einhertrigen. Und doch nagte auch an
dieser menschenfreundlichen Leidenschaft
des sonst so materialistischen und egoisti-
schen Romers der Wurm des Aberglaubens;
sollten doch diese Strenae ein ,,omen novi
anni'' sein. Es kommt hinzu, dass die Got-
tin, die Uber dieser Sitte waltete, die Dea
Strenia, in Rom einen eigenen Tempel hatte.
Vor allem aber musste die Annahme eines
Geschenkes aus der Hand des Kaisers und

eine

671



noch mehr die Beschenkung des Szepfer-
tragers in kirchlichen Kreisen als Bekennt-
nis zum Heidentum und des Christennamens
unwirdig angesehen werden. Julian der
Apostat hatte christliche Soldaten gerade
durch Gewahrung von Strenae zum Abfall
bewegen wollen. Doch mochten die Kir-
chenvater diese Sitte auch als heidnisch
geisseln, sie liess sich nicht ohne weiteres
durch christliches Tun (man forderte Wohl-
tun durch Almosen) verdrdngen; noch im
Jahre 590 sah sich die Synode von Auxerre
gezwungen, den Glaubigen die ,teuflischen
Strenae”" zu verbieten.

Wie der Romer am Neujahrstag andern
Freude bereiten wollte, so war er auch dar-
auf bedacht, fir sich selbst diesen Tag zur
.Laeta dies” (Ovid F. 1. 87) auszugestalten.
Jeder freie Birger hiillte sich in Festiracht;
im Festkleid prangte die ganze Stadt. Die
Haustiiren schmiickte man mit Zweigen des
mit siihnender und Gesundheit spendender
Kraft versehenen Lorbeers. An diese Gir-
landen hing man abends Laternen. im selben
Schmuck leuchteten die Strassen und Plétze
der Stadt. Der hl. Chrysostomus vergleicht
eine Stadt seiner Zeit im Neujahrsschmuck
mit einem eitlen Weib in seinem Festputz.
Die Neujahrsstimmung erreichte jedoch fir
den einzelnen ihren Hohepunkt erst durch
die Tafelfreuden. War die Schlem-
merei der Reichen der Kaiserzeit ohnehin
schon bekannt genug, in der Neujahrsnacht
Uberbot man sich selber im Schmausen und
Zechen. ,,Sie spien, um zu essen, und assen,
um zu speien.” Dieses Wort bewahrheitete
sich bei solchen Gelagen nicht selten. Das
einzige Schone an diesem unschénen Trei-
ben war, dass man die Tafelfreuden mit an-
dern zu teilen suchte. Es kam vor, dass Wohl-
habende den Tisch der Bedirftigen mit Na-
turalgaben bereicherten. Freunde und Be-
kannte lud man zu einer reich besetzten Ta-
fel ein. Da wurde die Neujahrsnacht zur Er-
fullung des Horazwortes: Dulce est desipere

672

in loco (C.1V. 12. 28). Aergere Formen nahm
dieses ,,Desipere’ in den nachtlichen Kneip-
lokalen an: St. Augustinus und Chrysostomus
fihren bittere Klage dariiber. Doch nicht
genug damit! Das tolle Treiben wagte sich
auch auf die Strassen hinaus und durchtobte
sie zum Schrecken der ruhenden Birger.
Nach Libanios durchzog man scharenweise
johlend und tanzend die nachitliche Stadt,
klopfte an die Tiren, drang in die Hauser
ein usw. Um diesem Unwesen ungehinder-
ter fronen zu konnen, nahm man Zuflucht
zu Verkleidungen. Es entwickelte sich, vor
allem unter dem Einfluss des Ostens, ein
eigentlicher Neujahrskarneval Méan-
ner tollten in Weiber-, Weiber in Manner-
kleidern durch die Strassen, selbst Tierver-
mummungen kommen auf. Man gefallt sich
darin, die Umgebung als Rind, Schaf, reis-
sende Bestie, mit Vorliebe als Hirsch unsi-
cher zu machen. Nicht bloss den einfachen
Birger, sogar dffentliche Einrichtungen wahlt
man zur Zielscheibe seines Spottes. Asterios,
Bischof von Amaseia in Pontus, schildert, wie
Soldaten einen Narrenkonig mit Trabanten
und einem Harem umgaben und in seiner
Person den Kaiser und die Beamten ver-
hohnten, eine Gewohnheit, die sich auch
auf italischen Boden verbreitete. Selbst die
Religion war nicht sicher vor wildestem Spott.
Menschen zogen als Gotter verkleidet durch
die Strassen und machten das Menschliche
und Allzumenschliche der Himmlischen la-
cherlich. Mit scharfen Worten geisselt der
hl. Chrysostomus diese ,teuflische Nacht-
feier' in einer Neujahrspredigt aus Antio-
chien. Petrus Chrysologus, Bischof von Ra-
venna, bemiht sich umsonst, seinen Glaubi-
gen klar zu machen, dass solcher Unfug mit

echter Neujahrsfreude nichts mehr zu tun
habe.

Auf den offentlichen Larm des Neujahrs-
tages folgte am 2. Januar die hdusliche
Neujahrsfeier. Man blieb zu Hause
und unterhielt sich mit Gelage und dem
sonst verbotenen Wiirfelspiel. Der hervor-



- stechendste Zug dieser Feier war die allge-
meine soziale Gleichheit; der Sklave darf
sich dem Herrn gegeniber ein freies Wort
erlauben, ja, er wird von ihm sogar bei Tisch
bedient. Da war das Wort ,,Quot servi, fot
hostes" fir einige Augenblicke verbannt.
Das Kind erfreut sich heute der grossten
Liebenswurdigkeit des sonst so finstern Leh-
rers. Dieser Zug der Gleichheit gehort ur-
springlich zu den Saturnalien des 17. De-
zembers, dem Fest des Saatgottes Saturnus,
und ist eine Erinnerung an die unter seiner
Herrschaft verlebte goldene Zeit. In der
Spatkaiserzeit hat dann das Neujahrsfest,
vom Hof und vom Zeitgeist begunstigt, den
Saturnalien den Rang abgelaufen und auch
dessen Brauchtum in seinen Festcharakter
aufgenommen. Alles atmete Frohsinn und
Freude und straflose Ausgelassenheit.

Dasheidnische Neujahrstest
unddiechristliche Kirche lagen,
wie wir schon wiederholt hervorgehoben
haben, in bestandigem Kampf miteinander.
Bischofe wie Ambrosius, Augustinus, Chry-
sostomus, Maximus von Turin usw. und Kon-
zilien wie das zweite von Tours (567), das
vierte von Toledo (633), das von Auxerre
(590) usw. erhoben, da leider auch Christen
am anstossigen Treiben der Heiden teilnah-
men, bis Uber das 8. Jahrhundert hinaus ihre
warnende Stimme. In manchen Gegenden
hielt die Kirche Bittgange und Sihnegottes-
dienste ab, ordnete Fasten an. Mehiere Sa-
kramentare hatten fur diesen und andere
Monatsanfange sogar eine Messe: ,,De pro-
hibendo ab idolis". Das kréftigste Gegen-
gewicht gegen die heidnische Neujahrsfeier
schuf die Kirche dadurch, dass sie am 1. Ja-
nuar das Fest der Beschneidung des Herrn
und der Oktav von Weihnachten zu feiern
begann. Zum ersten Mal bezeugt im Lek-
tionar des Viktor von Kapua fiir das Jahr 546,
hatte es im Gesamtbereich der romischen
Liturgie erst um die Jahrtausendwende Ein-
gang gefunden. Dieses Fest frug bewusst

Busscharakter: Bittgénge und Trauerlieder
ertonten in den Gotteshdusern. Trotzdem
beschwert sich der Apostel der Deutschen,
St. Bonitazius, noch im Jahre 745 bei Papst
Zacharias, dass die Metropole des Christen-
tums den nach Rom pilgernden Alemannen,
Bayern, Franken usw. weiterhin Aergernis
gebe; hatten sie doch in der Neujahrsnacht
neben der Peterskirche Ténze nach heidni-
scher Art sehen und anstossige Lieder horen
missen. In der Tat hatten sich dhnliche Un-
sitten auch nach den germanischen Gauen
verbreitet. Und es ist ein nicht geringer Be-
weis fur die Zahigkeit solcher Volksfeste,
dass die einst mit der heidnischen Neujahrs-
feier verbundenen Brauche erst im 11. Jahr-
hundert langsam in Vergessenheit gerieten.
Doch ging es nicht ohne dass ein gewisser
Ersatz dafiir — gefunden wurde. In den Krei-
sen des niederen Klerus verband man in der
Folgezeit mit dem Stephans- und Johannes-
tag und dem Tag der unschuldigen Kinder
weltliche Lustbarkeiten, die der Wirde des
christlichen Namens zuwider waren und z.
Teil bis ins 18. Jahrhundert hinein (so das
Fest des Kinderbischofs) den Oberhirten
ernsten Kummer bereiteten.

Ill. Menschliches und Allzumenschliches
an der Neujahrsfeier von einst und heufe.

In der Feier des Jahreswechsels liegt zwei-
felsohne etwas allgemein Menschliches, liegt
Grund zu Freude und herzlichen Glickwin-
schen. Dass daher die Neujahrsfeier
derWeltvonheute mitjener der ali-
romischen Welt, in der sie ihr Vorbild hat,
vornehmlich den geselligen Cha-
rakter teilt, begreifen wir. Dass heute
noch wie damals das allgemein Menschliche
nur zu oft durch Allzumenschliches entwiir-
digt wird, bedauern wir.

Menschlich ist, dass sich am Neujahrs-
morgen auch heute noch alt und jung durch
Gluckanwinschen zuvorzukommen
suchen. Im gottseligen Mittelalter konnte man

673



den frommen Wunsch horen: ,,Ein gottselig
Jahr!" Im kihlern und zum Teil ganz abge-
kihlten Europa des 20.Jahrhunderts zieht
man statt dessen die Formel vor: ,,Ein gliick-
seliges neues Jahr!"" Neben solch herkomm-
lichen Formeln finden wir aber noch heute
individuelle Zusatze. Auf Helgoland wiinscht
man sich ,,Ein ruhig Herz!"" oder , Viele
Schellfische!”. Im Schwarzwald bot man sich
bis vor kurzem ,Den Heiligen Geistl".
Gluckwinsche fliegen selbst tber Lander
und Meere. lhre ungezahlten Tausende sind
die Neujahrssorge der Poststellen und Ver-
kehrsmittel. Der &lteste gedruckte Neujahrs-
wunsch: ,,Eyn gutselig nuwe Jar!"” findet sich
in einem Aufruf an die Christenheit gegen
die Turken um 1453. An Stelle des prosa-
ischen Neujahrswunsches tritt in deutschen
Gauen schon frith die Begrissung in Versen.
Im geselligen 15. Jahrhundert rief die Reim-
lust des deutschen Volkes geradezu einer
buchdruckerischen und kiinstlerischen Indu-
strie flir Neujahrswiinsche. Neben Verslein
treuinniger Liebe stehen vereinzelt solche
lodernder Leidenschaftlichkeit wie jener der
Nonne Anna Tucherin aus dem Nurnberger
Patriziergeschlecht, die ihr Klosterdasein
der Erbschaftspolitik ihrer Verwandten ver-
dankte: ,,Geb Gott ihm ein verdorben lJahr,
der mich (ge) macht zu einer Nunnen!” In
unserer Zeit ist die Forderung nach einer
Kultur der Neujahrswiinsche' laut gewor-
den: , Anstatt der sinn- und stillosen Mas-
senhaftigkeit individuell ersonnene Karten,
die des Anguckens auch wert sind und die
einen personlichen Bezug oder Reiz enthal-
ten"']

Verwandt mit dem Glickwinschen ist das
«Neujahransingen', ein Brauch, der
einst in unserer Schweizerheimat schonste
Bluten trug, jetzt aber leider schon lange im
Welken und z. Teil schon ganz verwelkt ist.
In Einsiedeln konnte man solche Neujahrs-
lieder, gesungen von der Schuljugend, bis
gegen Ende des 19. Jahrhunderts verneh-
men. ImAppenzellerland liessen friiher man-

674

cherorts Sangergruppen oder Nachtwachter
ihre Lieder die ganze Neujahrsnacht hindurch
ertdnen, und noch in unserer Jugend horch-
ten wir jeweils ergriffen zu, wenn am Weih-
nachts- oder Silvesterabend unerwartet hei-
lige Klange aus dem Hausflur an unser Ohr
drangen. Im Biindnerland sollen heute noch
Schulbuben das neue Jahr mit dem roma-
nischen Lied begriissen: ,Lla steila com-
para'’. Diese Ansinglieder sind urspriinglich
meist Kirchenlieder und in Verbindung mit
den mittelalterlichen liturgischen Weih-
nachtsspielen entstanden. Daneben begeg-
nen uns aber auch Neujahrssanger, die ihre
Lieder selber ,,zurichteten’”. So dichtets
1784 ein einfacher Bauer von Tagerwilen
{Thurgau), Joos, ein Neujahrslied, gab ihm
sogar eine Weise (in Molll), die man bis
ins 19. Jahrhundert von Nachtwachtern oder
andern Sangeslustigen auf Strassen und
Platzen horen konnte, Schon frilh muss man
mit diesen Neujahrsliedern auch die Bitte
um eine Gabe verbunden haben. Denn in
Schatthausen erliess man bereits im 14. Jahr-
hundert ein Verbot gegen solche ,Bettel-
lieder”. Wohl mag in dieser Beziehung All-
Doch
zu Unrecht stellen fremde Reiseberichte es

zumenschliches vorgekommen sein,

als spezifisch schweizerische Sitte hin, Kin-
der zu solchen Bettelgangen zu benutzen.
Brauche wie das Neujahrsingen mit Bettel
verbunden hat man schon in altester, heidni-
scher Zeit. Denken wir nur an das alte
.,Schwalbenlied" der Insel Rhodos. Bei der
Wiederkehr des Frihlings sangen es die
Knaben, indem sie von Haus zu Haus zogen
und Gaben heischten. Seine Worte sind so
unschuldig und reizvoll zugleich, dass wir
es gerne hier folgen lassen (libersetzt von

L. Goldscheider).

Es kam, es kam die Schwalbe,
Wie Milch so weiss am Bauch,
Am Ricken schwarz wie Rauch;
Sie bringt die schdnen Tage,

Schén — schéneren Jahreslauf.



Nur Feigen schén herausgerollt
Aus deinem reichen Haus!

Voll Wein ein Becherlein,

Voll Kés ein Korbchen fein!

Gern essen Schwalben Weizenbrot,
Noch lieber Eierfladen — —
Nun? Sollen wir jetzt wieder gehn,
Oder kénnen wir was haben?

Wir mdchten gern was haben,

Wir mochten gern was haben,

Wir lassen euch doch keine Ruh,

Wir schleppen euch die Tire fort,
Wir schleppen euch die Fenster fort,
Vielleicht auch noch die Frau dazu,
Die drin sitzt in der Stube;

Sie ist so klein, sie ist so zart,

Wir konnen leicht sie tragen.

Mach auf, mach auf!

Mach doch der Schwalbe endlich auf!
Denn alte Manner sind wir nicht,

Wir sind nur kleine Buben!

Neben dem ,,Ansingen’’ des neuen Jah-
res hat sich aus friheren Zeiten vereinzelt
auch das ,,Anblasen’ des neuen Jahres in
die Gegenwart hintbergerettet: Vom Turm
aus entbieten Instrumente den Blrgern den
ersten Neujahrsgruss.

Menschlich war bei den alten Rémern die
Sitte der Neujahrsgeschenke, die
bei uns zum Zauber des Weihnachtsfestes
gehort. Die Uebertragung stammt aus jener
Zeit, wo man in gewissen Landern Weih-
nachten als Jahresbeginn zu feiern pflegte;
mit dem Jahresbeginn sind auch die mit der
romischen Neujahrsfeier verbundenen Ge-
schenke verlegt worden. Doch gab es Land-
striche, wo sich die Sitte der Bescherung
erst sehr spat vom Jahresbeginn des Juliani-
schen Kalenders losgeldst hat (18. Jahrhun-
dert in Schweden). In England dagegen
ubertrug man aut Weihnachten nicht bloss
die Sitte der Bescherung, sondern auch die
des Gliickanwiinschens. So sendet man dort
am Christfest die schonen Karten und
wiinscht sich statt des ,,gllickseligen neuen
Jahres'" ein ,,Happy Christmas". Umgekehrt
ist bei romanischen Voikern, die frilhe den
1. Januar als Jahresbeginn angenommen hat-

ten, mit dem Gliickanwiinschen auch die B=-
schenkung auf den Neujahrstag Ubertragen
worden, So erinnern die franz. Efrennes, die
ital. Strenne nicht nur der Wortverwandt-
schaft, sondern auch der Sache nach an die
altromische Strenae.

Menschlich ist es, wenn, entsprechend der
altromischen Sitte, dass am Neujahrstag der
Herr zusammen mit den Sklaven Festmahl
halte, auch in unserer Zeit noch mancher-
orts an Weihnachten die Diener zum Tisch
der Herrschaft geladen werden. Eine christ-
iiche Umdeutung der Bewirtung, wie
sie die Romer am Neujahrstag ihren Freun-
den, Bekannten und Verwandten bereiteten,
mag es sein, wenn heute die Kinder an der
Tafel ihrer Paten erscheinen und sich gutlich
tun, lassen uns doch auch die Geldgeschen-
ke, die sie von dort mit nach Hause neh-
men, an die Geldgaben der Romer denken.
Selbst im Neujahrstreiben enthili
sich der Mensch von heute als Nachkomme
des Menschen von gestern. Auch heute sind,
wie einst im alten Rom, am Neujanr festliche
Veranstaltungen und leckere Mahizeiten be-
liebt. An die Strassenbeleuchtung der Stadt
des Romulus gemahnt es, wenn in China
bunte Laternen an allen Fenstern hangen und
ieder Nachtschwarmer mit einem Lampion
ausgestattet ist. Auch heute ist noch man-
cherorts das allzumenschliche Treiben der
Silvesternacht der Schrecken des ruhigen
Birgers. Die Neujahrsballe hingegen kann-
ten die Romer nicht, wie denn ulberhaupt
der Ball als geselischaftliche Veranstaltung.
trotzdem das Wort aus der klassischen An-
tike stammt, den Alten fremd war, besonders
den Romern, bei denen nach Cicero , keiner
tanzt, ausser wenn er den Verstand verlo-
ren hat".

Den politischen Charakter hat
das Neujahrsfest im Lauf der Jahrhunderte
bewahrt. Vertreter der Regierungen bringen
ihrem Staatsoberhaupt, Sprecher der diplo-
matischen Corps dem Lenker des befreun-
deten Staates ihre Glickwinsche dar; das

675



Staatsoberhaupt begriisst die Untergebe-
nen mit einer ,,Neujahrsbotschaft".

Der religiose Charakter hinge-
gen, der in Rom unzerfrennlich mit dem
politischen verbunden war, ist heute fast
ganz verblichen. Darf es uns wundern, wenn
dieses Beispiel der Behdrden auch im ver-
flachten Volk willige Nachahmer gefunden?
Deshalb empfindet der moderne Mensch das
Neujahrsfest als ,,rein weltlich Ding"', und
doch ware kaum ein Tag des Jahres geeig-
neter als dieser, zur religidsen Besinnung,
zu einem verantwortungsbewussten Rick-
und Ausblick. Aber einen ,,Ersatz’ fir diesen
Mangel an Glaubensgeist will man haben!
Und dieser ,Ersatz’” ist der Aber-
glaube! Der Aberglaube, der bei den
Romern ein Ausfluss der Reiigiositdt war, ist
heute eine Folge der Religionslosigkeit.

Auch heute nimmt naiver Volksglaube den
Neujahrstag in allem als Vorbedeutung fur
das ganze Jahr. Zukunftdeutende Orakel ver-
schiedener Art sind nicht ausgestorben. Die
Witterung des anhebenden Jahres erforschi
man durch die sogen. Zwiebelorakel. Man
bestreut Zwiebelstiicke, die den Monaten
entsprechen solien, mit Kimmel und Salz
und beobachtet, welches Stiick am meisten
zieht. Kiinftige Lebensschicksale
sucht man zu ermitteln z. B. aus den Figuren,
die in Wasser gegossenes Blei bildet (,,Blei-
giessen''), oder aus der Richtung, in welche
die Spitze eines Uber den Kopf geworfenen

Wasser

Schuhes weist (Schuhwerfen”) usw. Der
Glaube an das Walten bdser Geister haftet
heute noch an der Silvesternacht. In China
wird diese Mitternachtsstunde mit ohrenbe-
tdubendem Larm begrisst, um damit die
bosen Geister zu verjagen, die sich in dieser
Stunde mit Gewalt ins neue Jahr hineinzu-
schmuggeln trachten. Selbst das Glocken-
lauten in jener feierlichen Nacht, wo das
scheidende und das kommende Jshr sich die
Hand reichen, hatte urspringlich den heid-
nischen Sinn der Geisterabwehr. Uns jedoch
seien diese heiligen Rufer der Mitternacht
alljahrlich Kinder von etwas Hoherem. Uns
mégen sie, wenn ihr heiliger Mund das Kom-
men des neuen Jahres meldet, das stille
Walten des Herrn der Zeiten ahnen und mit

Mérike die Hande zum Gebete falten lasser.
Wie heimlicher Weise
Ein Engelein leise
Mit rosigen Fussen
Die Erde betritt,
So nahte der Morgen.
Jauchzt ihm, ihr Frommen,
Ein heilig Willkommen!
Herz, jauchze Du mit!

In Ihm sei's begonnen,
Der Monde und Sonnen
An blauen Gezelten
Des Himmels bewegt.
Du, Vater, Du rate!
Lenke Du und wende!
Herr, Dir in die Hande
Sei Anfang und Ende,
Sei Alles gelegt!

Appenzell. P. Lothar Schldpfer, O.M.Cap.

Religionsunterricht

Aufbau der Katechismen*

Nun aber wollen wir uns noch mit der
eigentlichen Systematik der Katechismen be-
fassen. Die sogenannten Katechismen Alkuins
und Thomas von Aquins sind nicht Kate-

* Siehe Nr. 16.

676

chismen in unserm Sinne, sondern Zusam-
menstellungen mehrerer selbstandiger Wer-
ke. Als Vorlaufer der Katechismen im heuti-
gen Sinne haben wir den ,,Christenspiegel”
des P. Dederich von Coelde zu nennen, der
1480 in Koln gedruckt wurde. Es ist ein Ge-



	Die Neujahrsfeier in alter und neuer Zeit

