
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 17

Artikel: Die Neujahrsfeier in alter und neuer Zeit

Autor: Schläpfer, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neujahrsfeier in alfer und neuer Zeit
I. Geschichtliches zum Jahresbeginn.

Wir Menschen lieben es, unser Leben auf

Selbstverständlichkeiten aufzubauen, die in

Wirklichkeit gar keine sind. Was ist uns

selbstverständlicher, als dass wir alljährlich
„Neujahr" feiern, d. h. einen Einschnitt in die
Monatsreihe vornehmen und die Jahresrechnung

von neuem beginnen! Und doch ist

ein solcher Einschnitt gar nicht so selbstverständlich

und naturgegeben, wie wir glauben;

gibt es doch Naturvölker, die zwar
Monate kennen wie wir, aber von einem

„Neujahr" in unserem Sinn nichts wissen;
selbst bei einem Kulturvolk wie den Griechen

spielt das „Neujahr" eine ganz
unbedeutende Rolle.

Selbstverständlich scheint uns ferner die

Antwort auf die Frage: Wie entsteht
überhaupt das „Neujahr"? Doch wohl dadurch,
dass wir nach Ablauf der 12 Monate wieder

von neuem zu rechnen beginnen! Aber bei

welchem Monat soll die Reihe anheben und

bei welchem schliessen? Es kann sich bei
einem Volke im Lauf der Zeit eine Gewohnheit

entwickeln, das Jahr mit einem bestimmten

Monat zu beginnen, ohne dass wir in

jedem Fall das Werden dieser Gewohnheit
erklären können. So war z. B. in Griechenland

der Neujahrstag einfach der Tag des

Beamtenwechsels. Da dieser bei verschiedenen

griechischen Staaten zu verschiedenen

Zeiten vorgenommen wurde, finden wir auf

verhältnismässig kleinem Gebiete ganz
verschiedene Jahresanfänge; einige Staaten

begannen das Jahr um die Wintersonnenwende,

andere um die Sommersonnenwende,

wieder andere mit der Herbst- und
noch andere mit der Frühlingstag- und

Nachtgleiche. Ein Jahresbeginn kann sich
ferner aus Festsitten entwickeln. Dem-
gemäss kennt das Altertum Völker, die z. B.

die Vollendung der Erntearbeit mit einem
Fest feierten, an dem alle Schulden gezahlt
und alle Geschäfte abgeschlossen wurden

666

(dieser Brauch ist mit der Neujahrsfeier heute
noch in China verbunden), Völker also, die
nach einer Art Ackerbaujahr rechneten; so

haben z. B. die Juden des alten Bundes

ursprünglich das Herbstfest der Lese auch als

Jahreswende begangen. Es gab im Altertum

sogar eine astronomische Festlegung dieses

Termines. Die Aegypter begannen das Jahr

mit dem Morgenaufgang des Sirius (19. Juli),
andere Völker, und zwar nicht wenige, mit
dem Aufgang der Plejaden (Plejadenjahr);
die meisten Kulturvölker hingegen hatten ein
lunisolares Jahr, das bei unterschiedlicher

Ansetzung des „Neujahrs" die Monate mit
dem Neulicht beginnen liess.

Für uns ist's die dritte Selbstverständlichkeit,

dass wir das neue Jahr mit dem 1. Januar

beginnen; dass also der Januar der erste und

der Dezember der zwölfte Monat ist. Und

doch müsste der Umstand, dass wir heute

noch für den 9.—12. Monat Namen brauchen,

die eigentlich den 7.—10. Monat
bezeichnen, uns gleich zu erkennen geben,
dass in der Zeit, aus der diese Namen stammen,

das Jahr mit dem ersten März begann.
Wie schwach jedoch dieser Jahresanfang der
alten Römer eingewurzelt war, geht daraus

hervor, dass er schon früh vom Antrittstag
der höchsten Jahresbeamten, der Konsuln,

verdrängt wurde. Da dieser jedoch in alter

Zeit stark wechselte (Diktaturjahre, die höchstens

6 Monate dauerten, wurden als ganze
Jahre gerechnet usw.), wanderte auch der

Jahresbeginn. Erst im Jahre 153 wurde der
Amtsantritt der Konsuln dauernd festgelegt,
und zwar sollte von da an in der Reihe der
Monate nicht mehr der März der erste sein,
sondern der Januar. Der äussere Anlass zu
dieser Neuerung war höchst merkwürdig.
Ende 154 brach in Spanien ein Aufstand

gegen die Römerherrschaft aus. Um einen
Wechsel im Kommando zu verhüten und die
Niederwerfung der Revolte nicht vorerst den
Konsuln des zur Neige gehenden Jahres 154



und dann am 1. März 153 den neuen Konsuln

zu übergeben, liess man das Jahr 154 nur
10 Monate dauern und begann mit dem 1.

Januar eine neue Jahresrechnung mit neuen
Jahresbeamten. Damit war unser „Neujahrstag"

geboren. Dem Volksempfinden wurde
dieser Brauch allerdings erst dann eigen, als

C. Julius Caesar 45 v. Chr. in dem nach ihm

benannten Kalender auch das bürgerliche
Jahr am 1. Januar beginnen liess. Dieser

neue Kalender kam unter Kaiser Augustus

sogar im Osten des Reiches zur Geltung,
doch ging man hier in der Ansetzung des

„Neujahres" immer noch eigene Wege; so

begann Kleinasien das Jahr am 23. September,

dem Geburtstag des Augustus, Aegypten

am 29. August, Antiochien (bis 362 nach

Chr.) und Sidon am 1. Oktober, Tyrus am
11, November usw. Selbst im Westen
vermochte sich der Jahresbeginn des Julianischen

Kalenders nicht überall sofort
durchzusetzen. Es fehlte nicht an Landstrichen, wo
man das Jahr weiterhin am 1. März begann
wie im Rom der ältern Zeit; in Frankreich
zählte man so bis ins 8. Jahrhundert; die
Republik Venedig hielt bis zu ihrem Untergang

(1 797) an diesem Termin fest. Vor

allem aber war es die Kirche, die aus

Abneigung gegen die mit der Feier des
römischen „Neujahrs" verbundenen heidnischen
Bräuche einen für das Christentum bedeutsamen

Jahresbeginn suchte. Seitdem man
auf Anregung des römischen Abtes Dionysius

Exiguus (*f* 540) gelernt hatte, die Jahre

von Christi Geburt an zu zählen, machte sich

eine Strömung geltend, Weihnachten als

Jahresbeginn zu feiern. So begann man das Jahr

am 25. Dezember in Deutschland, Frankreich,
Italien und England bis ins 13. Jahrhundert.

Leider gelangte man nicht zur vollen
Einheit. Vielerorts begann man das Jahr mit
dem Fest Mariä Verkündigung (25. März),
so z. B. in Spanien bis 1350 (von da an zu

Weihnachten), in England vom 13. Jahrhundert

weg bis zum Jahr 1753 (seither am 1.

Januar) und in einigen Städten Italiens (z. B.

in Pisa und Florenz). Das Osterfest —
allerdings ein unglücklicher Termin, kann es

doch auf 35 verschiedene Daten fallen —
galt als Jahresanfang vor allem in den
Niederlanden. Erst die Verbreitung des Julianischen

Kalenders im Druck (seit der Reformation)

und die Kalenderreform des Papstes

Gregor XIII. gaben dem 1. Januar vor allen

andern Jahresanfängen das Uebergewicht.
Protestantische Gegenden entschlossen sieh

allerdigs erst später zu dieser Uebung, bis
ihr für Deutschland ein kaiserliches Dekret
des Jahres 1776 allgemeine Geltung
verschaffte. Russland feierte bis um 1250 am
1. März „Neujahr", hernach am 1. September,

und seit 1700 ebenfalls am 1. Januar.

II. Die altrömische Neujahrsteier

hatte politischen, religiösen und geselligen
Charakter,

Der politischeCharakter kommt

vor allem im Amtsantritt der neuen Konsuln

zum Ausdruck. Angetan mit dem Prachtsgewand

der ganz purpurnen Toga picta, begleitet

von den 1 2 Liktoren mit den lorbeerumwundenen

Rutenbündeln, geführt von den

Senatoren in purpurverbrämter Toga,
umwogt von der weissgekleideten Zuschauermenge,

zieht der neue Konsul, in der Linken

das adlergekrönte Sceptrum tragend, von
seiner Wohnung, wo ihm in aller Frühe seine

Freunde die Glückwünsche dargebracht hatten,

zu Fuss, oder, wenn er Kaiser war, auf

einem stattlichen Viergespann, auf das Ka-

pitol. Hier treffen sich die Festzüge der beiden

Amtsbrüder. Zuerst wird eine
Opferhandlung vollzogen. Für jeden Konsul wird
ein weisser, noch nie zur Arbeit gebrauchter
Stier geopfert, der schon bei der letzten Neu-
iahrsfeier dem höchsten römischen Gott,
Jupiter, für gnädige Behütung des Reiches
gelobt worden war. Daran schliesst sich die
erste Senatssitzung des neuen Jahres. Der

neue Konsul beglückwünscht die „Patres
conscripti". Die Senatoren schwören (die
Quellen über diese Feier fliessen erst seit

667



Augustus reichlicher), die Verfügungen der
früheren Purpurträger und des jeweiligen
Staatsoberhauptes getreulich zu achten und

zu wahren. Hierauf dankt einer der neuen
Konsuln in seinem und seines Amtsbruders
Namen dem Kaiser für die Ernennung; als

„Neujahrsbotschaff" des Kaisers werden
Reden des Augustus und Tiberius verlesen —
ein Brauch, den schon Claudius (42)
abschafft. Nach der Sitzung geleitet die
Festgemeinde den Konsul wieder nach Hause.

Hier gibt dieser den Senatoren und höheren
Beamten ein glänzendes Festmahl.

Am 1. Januar wurden ausser den Senatoren

auch die übrigen Würdenträger und die
Heeresangehörigen vereidet.

Im „frommen Staat" der Römer musste

das Neujahrsfest schon früh einen religiösen
Charakter annehmen. Das Volk

des Romulus hatte bereits in der ältesten

Zeit sowohl den Beginn des Sonnenlaufes

wie auch des bürgerlichen Jahres unter den

Schutz bestimmter Gottheiten gestellt. Die

„Göttin des neu ansteigenden Jahres" glaubt
Th. Mommsen, „der glänzendste Vertreter
der Altertumswissenschaft in neuerer Zeit"
(Kroll), in der „Diva Angerona" zu erkennen

*. Ihr Fest wurde am 21. Dezember, dem

Tag der Wintersonnenwende, unter Gebet
und Opfer begangen. Im ersten Monat des

alten bürgerlichen Jahres, am 15. März,
feierte Altrom das Fest der Göttin Anna Peren-

na (bei Varro Peranna), deren Namen schon

deutlich die Beziehung zum Jahresanfang
und Jahresschluss verrät; demgemäss betete

man auch zu ihr, ,,ut annare perannareque
commode liceat". Im Tempel der altehrwürdigen

Vesta wird an jedem 1. März unter
bestimmtem Zeremoniell das ihr heilige
Herdfeuer erneuert, Nach Janus, dem
altrömischen Gott der Türen und Tore, dem
göttlichen Vertreter alles Eingangs und Anfangs,
ist der ersfe Monat des Julianischen Kalenders

benannt.

* Andere Gelehrte bestreiten diese Auffassung.

668

Grösste Bedeutung hatten die am

Neujahrstag für das Wohl des Staates
dargebrachten Opferund Gelübde. In der
Kaiserzeit ging man dazu über, durch die

Priester und Priesterinnen auch für den
Herrscher und die Beamten den Schutz der
Himmlischen herabzuflehen. Um die Bedeutung

dieser Vota zu erhöhen, verlegte man
sie bald auf einen eigenen, im ganzen Reich

freudig begangenen Festtag, den 3. Januar

(zum ersten Mal bezeugt für das Jahr 38

n. Chr.). Es war ein einziges, grosses Ringen
des Römerreiches um die Gunst der Götter
für Thron und Kaiser. Wie stark dieses Fest

im Volksleben verwurzelt war, zeigt der
Umstand, dass im Jahre 692, also mehr als

200 Jahre nach dem Untergang des
weströmischen Reiches, das Concilium Trullanum

gegen diese mit heidnischen Bräuchen
verbundene Feier eine Warnungstafel aufstellen

musste.

Der religiöse Charakter des Neujahrsfestes
kam nicht bloss im Staatsgottesdienst,
sondern auch im F a m i I i e n k u 11 zum
Ausdruck. Opferte die Familie ohnehin an den
Kaienden jedes Monats den Laren, so ging
am 1. Tag des Jahres diesem Opfer eine

Spende an den Janus voraus; einen aus Mehl
und Salz bestehenden Kudhen (Janual) sowie
Weihrauch und Wein bekam der Gott.

Das Leben des römischen Staates und des

römischen Bürgers bleibt jedem unbegreiflich,

der nicht in das Verhältnis Roms zur
Religion einzudringen sucht. Cicero konnte
das stolze Wort prägen: „Wer ist so
verbohrt, dass er nicht sieht, wie durch den
Willen der Götter dieses grosse Reich
entstanden und gewachsen und behauptet worden

ist? Denn wir mögen eine noch so grosse
Eigenliebe besitzen, aber wir übertreffen
weder an Zahl die Spanier, noch an Körperkraft

die Gallier, noch an Verschlagenheit
die Punier, noch an Kunstfertigkeit die
Griechen, noch an der unserem Stamme und
Lande eigentümlichen Begabung die Italer
und Latiner; aber durch Frömmigkeit und



Religiosität und die Einsicht, dass die ganze
Welt durch den Willen der Götter gelenkt
wird, sind wir allen Völkern überlegen" (har.

resp. 19). Aussenstehende Männer, die
römisches Wesen aus der Nähe kannten und

bewunderten, wie der griechische
Geschichtsschreiber Polybius (ca. 201—120),
urteilen über diese „Frömmigkeit"
etwas anders: „Am meisten unterscheidet sich

der römische Staat vom punischen zu seinem
Vorteil in den Vorstellungen von den Göttern,

und was man bei andern Menschen
tadelt, hält, wie mir scheint, den römischen
Staat zusammen: ich meine den
Aberglauben. Denn dieser ist so ausgebildet
und so in das Leben des einzelnen wie des
Staates eingedrungen, dass man nicht weiter

gehen könnte" (6, 56. 6).

Wahre Triumphe feierten abergläubische
Vorstellungen und Gebräuche gerade am

Neujahrstag. Nichts stellt die Abhängigkeit
des politischen Lebens von Religion

und Aberglaube in helleres Licht als

der sog. Prodigienglaube. Aengst-
lich achtete man auf allerlei Vorkommnisse,
in denen man eine gute oder schlechte

Vorbedeutung für das beginnende Jahr

erblickte. Als typische Beispiele seien folgende
erwähnt. Als am Neujahrstage des Jahres 31

n. Chr. alles in den Palast des übermächtigen

Gardepraefekten Sejan strömte, um ihm
beim Antritt des Konsulats zu huldigen,
brach ein Sofa unter der Last der Daraufsitzenden

zusammen: ein Zeichen, das unfehlbar

den bevorstehenden Sturz des hochstehenden

Mannes ankündigte; und wirklich
traf ihn im gleichen Jahre die Rache des

Menschenhassers Tiberius! Als Kaligula beim
Antritt seines 4. Konsulates den weissen Stier

opferte, befiel alle Anwesenden blasser

Schrecken, weil dem Tier die Leber fehlte;
im gleichen Jahre (41 n. Chr.) fällt der Konsul

einer Verschwörung zum Opfer. Als Gal-
ba, der von den spanischen Truppen zum
Kaiser ausgerufene Herrscher, am 1. Januar

69 n. Chr. opferte, fiel ihm — o Schicksal

— der Kranz vom Haupt, und es flogen ihm,

was noch schlimmer war, beim Auspicium
die Hühner weg. Es kann kein Zweifel sein,
dass sein Ende bevorsteht; im gleichen Jahr

trifft ihn der Mordstahl. Geradezu belustigend

wirkt, was Cassius Dio in seiner
römischen Geschichte (57. 18) zum Jahre 19 n.

Chr. erzählt. Norbanus, der neue Konsul, war
ein leidenschaftlicher Tubabläser. Wer wollte

es ihm verargen, dass er das aufsteigende
Jahr mit einem Stück auf der Trompete be-
grüssen woilte? Doch, o Unheil! Er hatte darauf

vergessen, dass die Tuba nicht bloss im

Krieg, sondern auch bei Leichenbegängnissen

geblasen wurde. Sein schallender Mor-
gengruss versetzt die ahnungslosen Bürger
in atemraubenden Schrecken: in diesem Jahr

droht ein äusserst bedeutungsvoller Todesfall;

und sie sehen ihre Befürchtung erfüllt,
als am 10. Oktober Germanikus stirbt.

Wir begreifen, dass dieser öffentliche
Prodigienglaube auch unter dem einfachen

Volke weitreichende Bedeutung gewinnen
musste. Bis tief in die christliche Zeit hinein

wirkte jener schon vom Griechen Xenophon
erwähnte Aberglaube fort, der aus den am

Morgen zuerst gesehenen Vögeln oder
begegnenden Menschen und Tieren auf Glück
oder Unglück schloss und am 1. Januar die
Leute mit Angst und Bangen erfüllte. So

kommt es, dass auch christliche Bischöfe

wie Maximus von Turin und Petrus Chryso-
sologus von Ravenna und Synoden wie die

von Auxerre (590) die Gläubigen ermahnen

müssen, ihre Seelen von der Geisterfurcht

abzuwenden und der währen Gottesfurcht

zu erschliessen. Eine Liebhaberei der Gebildeten

bestand darin, aus grossen Dichtern

wie Homer oder Vergil sich eine Zukunftsdeutung

zu holen, indem sie diese Bücher

aufs Geratewohl aufschlugen und in der Stelle,

auf die ihr Blick zuerst fiel, Wink und

Willen der Götter erkennen wollten. In christlichen

Kreisen musste das Buch der Bücher

zu diesem Missbrauch herhalten, bis auch

669



hiegegeri die eben erwähnte Synode
einschritt.

Von den weitern abergläubischen Bräuchen

erwähnen wir zunächst das sog. Ta g e -
zählen. Je nach dem Wochentage, auf
den der 1. Januar fiel, sagte man für den

Verlauf des Jahres Glück oder Unglück voraus:

war es der Sonntag, so standen Krieg,
Tod hoher Beamten und Bürgerunruhen
bevor; der Montag brachte Kindersterben,
und Teuerung; der Dienstag Feuersbrünste

und Seuchen, aber reiche Ernte an Wein und

Oel; der Mittwoch war nicht nur den
Kindern, sondern auch den im mittleren Alter
stehenden Frauen gefährlich usw. Besonders

unglücksvoll sollte ein Jahr dann werden,
wenn der 1. Januar mit den nundinae (dem
Wochenmarkt) zusammenfiel. Wie mögen
solche Vorstellungen entstanden sein? In

einer mehr oder weniger grossen Anzahl

von Jahren, die mit einem der angeführten
Zusammentreffen begannen, werden durch
das Spiel der Umstände verwandte Ereignisse

bestimmte:' Art eingetroffen sein; hieraus

leitete man eine Gesetzmässigkeit ab,
die in das religiöse Bewusstsein des
Beobachters einging. Zwischen 87 und 50 v. Chr.

brachten mehrere solcher nundinae-Neujahre
Unglück. Vielleicht entstand hieraus jene
Zukunftsdeutung, die dann vor allem durch
das gleichartige Jahr 43, in dem ein Unglück
das andere ablöste, eine auffallende
Bekräftigung erfuhr. Aus Erfahrungstatsachen
werden Gesetzesmässigkeiten konstruiert.

Ausgehend von dem durch Beobachtungen
gestützten Glauben, dass es Glück bedeute,
an seinem Geburtstag zu sterben, sahen die
Griechen den 6-Thargelion deshalb ais

glückbringend an, weil Alexander d. Gr. an diesem

Tag geboren und gestorben sei (Aelian
11.25).

Während der Zeit der Wintersonnenwende,

den germanischen „Zwöifnächten",
musste die Arbeit auch in Rom ruhen, weil
die Götter auf Erden weilten; nur der 1.

Januar machte eine Ausnahme. An diesem

Tage legt jeder Römer einige Augenblicke
die Fland an sein tägliches Geschäft (selbst
der Senat hält eine kurze Sitzung ab), nicht

um dadurch etwas Ernstes zu leisten,
sondern „boni ominis causa", d. h. um der
Arbeit des ganzen Jahres einen guten, glück-
verheissenden Anfang zu geben. Zu diesem
altrömischen Glauben tritt in der Kaiserzeit
die noch mächtiger wirkende Astrologie.
Am 1. Januar als dem „annorum saeclique
caput", stellt man das Horoskop für das

aufsteigende Jahr, und die Laienastrologie
erkennt die kommenden Geschicke aus der
Stelle, die der Mond beim Beginn des Jahres

am Himmel einnimmt.

Von der Beobachtung bestimmter
Gebräuche erwartete man gute Gesundheit.

Ein Trank ungemischten Weines in

der Frühe des Neujahrsmorgens sollte vor
der Podagra bewahren. Vom Ueberspringen
des vor den Häusern angezündeten Feuers

erhoffte man wegen dessen reinigender
Kraft Gesundheit des Körpers im allgemeinen,

ein Glaube, gegen den unter den Christen

sich das Concilium Trullanum erhob.
Doch vermochte die Kirche nicht zu verhindern,

dass im Mittelalter, im sog.
Johannesfeuer, ein ähnlicher Brauch erstand,
der mancherorts bis heute noch fortwirkt.
Am Vorabend des Johannesfestes (24. Juni)

wird vor allem auf Anhöhen unter Absingen
eines religiösen Liedes das Sonnenwendfeuer

angezündet; einzeln oder paarweise

springt man durch das Feuer, um dessen

,,wohltätige Macht" in sich aufzunehmen.

Die eigentliche Signatur erhielt jedoch
die altrömische Neujahrsfeier erst durch
ihren geselligen Charakter. Schon

früh eines der volkstümlichsten Feste war der

Jahresbeginn in der Spätkaiserzeit im ganzen

Reich der am eifrigsten und prächtigsten
gefeierte Anlass des Festkalenders.

Man begrüsste sich gegenseitig mit „fau-
stis verbis"; nur angenehme, liebe und

glückverheissende Worte soll-

670



ten von Mund zu Mund gehen; im Gegensatz

zur Grussform des Alltags (erhobene
Rechte) drückte man sich die Hand, oder
bekräftigt sein Wohlwollen durch einen
Kuss. Zu den Glückwünschen treten, wie bei
anderen alten Kulturvölkern (z. B. den

Aegyptern), auch bei den Römern die

Neujahrsgeschenke, die ursprünglich

rein sinnbildlichen Charakter hatten und
dem neuen Jahr glückverheissende Zeichen

waren für Fruchtbarkeit und Wachstum.
Stehendes Sinnbild dieser Art wird der Zweig
des bekanntesten, immergrünen Baumes der

Apenninenhalbinsel: der Lorbeerzweig. Solche

Zweige, die man als „Strenae" bezeichnete

(das Wort soll aus dem Sabinischen

stammen und zunächst „Gesundheit"
bedeuten), sandte man sich gegenseitig zu,
und vor den Türen öffentlicher Gebäude
wie der Curien usw. wurden die alten
Lorbeerreiser des vorigen Jahres durch neue
ersetzt. Allmählich gesellten sich zu diesem

symbolischen Gruss noch essbare Früchte

wie Datteln oder Feigen; auch Honig oder
Kuchen schenkte man. Warum gerade solch
süsse Gaben? Damit wollte man dem Jahr

eine gute Vorbedeutung geben und den

Wunsch ausdrücken, das Jahr möge angenehm

verlaufen. Selbst Sparbüchsen und

Tonlampen wurden geschenkt; letztere versah

man gerne mit Inschriften wie: „Annum
novum faustum felicem Tibi". Am liebsten

schenkte man Geldgaben. Ursprünglich meist

ein Kupfer-As. Schon im 1. Jahrh. n. Chr.

bevorzugen die Schenkenden und noch

mehr die Beschenkten Goldmünzen, die von
den weiterhin gebräuchlichen Segenszweigen

den Namen „Strenae" übernahmen.

Solche Geschenke tauschten Freunde und

Verwandte aus; die neuen Konsuln beschenkten

ihre Freunde für die Begleitung beim

Amtsantritt, Schüler beschenkten ihre Lehrer,

Reiche und Hochgestellte die Armen und

Niedrigen, der Beamte seine Vorgesetzten,
der Gebieter seine Untergebenen. Sogar die
Inhaber des Kaiserthrones Messen sich am

1. Januar die Huldigung nicht ungern in
Gestalt einer Strena darbringen, wobei
allerdings die Untertanen (wie schon im alten

Aegypten) diese Gabe oft als Mittel benützten,

um sich das Wohlwollen des

Staatsoberhauptes zu gewinnen, vor allem dann,

wenn dieses, wie der erste Kaiser Roms,

eine sichtliche Schwäche für Geschenke
hatte. Solche Freigebigkeit dem Kaiser

gegenüber trug oft das Doppelte oder
Vierfache wieder heim. Es ist überhaupt
lehrreich, die Einstellung der verschiedenen

Purpurträger zu dieser Sitte zu beobachten.
Hatte der menschenscheue Tiberius hie und
da Rom verlassen, um der Beschenkung
auszuweichen, so liess Caligula feierlich
verkünden, er werde an den Kaienden die
Strenae entgegennehmen und auch die Gabe

des gemeinen Mannes nicht verschmähen.

Sein Nachfolger Claudius erliess ein
Verbot gegen diese Sitte. Trotzdem lebte
sie immer wieder auf; im Lauf der Zeit wurde

aus den freiwilligen Spenden geradezu
eine regelmässige Steuer, bis Kaiser Leo im
Jahre 458 diesem Brauch den Zugang zum
Thron endgültig verschloss.

Die Gebefreudigkeit unter dem Volk
nahm im Lauf der Jahrhunderte eher zu als

ab. Nach Libanius, dem beredten Anwalt
des sterbenden Heidentums, betrachtete
jeder, der das Jahr hindurch leidenschaftlich
auf Gewinn erpicht war, am 1. Januar Geben

für Gewinn; die Geschenke wanderten

von Stadt zu Stadt, vom Land in die Stadt,

von der Stadt aufs Land. Alle Strassen seien
voll Menschen und Lasttieren, die Geschenke

einhertrügen. Und doch nagte auch an
dieser menschenfreundlichen Leidenschaft
des sonst so materialistischen und egoistischen

Römers der Wurm des Aberglaubens;
sollten doch diese Strenae ein „omen novi
anni" sein. Es kommt hinzu, dass die Göttin,

die über dieser Sitte waltete, die Dea

Strenia, in Rom einen eigenen Tempel hatte.

Vor allem aber musste die Annahme eines
Geschenkes aus der Hand des Kaisers und

671



noch mehr die Beschenkung des Szepterträgers

in kirchlichen Kreisen als Bekenntnis

zum Heidentum und des Christennamens

unwürdig angesehen werden. Julian der
Apostat hatte christliche Soldaten gerade
durch Gewährung von Strenae zum Abfall
bewegen wollen. Doch mochten die
Kirchenväter diese Sitte auch als heidnisch

geissein, sie liess sich nicht ohne weiteres
durch christliches Tun (man forderte Wohltun

durch Almosen) verdrängen; noch im
Jahre 590 sah sich die Synode von Auxerre

gezwungen, den Gläubigen die „teuflischen
Strenae" zu verbieten.

Wie der Römer am Neuja'hrstag andern

Freude bereiten wollte, so war er auch darauf

bedacht, für sich selbst diesen Tag zur
„Laeta dies" (Ovid F. 1. 87) auszugestalten.
Jeder freie Bürger hüllte sich in Festtracht;

im Festkleid prangte die ganze Stadt. Die

Haustüren schmückte man mit Zweigen des

mit sühnender und Gesundheit spendender
Kraft versehenen Lorbeers. An diese
Girlanden hing man abends Laternen. Im selben

Schmuck leuchteten die Strassen und Plätze

der Stadt. Der hl. Chrysostomus vergleicht
eine Stadt seiner Zeit im Neujahrsschmuck
mit einem eitlen Weib in seinem Festputz.
Die Neujahrsstimmung erreichte jedoch für
den einzelnen ihren Höhepunkt erst durch

die Tafelfreuden. War die Schlemmerei

der Reichen der Kaiserzeit ohnehin
schon bekannt genug, in der Neujahrsnacht
überbot man sich selber im Schmausen und

Zechen. „Sie spien, um zu essen, und assen,

um zu speien." Dieses Wort bewahrheitete
sich bei solchen Gelagen nicht selten. Das

einzige Schöne an diesem unschönen Treiben

war, dass man die Tafelfreuden mit
andern zu teilen suchte. Es kam vor, dass

Wohlhabende den Tisch der Bedürftigen mit Na-

turalgaben bereicherten. Freunde und
Bekannte lud man zu einer reich besetzten Tafel

ein. Da wurde die Neujahrsnacht zur

Erfüllung des Horazwortes: Dulce est desipere

in loco (C. IV. 12. 28). Aergere Formen nahm

dieses „Desipere" in den nächtlichen
Kneiplokalen an: St. Augustinus und Chrysostomus
führen bittere Klage darüber. Doch nicht

genug damit! Das tolle Treiben wagte sich

auch auf die Strassen hinaus und durchtobte
sie zum Schrecken der ruhenden Bürger.
Nach Libanios durchzog man scharenweise

johlend und tanzend die nächtliche Stadt,

klopfte an die Türen, drang in die Häuser

ein usw. Um diesem Unwesen ungehinderter

frönen zu können, nahm man Zuflucht
zu Verkleidungen. Es entwickelte sich, vor
allem unter dem Einfluss des Ostens, ein
eigentlicher Neujahrs karneva I. Männer

tollten in Weiber-, Weiber in Männerkleidern

durch die Strassen, selbst Tierver-

mummungen kommen auf. Man gefällt sich

darin, die Umgebung als Rind, Schaf,
reissende Bestie, mit Vorliebe als Hirsch unsicher

zu machen. Nicht bloss den einfachen

Bürger, sogar öffentliche Einrichtungen wählt

man zur Zielscheibe seines Spottes. Asterios,
Bischof vonAmaseia in Pontus, schildert, wie
Soldaten einen Narrenkönig mit Trabanten
und einem Harem umgaben und in seiner
Person den Kaiser und die Beamten

verhöhnten, eine Gewohnheit, die sich auch
auf italischen Boden verbreitete. Selbst die
Religion war nicht sicher vor wildestemSpott.
Menschen zogen als Götter verkleidet durch
die Strassen und machten das Menschliche
und Allzumenschliche der Himmlischen
lächerlich. Mit scharfen Worten geisselt der
hl. Chrysostomus diese „teuflische Nachtfeier"

in einer Neujahrspredigt aus Antiochien.

Petrus Chrysologus, Bischof von
Ravenna, bemüht sich umsonst, seinen Gläubigen

klar zu machen, dass solcher Unfug mit
echter Neujahrsfreude nichts mehr zu tun
habe.

Auf den öffentlichen Lärm des Neujahrstages

folgte am 2. Januar die häusliche
Neujahrsfeier. Man blieb zu Hause
und unterhielt sich mit Gelage und dem
sonst verbotenen Würfelspiel. Der hervor-

672



stechendste Zug dieser Feier war die
allgemeine soziale Gleichheit; der Sklave darf
sich dem Herrn gegenüber ein freies Worf
erlauben, ja, er wird von ihm sogar bei Tisch

bedient. Da war das Wort „Quot servi, tot
hostes" für einige Augenblicke verbannt.
Das Kind erfreut sich heute der grössten
Liebenswürdigkeit des sonst so finstern Lehrers.

Dieser Zug der Gleichheit gehört
ursprünglich zu den Saturnalien des 17.

Dezembers, dem Fest des Saatgottes Saturnus,
und ist eine Erinnerung an die unter seiner
Herrschaft verlebte goldene Zeit. In der

Spätkaiserzeit hat dann das Neujahrsfest,

vom Hof und vom Zeitgeist begünstigt, den
Saturnalien den Rang abgelaufen und auch

dessen Brauchtum in seinen Festcharakter

aufgenommen. Alles atmete Frohsinn und
Freude und straflose Ausgelassenheit.

Das heidnische Neujahrsfest
und diechristliche Kirche lagen,
wie wir schon wiederholt hervorgehoben
haben, in beständigem Kampf miteinander.
Bischöfe wie Ambrosius, Augustinus, Chry-
sostomus, Maximus von Turin usw. und
Konzilien wie das zweite von Tours (567), das

vierte von Toledo (633), das von Auxerre

(590) usw. erhoben, da leider auch Christen

am anstössigen Treiben der Heiden teilnahmen,

bis über das 8. Jahrhundert hinaus ihre

warnende Stimme. In manchen Gegenden
hielt die Kirche Bittgänge und Sühnegottesdienste

ab, ordnete Fasten an. Mehrere
Sakramentare hatten für diesen und andere

Monatsanfänge sogar eine Messe: „De pro-
nibendo ab idolis". Das kräftigste
Gegengewicht gegen die heidnische Neujahrsfeier
schuf die Kirche dadurch, dass sie am 1.

Januar das Fest der Beschneidung des Herrn

und der Oktav von Weihnachten zu feiern

begann. Zum ersten Mal bezeugt im Lek-

tionar des Viktor von Kapua für das Jahr 546,

hatte es im Gesamtbereich der römischen

Liturgie erst um die Jahrtausendwende

Eingang gefunden. Dieses Fest trug bewusst

Busscharakter: Bittgänge und Trauerlieder
ertönten in den Gotteshäusern. Trotzdem
beschwert sich der Apostel der Deutschen,
St. Bonifazius, noch im Jahre 745 bei Papst
Zacharias, dass die Metropole des Christentums

den nach Rom pilgernden Alemannen,
Bayern, Franken usw. weiterhin Aergeinis
gebe; hätten sie doch in der Neujahrsnacht
neben der Peterskirche Tänze nach heidnischer

Art sehen und anstössige Lieder hören
müssen. In der Tat hatten sich ähnliche
Unsitten auch nach den germanischen Gauen
verbreitet. Und es ist ein nicht geringer
Beweis für die Zähigkeit solcher Volksfeste,
dass die einsf mit der heidnischen Neujahrsfeier

verbundenen Bräuche erst im 11.
Jahrhundert langsam in Vergessenheit gerieten.
Doch ging es nicht ohne dass ein gewisser
Ersatz dafür — gefunden wurde. In den Kreisen

des niederen Klerus verband man in der
Folgezeit mit dem Stephans- und Johannestag

und dem Tag der unschuldigen Kinder
weltliche Lustbarkeiten, die der Würde des

christlichen Namens zuwider waren und z.
Teil bis ins 18. Jahrhundert hinein (so das

Fest des Kinderbischofs) den Oberhirten
ernsten Kummer bereiteten.

III. Menschliches und Allzumenschliches

an der Neujahrsfeier von einst und heute.

In der Feier des Jahreswechsels liegt
zweifelsohne etwas allgemein Menschliches, liegt
Grund zu Freude und herzlichen Glückwünschen.

Dass daher dieNeujahrsfeier
derWeltvonheute mit jener der
altrömischen Welt, in der sie ihr Vorbild hat,
vornehmlich den geselligen
Charakter teilt, begreifen wir. Dass heute
noch wie damals das allgemein Menschliche

nur zu oft durch Allzumenschliches entwürdigt

wird, bedauern wir.

Menschlich ist, dass sich am Neujahrsmorgen

auch heute noch alt und jung durch

Glückanwünschen zuvorzukommen
suchen. Im gottsei igen Mittelalter konnte man

673



den frommen Wunsch hören: „Ein gottselig
Jahr!" Im kühlem und zum Teil ganz
abgekühlten Europa des 20. Jahrhunderts zieht

man statt dessen die Formel vor: „Ein
glückseliges neues Jahr!" Neben solch herkömmlichen

Formeln finden wir aber noch heute
individuelle Zusätze. Auf Helgoland wünscht

man sich „Ein ruhig Herz!" oder „Viele
Schellfische!". Im Schwarzwald bot man sich

bis vor kurzem „Den Heiligen Geist!".
Glückwünsche fliegen selbst über Länder
und Meere. Ihre ungezählten Tausende sind
die Neujahrssorge der Poststellen und
Verkehrsmittel. Der älteste gedruckte Neujahrswunsch:

„Eyn gutselig nuwe Jar!" findet sich

in einem Aufruf an die Christenheit gegen
die Türken um 1453. An Stelle des prosaischen

Neujahrswunsches tritt in deutschen
Gauen schon früh die Begrüssung in Versen.
Im geselligen 15. Jahrhundert rief die Reimlust

des deutschen Volkes geradezu einer
buchdruckerischen und künstlerischen Industrie

für Neujahrswünsche. Neben Verslein

treuinniger Liebe stehen vereinzelt solche
lodernder Leidenschaftlichkeit wie jener der
Nonne Anna Tucherin aus dem Nürnberger
Patriziergeschlecht, die ihr Klosterdasein
der Erbschaftspolitik ihrer Verwandten
verdankte: „Geb Gott ihm ein verdorben Jahr,
der mich (ge) macht zu einer Nunnen!" In

unserer Zeit ist die Forderung nach einer
„Kultur der Neujahrswünsche" laut geworden:

„Anstatt der sinn- und stillosen Mas-
senhaftigkeit individuell ersonnene Karten,
die des Anguckens auch wert sind und die
einen persönlichen Bezug oder Reiz enthalten"!

Verwandt mit dem Glückwünschen ist das

„Neujahransinge n", ein Brauch, der
einst in unserer Schweizerheimat schönste

Blüten trug, jetzt aber leider schon lange im

Welken und z. Teil schon ganz verwelkt ist.

In Einsiedeln konnte man solche Neujahrslieder,

gesungen von der Schuljugend, bis

gegen Ende des 19. Jahrhunderts vernehmen.

ImAppenzellerland Hessen früher man¬

cherorts Sängergruppen oder Nachtwächter
ihre Lieder die ganze Neujahrsnacht hindurch

ertönen, und noch in unserer Jugend horchten

wir jeweils ergriffen zu, wenn am Weih-
nachts- oder Silvesterabend unerwartet heilige

Klänge aus dem Hausflur an unser Ohr

drangen. Im Bündnerland sollen heute noch

Schulbuben das neue Jahr mit dem
romanischen Lied begrüssen: „La steila com-

para". Diese Ansinglieder sind ursprünglich
meist Kirchenlieder und in Verbindung mit
den mittelalterlichen liturgischen
Weihnachtsspielen entstanden. Daneben begegnen

uns aber auch Neujahrssänger, die ihre

Lieder selber „zurichteten". So dichtete
1784 ein einfacher Bauer von Tägerwilen
(Thurgau), Joos, ein Neujahrslied, gab ihm

sogar eine Weise (in Moll!), die man bis

ins 19. Jahrhundert von Nachtwächtern oder

andern Sangeslustigen auf Strassen und

Plätzen hören konnte. Schon früh muss man

mit diesen Neujahrsliedern auch die Bitte

um eine Gabe verbunden haben. Denn in

Sohaffhausen erliess man bereits im 14.

Jahrhundert ein Verbot gegen solche „Bettellieder".

Wohl mag in dieser Beziehung

Allzumenschliches vorgekommen sein. Doch

zu Unrecht stellen fremde Reiseberichte es

als spezifisch schweizerische Sitte hin, Kinder

zu solchen Bettelgängen zu benützen.

Bräuche wie das Neujahrsingen mit Bettel

verbunden hat man schon in ältester, heidnischer

Zeit. Denken wir nur an das alte

„Schwalbenlied" der Insel Rhodos. Bei der

Wiederkehr des Frühlings sangen es die

Knaben, indem sie von Haus zu Haus zogen
und Gaben heischten. Seine Worte sind so

unschuldig und reizvoll zugleich, dass wir

es gerne hier folgen lassen (übersetzt von
L. Goldscheider).

Es kam, es kam die Schwalbe,

Wie Milch so weiss am Bauch,

Am Rücken schwarz wie Rauch;

Sie bringt die schönen Tage,
Schön — schöneren Jahreslauf.

674



Nur Feigen schön herausgerollt
Aus deinem reichen Haus!

Voll Wein ein Bedherlein,
Voll Käs ein Körbdhen lein!
Gern essen Schwalben Weizenbrot,
Noch lieber Eierfladen
Nun? Sollen wir jetzt wieder gehn,
Oder können wir was haben?

Wir möchten gern was haben,
Wir möchten gern was haben,

Wir lassen euch doch keine Ruh,

Wir schleppen euch die Türe fort,
Wir schleppen euch die Fenster fort,
Vielleicht auch noch die Frau dazu,
Die drin sitzt in der Stube;
Sie ist so klein, sie ist so zart,

Wir können leicht sie tragen.

Mach auf, mach auf!
Mach doch der Schwalbe endlich auf!

Denn alte Männer sind wir nicht,

Wir sind nur kleine Buben!

Neben dem „Ansingen" des neuen Jahres

hat sich aus früheren Zeiten vereinzelt
auch das „Anblasen" des neuen Jahres in

die Gegenwart hinübergerettet: Vom Turm

aus entbieten Instrumente den Bürgern den

ersten Neujahrsgruss.

Menschlich war bei den alten Römern die
Sitte der Neujahrsgeschenke, die
bei uns zum Zauber des Weihnachtsfestes

gehört. Die Uebertragung stammt aus jener
Zeit, wo man in gewissen Ländern
Weihnachten als Jahresbeginn zu feiern pflegte;
mit dem Jahresbeginn sind auch die mit der
römischen Neujahrsfeier verbundenen
Geschenke verlegt worden. Doch gab es
Landstriche, wo sich die Sitte der Bescherung
erst sehr spät vom Jahresbeginn des Julianischen

Kalenders losgelöst hat (18. Jahrhundert

in Schweden). In England dagegen
übertrug man auf Weihnachten nicht bloss

die Sitte der Bescherung, sondern auch die
des Glückanwünschens. So sendet man dort

am Christfest die schönen Karten und

wünscht sich statt des „glückseligen neuen
Jahres" ein ,,Happy Christmas". Umgekehrt
ist bei romanischen Völkern, die frühe den
1. Januar als Jahresbeginn angenommen hat¬

ten, mit dem Glückanwünschen auch die Be-

schenkung auf den Neujahrstag übertragen
worden. So erinnern die franz. Etrennes, die
ital. Strenne nicht nur der Wortverwandtschaft,

sondern auch der Sache nach an die
altrömische Strenae.

Menschlich ist es, wenn, entsprechend der
altrömischen Sitte, dass am Neujahrstag der
Herr zusammen mit den Sklaven Festmahl

halte, auch in unserer Zeit noch mancherorts

an Weihnachten die Diener zum Tisch

der Herrschaft geladen werden. Eine christliche

Umdeutung der Bewirtung, wie
sie die Römer am Neujahrstag ihren Freunden,

Bekannten und Verwandten bereiteten,

mag es sein, wenn heute die Kinder an der
Tafel ihrer Paten erscheinen und sich gütlich
tun, lassen uns doch auch die Geldgeschenke,

die sie von dort mit nach Hause

nehmen, an die Geldgaben der Römer denken.
Selbst im Neujahrstreiben enthülit
sich der Mensch von heute als Nachkomme
des Menschen von gestern. Auch heute sind,
wie einst im alten Rom, am Neujahr festliche

Veranstaltungen und leckere Mahlzeiten
beliebt. An die Strassenbeleuchtung der Stadt

des Romulus gemahnt es, wenn in China

bunte Laternen an allen Fenstern hängen und

jeder Nachtschwärmer mit einem Lampion
ausgestattet ist. Auch heute ist noch
mancherorts das allzumenschliche Treiben der
Silvesternacht der Schrecken des ruhigen
Bürgers. Die Neujahrsbälle hingegen kannten

die Römer nicht, wie denn überhaupt
der Ball als gesellschaftliche Veranstaltung,
trotzdem das Wort aus der klassischen
Antike stammt, den Alten fremd war, besonders
den Römern, bei denen nach Cicero „keiner
tanzt, ausser wenn er den Verstand verloren

hat".
Den politischen Charakter hat

das Neujahrsfest im Lauf der Jahrhunderte
bewahrt. Vertreter der Regierungen bringen
ihrem Staatsoberhaupt, Sprecher der
diplomatischen Corps dem Lenker des befreundeten

Staates ihre Glückwünsche dar; das

675



Staatsoberhaupt begrüsst die Untergebenen

mit einer „Neujahrsbotschaft".

Der religiöse Charakter hingegen,

der in Rom unzertrennlich mit dem

politischen verbunden war, ist heute fast

ganz verblichen. Darf es uns wundern, wenn
dieses Beispiel der Behörden auch im
verflachten Volk willige Nachahmer gefunden?
Deshalb empfindet der moderne Mensch das

Neujahrsfest als „rein weltlich Ding", und

doch wäre kaum ein Tag des Jahres geeigneter

als dieser, zur religiösen Besinnung,

zu einem verantwortungsbewussten Rück-

und Ausblick. Aber einen „Ersatz" für diesen

Mangel an Glaubensgeist will man haben!
Und dieser „Ersatz" ist der
Aberglaube! Der Aberglaube, der bei den

Römern ein Ausfluss der Religiosität war, ist

heute eine Folge der Religionslosigkeit.

Auch heute nimmt naiver Volksglaube den

Neujahrstag in allem als Vorbedeutung für
das ganze Jahr. Zukunftdeutende Orakel
verschiedener Art sind nicht ausgestorben. Die

Witterung des anhebenden Jahres erforscht

man durch die sogen. Zwiebelorakel. Man

bestreut Zwiebelstücke, die den Monaten

entsprechen sollen, mit Kümmel und Salz

und beobachtet, welches Stück am meisten
Wasser zieht. Künftige Lebensschicksale

sucht man zu ermitteln z. B. aus den Figuren,
die in Wasser gegossenes Blei bildet („Blei-
giessen"), oder aus der Richtung, in welche
die Spitze eines über den Kopf geworfenen

Schuhes weist (Schuhwerfen") usw. Der

Glaube an das Walten böser Geister haftet
heute noch an der Silvesternacht. In China

wird diese Mitternachtsstunde mit
ohrenbetäubendem Lärm begrüsst, um damit die
bösen Geister zu verjagen, die sich in dieser
Stunde mit Gewalt ins neue Jahr

hineinzuschmuggeln trachten. Selbst das Glocken-
läuten in jener feierlichen Nacht, wo das

scheidende und das kommende Jahr sich die
Hand reichen, hatte ursprünglich den
heidnischen Sinn der Geisterabwehr. Uns jedoch
seien diese heiligen Rufer der Mitternacht

alljährlich Künder von etwas Höherem. Uns

mögen sie, wenn ihr heiliger Mund das Kommen

des neuen Jahres meldet, das stille
Walten des Herrn der Zeiten ahnen und mit
Mörike die Hände zum Gebete falten lassen.

Wie 'heimlicher Weise
Ein Engelein leise

Mit rosigen Füssen

Die Erde betritt,
So nahte der Morgen.
Jauchzt ihm, ihr Frommen,
Ein heilig Willkommen!
Herz, jauchze Du mit!

In Ihm sei's begonnen,
Der Monde und Sonnen

An blauen Gezeiten
Des Himmels bewegt.
Du, Vater, Du rate!
Lenke Du und wende!
Herr, Dir in die Hände
Sei Anfang und Ende,

Sei Alles gelegt!
Appenzell. P. Lothar Schläpfer, O.M.Cap.

Religionsunterricht
Aufbau der Katechismen*

Nun aber wollen wir uns noch mit der

eigentlichen Systematik der Katechismen

befassen. Die sogenannten Katechismen Alkuins

und Thomas von Aquins sind nicht Kate-

* Siehe Nr. 16.

chismen in unserm Sinne, sondern
Zusammenstellungen mehrerer selbständiger Werke.

Als Vorläufer der Katechismen im heutigen

Sinne haben wir den „Christenspiegel"
des P. Dederich von Coelde zu nennen, der
1480 in Köln gedruckt wurde. Es ist ein Ge-

676


	Die Neujahrsfeier in alter und neuer Zeit

