
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 16

Artikel: Aufbau der Katechismen

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und von der Zunge, die stellvertretungs- Zwischen den Hämmern besteht

weise für die menschlicheSprache unser Herz, wie die Zunge
I I, zwischen den Zähnen, die doch,

unsern Untersuchungen zugrunde gelegen
denoch die preisende bleibt.

a^'
Luzern. Konrad Steffen.

Religionsunterricht

Aufbau der Katechismen
Wenn wir den Aufbau der heutigen

Katechismen verstehen wollen, dann müssen wir
wissen, wie sie im Verlaufe der Jahrhunderte
entstanden sind und sich entwickelt haben.

Das aber kann nur im Zusammenhang mit
der Entwicklung des ganzen Religionsunterrichtes

verstanden werden. Die Aufgabe des
Katechismus besteht darin, den Gläubigen
alles zu bieten, was sie unbedingt wissen

müssen, wenn sie ein christliches Leben
führen und das ewige Ziel erreichen wollen.
Einen schönen Teil dieser Aufgabe nimmt
heute aber der Unterricht in der biblischen
Geschichte auf sich, indem er die Gläubigen
in jene geschichtlichen Tatsachen einführt,
die die historischen Grundlagen der Erlösung

bilden. Bibel und Katechismen
überschneiden sich in diesen Punkten oft; denn

nicht nur die Bibel berichtet uns von der
Menschwerdung und dem Erlösungstode
Christi, sondern auch der Katechismus. Als
Wesensstücke des Katedhismus bleiben uns

somit die rudimenta fidei, die grundlegenden

Wahrheiten, die jeder Christ necessitate

medii oder praecepti wissen muss, d. h.

alle jene Wahrheiten, die man kennen muss,
weil man ohne sie nicht zum Himmel
gelangen kann (z. B. die Existenz Gottes, seine

Natur, Gott als Vergelter des Guten und
Bösen, die Menschwerdung Christi, sein

Kreuzestod, die Lehre von den Sakramenten,
die grundlegenden Wahrheiten des sittlichen
Lebens usw.) oder die die Kirche uns zu wissen

vorschreibt,

Es ist nun nicht ohne Interesse, einmal

nadhzuprüfen, wie die Kirche im Verlaufe
der Jahrhunderte diese Wahrheiten den

Gläubigen vermittelte.
Die Apostelgeschichte überliefert uns

mehrere Beispiele der apostolischen Predigt
und Missionsart. Fast regelmässig ist diese

Predigt vor den Juden eine Zusammenfassung

der israelitischen Geschichte und damit

der Geschichte der göttlichen Heilsführung.

Vor den Griechen aber knüpft Paulus

an die damalige Wissenschaft und
Gottesverehrung an. Aber auch die Heiden werden

im Verlaufe der Missionierung oft auf
die heilsgeschichtliche Bedeutung des
Judenvolkes hingewiesen. Das heilsgeschichtliche

Denken ist somit wesentlich mit der
frühchristlichen Katechese verbunden. Um
dieses Wissen zu vermitteln, benützte man
allerdings keine Schulbibeln im heutigen
Sinne, sondern die Hl. Schrift selbst. Die

Lesungen der Liturgie bezeugen uns das

genügend. Der hl. Augustinus verlangt in

seinem Büchlein „De catechizandis rudibus"
als erste Grundlage des gesamten
Religionsunterrichtes eine historische Einführung in

die Heilsgeschichte. Er gibt in dem genannten

Büchlein selber die Anleitung, wie diese

Einführung zu geschehen habe. — Aber es

ist klar, dass mit dieser Einführung in die
Heilsgeschichte der Religionsunterricht nicht

abgeschlossen war; wenn auch die Bibel in

den ersten Jahrhunderten eine ganz bedeutende

Rolle spielte, so haben wir doch auch

634



aus den allerersten Zeiten Ansätze eines
systematischen Religionsunterrichtes nach den

Forderungen des heutigen Katechismusunterrichtes.

Die ersten sechs Kapitel der Di-

dache, die die beiden Wege darstellen, der
Barnabasbrief und die grössere Apologie
Justins des Märtyrers beweisen das. Sehr

bald entwickelte sich das eigentliche Kate-

chumenat als Vorbereitung auf die Taufe. In

der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts
können die ersten Anzeichen für dieses
Institut schon bemerkt werden. Mit der Zeit
entwickelt es sich, so dass es zur eigentlichen,

organisierten Form des christlichen
Unterrichtes für diejenigen wurde, die noch

nicht Christen waren, aber es werden wollten.

Zuerst mussten sie sich einer ernsten

Prüfung unterziehen, in der ihre Lebensverhältnisse

und die Motive ihrer Konversion
untersucht wurden. Darauf begann jener
Unterricht, den der hl. Augustinus in seinem
Büchlein De catechizandis rudibus meint.
Hier kommt also die Bibel besonders zur
Geltung; aber es wurde den heidnischen
Bewerbern auch über Gott, die Nichtigkeit
des Götzendienstes, die göttliche
Weltregierung, die Erlösung, die Auferstehung von
den Toten und über das Gericht gesprochen.
Nach diesem Vorunterricht wurden die
Bewerber in die erste Katechumenklasse eingereiht,

in der besonders auf ihre sittliche

Besserung hingearbeitet wurde. Das Hauptgebot

und der Dekalog wurden vor allem
erklärt. Die ersten Zeiten legten mehr
Gewicht auf das Hauptgebot; aus ihm und der

Bergpredigt leiteten sie die sittlichen
Forderungen ab. Der hl. Augustinus hat dem

Dekalog die Bedeutung für die Katechese

gegeben, die er heute noch hat. War die
Aufnahme in die erste Katechumenatsklasse

durch Anhauchen, Uebergabe des Kreuzzeichens,

Darreichung von geweihtem Salz und

durch Handauflegung vor sich gegangen —
man tat das nicht überall mit den gleichen
Zeremonien — so wurde zu Beginn der
Fastenzeit der Katechumene unter die Zahl

der eigentlichen Taufbewerber aufgenommen.

Wie lange die erste Katechumenatsklasse

gedauert hat, war abhängig von den
örtlichen und persönlichen Verhältnissen.

Die Einschreibung in die Listen der Taufbewerber

geschah mit Feierlichkeiten nach

einer ernsten Prüfung. Die Bewerber wurden

nun Kompetenten oder electi (Ausgewählte)
oder illuminandi (zu Erleuchtende) genannt.
Die Fastenzeit hindurch wurde eifrig
Taufunterricht gehalten. Die bisherigen moralischen

Unterweisungen wurden kurz wiederholt,

dann ging man zur Erklärung des Glaubens

auf Grund des Symbolums, des

Glaubensbekenntnisses, über. Auch das Vaterunser

und die hl. Taufe selbst und die Firmung
wurden erklärt. Während der Unterrichtszeit
geschah die feierliche Ueberreichung des
Glaubensbekenntnisses und des Vaterunsers,
die der Bewerber jeweilen nach einer Woche

auswendig kennen musste. Oft war auch

eine Oeffnung der Ohren damit verbunden.
In den Gottesdiensten dieser Vorbereitungszeit

wurden den Taufbewerbern die Hände

aufgelegt, und auch Exorzismen wurden über
sie gesprochen. In der Osternacht wurden
sie feierlich getauft; die Osterwoche
hindurch wurden sie in das hlst. Altarssakrament

eingeführt. — Durch den Sieg des

Christentums über die heidnische Welt und

durch die Völkerwanderung verfiel das Ka-

techumenat immer mehr; nach der
Völkerwanderung mussten andere Missionsmethoden

angewendet werden.

Im frühen Mittelalter bildeten sich die
Pfarreien mit organisierter Seelsorge. Der

Staat unterstützte diese Bildung; Karl der

Grosse förderte sie eifrig. So gestalteten
sich zwei Arten der Einführung in das

Christentum: der Unterricht in der Kirche in der

sonn- und feiertäglichen Predigt, die
meistens Katechese oder katechetische Predigt

war, und die Einführung der Kinder in den
Glauben durch die Eltern und die Familie.

Vor dem Empfang des Ehesakramentes mussten

sich die Brautleute über die Kenntnis der

635



grundlegenden Wahrheiten ausweisen. An

den Schulen wurde der Religionsunterricht
nicht so systematisch betrieben wie heute;

Karl der Grosse verordnete, dass die Kinder

die Psalmen zu lernen haben. Aus dieser

Zeit kennen wir viele Auslegungen des

Vaterunsers und des Glaubensbekenntnisses.

Mit dem siebenten Altersjahr begann für die
Kinder der ßeichtunterric'ht, auf den ganz
besondere Sorgfalt verlegt wurde. Zu

Beginn mussten sie sich ausweisen über die
Kenntnis des Vaterunsers und des

Glaubensbekenntnisses in der Landessprache. Der

eigentliche Beichtunterricht behandelte die

Beichte, die Gebote, die Arten der Sünden

und die Werke der Barmherzigkeit. In vielen

Kirchen wurden die Hauptteile der hl.

Beichte auf hölzerne Tafeln aufgeschrieben

und aufgehängt, damit sie alle beständig

sehen konnten. Vaterunser, Glaubensbekenntnis

und die Gebote Gottes wurden

jeden Sonntag laut vorgesprochen und gebetet.

Die Kirchenbilder vertieften das

Gelernte. Im Verlaufe des Mittelalters entstanden

viele Beicht- und Bussbücher, die der

Belehrung und Erbauung des Volkes dienten.

Auch katechetische Hilfsmittel für die

Geistlichen waren reichlich vorhanden. Zu

erwähnen ist die Erklärung des Glaubensbekenntnisses,

des Vaterunsers und der
Sakramente von Alkuin (735—804), die aber

nicht in einem Werke vereinigt waren.
Rhabanus Maurus gibt manche Anleitung in

seinem Büchlein über die kirchliche Disziplin.
Auch Thomas von Aquin verfasste Erklärungen

des Glaubensbekenntnisses, des

Vaterunsers, des Gegrüsst seist Du und der

Gebote Gottes. Ganz besondere Verdienste

erwarb sich der Kanzler der Universität Paris,

Johannes Gerson (gest. 1429). Auch die

damaligen Kirchenlieder waren gute
Hilfsmittel. — Neben dieser mehr systematischen

Katechese lief der Unterricht in der

biblischen Geschichte. Der Heiiand, der

Christ des Ottfried von Weissenburg und

ganz besonders die Kaiserchronik des 12.

Jahrhunderts und die Weltchronik des Rudolf

von Ems zeigen, dass das historische Denken

stark mit dem biblischen Denken

verbunden war. Studierende benützten die Hi-

storia scholastica des Petrus Comestor (Ende
des 12. Jahrhunderts). Besondere Erwähnung
als Hilfsmittel zur Verbreitung der biblischen

Kenntnisse verdienen die Glasmalereien und

Skulpturen der Dome, ferner die alten Schauspiele,

die Passions- und Osterspiele, deren
Verständnis unmöglich gewesen wäre, wenn

man die Bibel nicht gut gekannt hätte. Die

sog. Armenbibeln sind zu bekannt, als dass

sie einer besondern Beschreibung bedürften.

Janssen weist in seiner Geschichte des

deutschen Volkes nach, dass viele Gläubige
des Mittelalters in ihren Jugendjahren alle

vier Evangelien auswendig lernten. — Der

offizielle Religionsunterricht, der von den

Geistlichen erteilt wurde, befasste sich nicht

so systematisch mit der ganzen Offenbarung
wie heute, sondern mehr mit den Sakramenten

und den Gebeten. Die übrigen Gebiete
vermittelte das Elternhaus und die gesamte
Oeffentlichkeit.

In der Reformationszeit ging der Streit

nicht so sehr um historische, als vielmehr

um dogmatische Wahrheiten. Das brachte

ein starkes Zurückgehen der Bedeutung der

biblischen Geschichte und ein Ansteigen der

Betonung des systematischen Religionsunterrichtes.

Darum entstehen jetzt auch die

eigentlichen Katechismen, die zwar schon

einige Vorgänger aufweisen. Aber es ist

interessant zu sehen, dass die Schöpfung der

grossen Summen in der wissenschaftlichen

Theologie des Mittelalters sehr wenig Ein-
fluss auf die Schaffung eines systematischen
und vollständigen Katechismus für das Volk

gehabt hat. Georg Wicelius (gest. 1573 zu

636



Mainz) bietet in seinem Catechismus eccle-
siae „Lehren und Taten des (hl. Christentums",

also Systematik und Geschichte.
Meistens wird nun aber auch die Geschichte in

Fragen und Antworten aufgelöst. Für die

Wichtigkeit des biblischen Unterrichtes stehen

die Franzosen Fleury und Fenelon ein.

Die ersten Schulbibeln im heutigen Sinne

schufen die Protestanten Justus Genesius

(1675), Johannes Hübner und der Basler

Emmanuel Meyer (1714). Auf katholischer

Seite ging der berühmte Abt Felbiger von

Sagan 1763 wieder auf die biblische
Geschichte ein, indem er einen eigentlichen

religionsgeschichtlichen Unterricht der Kinder

verlangte. Overberg trat in seine

Fussstapfen und veröffentlichte 1800 die
„Biblische Geschichte des Alten und Neuen

Testamentes". J. B. Hirscher hat 1831 in seiner

Katechetik in gleicher Art die Heilserziehung

der Menschen durch Christus verlangt.

Christoph von Schmid fügte seiner Bibel zu

viel Eigengut hinzu; Ignaz Schuster strich

viel Overberg'sches Gut (1847); Franz Xaver

Knecht endlich machte die Bibel zur
Dienerin des Katechismus und nahm ihr ihre

selbständige Bedeutung. Sehr eifrig war aber

für die Bibel der Erzbischof Gruber von Salzburg

eingetreten, indem er auf Augustinus

zurückging. Seine Tradition haben ein schönes

Stück weit die Innsbrucker Jesuiten

gepflegt. — Allmählich suchte man auch aus

der Bibel mehr erzieherische Wirkung zu
erzielen. In dieser Beziehung ist besonders

Galura (1806) zu nennen; Schönberg (1779)
will aus ihr die dogmatischen und sittlichen

Wahrheiten ableiten. Die Einteilung der
Bibel van den Drieschs (1824) zeigt eine

interessante Abstufung: 1. Der Naturbund

Gottes mit den Menschen; 2. Der Gesetzesbund

Gottes mit Israel; 3. Der Gnadenbund

Gottes mit den Menschen. Der allmähliche

Sieg der Kastnerbibel über die Eckerbibel

gibt diesen pädagogisch gerichteten
Bestrebungen immer mehr Recht und Einfluss. —
Wenn auch so die biblischen Bestrebungen
nie ganz erloschen, so hat doch nach der
Reformationszeit der Katechismus bedeutend
mehr Gewicht und Einfluss erhalten. Schon

der Catechismus Romanus gibt nicht mehr

eine den Umständen entsprechende Auswahl

aus dem Stoffe. Besonders deutlich tritt die

Systematik beim hl. Petrus Canisius und beim
hl. Kardinal Bellarmin hervor. Abt Felbiger

von Sagan ist der Begründer des

Religionsunterrichtes, der in die Schulpläne eingebaut
und im Schulhause erteilt wird. Sailer, Overberg,

Gruber und Hirscher fördern die
Katechetik nach Kräften und suchen einen
Ausgleich zwischen Bibel und Katechismus
herzustellen. Streng katechismushaft eingestellt
ist aber P. Deharbe S. J. (1800—1871) und

sein Nachfolger P. Linden. Von ihnen beiden

geht die Ausarbeitung des deutschen

Einheitskatechismus aus, die zuletzt in den

Händen von P. Mönnichs lag. Das Trienter

Konzil hatte schon die Schaffung eines

eigentlichen Katechismus verlangt, aber nicht

durchgeführt. Pius X. verfasste daher einen

„Katechismus der christlichen Lehre" und

Kardinal Gasparri gab seinen Catechismus

catholicus heraus im Sinne und Geiste dieses

Beschlusses.

Diese Darlegungen zeigen uns, wie und

wann der Katechismus entstanden ist. Nur

aus diesen historischen Darlegungen heraus

können wir auch seine Funktion genau
verstehen. Manche Unklarheit im Gespräch
über das Katechismusproblem wird behoben,

wenn wir wissen, welche Bedeutung dem
Katechismus im Verlaufe der Jahrhunderte
zukam. (Schluss folgt.)

Luzern. Franz Bürkli.

637


	Aufbau der Katechismen

