
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 27 (1940)

Heft: 15: Grammatik

Artikel: Sophokles vor der Gegenwart : ein Literaturbericht [Fortsetzung]

Autor: Tunk, Eduard v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule
Sophokles vor der Gegenwart*
Ein Literaturbericht

Es folgt, nachdem, wie es diese Stich- und

Stilproben verraten, das Werk des Sophokles
unter den Gesichtspunkten „Drama, Tragödie,
Mensch, Dasein, Sein" beschrieben worden ist,
das Kapitel „Gott". Doch davon zu reden,
möchte ich lieber absehen. Was Weinstock über
den Sophokleischen Gottesbegriff sagt, scheint
mir zu wenig begründet zu sein und leider nicht
frei von gewisser Polemik gegen den
christlichen. Aber ich erwähne den Abschnitt deshalb,
weil er mir eine bedeutsame Lücke zeigt, die
in der Sophokles-Literatur besteht. Es bedarf,
vorgängig vielen anderen weniger wichtigen
Fragen, einer eingehenden Untersuchung über

dieTheologie des Sophokles, am besten verbunden

mit einer eindeutigen und klaren Konfrontierung

mit dem christlichen Gottesbegriff,
nicht in pharisäerhafter Selbstüberheblichkeit,
sondern in der demütigen Suche nach Antwort
auf die Frage, ob auch die anima Sophoclis als

naturaliter Christiana angesprochen werden darf
und inwiefern. Denn dass Sophokles zu den
frömmsten Dichtern der Weltliteratur gehört, ist

jedem Zweifel enthoben.
Zum guten Schlüsse seines Werkes stellt dann

Weinstock, zu dem wir nun wieder zurückkehren,

Sophokles in die literar- und
geistesgeschichtlichen Zusammenhänge seiner Zeit („Erbe
und Anteil") und setzt sich schliesslich im letzten
Kapitel, das wie das ganze Buch den Namen des
Dichters trägt, mit der Aristotelischen „Definition"

der Tragödie auseinander. Hier ist der Ort,
worin dann das Wesen des Sophokles gänzlich
begriffen werden soll. Ich zitiere folgende Sätze:

„Er gehört in der Doppelreihe der grossen Führer

der Menschheit zu den Vollendeten, nicht zu
den Erneuerern Bei ihm ist der griechische
Geist auf der Höhe seines hellen Selbstbewusst-
seins am tiefsten seinem dunklen Ursprung treu.

Sein Werk ist frei von interessanter
Kleinmalerei, sein Formgesetz ist die grosse Linie"

* Siehe Nr. 13 und 14.

(pag. 293). Und an die Gegenwart gewandt,
rechtfertigt Weinstock sein Buch also: „Die Zeit
dürfte reif sein nach Entlarvung der idealistischen

Ueberhebung, nach einem Rückfall In

naturalistische Entwertung und religiöse Verwerfung
des Menschen den echten Realismus des

Sophokles und damit seine religiöse Humanität

zu verstehen Denn Sophokles zeigt
— und das hebt ihn über andere angerufene
Nothelfer hinaus —, dass es möglich ist, an

den Sinn des Seins zu glauben, ohne es zu
Illusionieren, ohne auch es zu transzendieren;
zeigt also, dass der Mensch die ihm gegebene
und aufgegebene Ewigkeif in der Zeit gewinnen
kann, und erweist also, dass es einen echten
Glauben gibt ohne sacrificium intellectus" (295
f.). Doch von dem, was in Weinstocks Sophoklesbuch

confessio ist, habe ich das Notwendige
schon gesagt. Sofern es professlo ist, wird es

auch uns nützen.

VI.

Fernab von jedem „Bekenntnis" steht der
„Sophokles" von Karl Reinhardt (Frankfurt a. M.

1933, Vittorio Klostermann). Im Vorwort lese ich

„Dies Buch Ist nicht dazu bestimmt, sich neben

jüngere und jüngste Darstellungen der drei alten

Tragiker zu drängen. Auch soll Sophokles von
keinem Programm-Humanisten hier gefeiert werden.

Was versucht wird, ist, eine vergleichende
Betrachtungsweise durchzuführen, und die Dichtung

den geläufigen verdeckenden Erklärungsformen

zu entreissen." Das Ziel dieser
Betrachtungsweise ist zu handeln „von Sophokleischen
Situationen, oder, wenn man einen anderen
Ausdruck dafür will, vom Sophokleischen Verhältnis

zwischen Mensch und Gott und zwischen
Mensch und Mensch, und zwar, wie es Szene

für Szene, Stück für Stück, Stufe um Stufe sich

entwickelt" (pag. 11).

In einlässlicher Konfrontierung des Sophokles
mit Aischylos wird das Besondere des jüngeren
Dichters entwickelt und erläutert und beiläufig

609



auf diese Formel gebracht: für Aischylos gilt der
alte Spruch ,,alles ist göttlicher Gewalten voll",
der bei Sophokles abgelöst wird durch das Nur-
Menschliche „erkenne dich selbst". Ohne dass

ihm deshalb der Götter Wille sich nicht durchsetzte,

aber als „ein Hauch aus einer anderen
als des Menschen Welt", ihm gegenüber muss

der Mensch nicht zwar „christliche, jenseitige,
sondern wie Pessimismus den Modernen anmutende

Demut der Bestimmung" üben (pag. 13).

Zudem sind „alle Tragischen des Sophokles
Abseitige" und die Spannungen bei Sophokles kommen

daher, „dass sich der Sinn der Reden mit
dem Sinn der Lage, in der sie gesprochen werden,

nicht mehr deckt" (pag. 14).

Diese Kunst des Sophokles ist aber nicht eine
sich stets gleichbleibende Grösse, sondern — im

Gegensatz etwa zu Weinstock — erkennt und
anerkennt Reinhardt eine Entwicklung. „Nach
Sprache und Szenenform zerlegen sich die
sieben Dramen unserer Sammlung in zwei scharf

geschiedene Gruppen: eine, deren Mitte noch

ausschliesslich das dramatische Ich, und eine,
deren Mitte mehr und mehr schon das dramatische

Du oder Ich ist, oder: eine
monologischschicksalhafte und dem gegenüber eine dialo-
gisch-übergreifende, die eine von pathetisch
starren und übergangslosen, die andere von
gleitenden, wechselnden Formen, ebenso im einzelnen

wie insgesamt. Zwische beiden Gruppen
gibt es die zwei Werke des Uebergangs: nach

der darin hervortretenden stärksten Kraft wird

man sie als des Dichters mittlere Periode gern
bezeichnen; es sind die von Hölderlin übersetzten"

(pag. 18).

Zur ersten Gruppe gehören der Aias und die
Trachinierinnen, zur zweiten Antigone und Oidi-
pus Tyrannos, daher zur dritten Elektra, Philoktet
und Oidipus auf Kolonos. Ihnen allen widmet
unser Autor eine eingehende Interpretation. Es

ist nicht unsere Aufgabe, die Stellung der
einzelnen Sophoklesdeuter zu den einzelnen
Tragödien aufzuzeigen, sondern zum Gesamtphänomen

Sophokles. Diesbezüglich freilich findet

man bei Reinhardt bedeutend weniger als bei
Weinstock. Einiges aus der „Einführung" haben

wir bereits zitiert. Es folge hier eine Stelle
gerade über die beiden Werke der Mitte, da diese
dem Lehrer, der Sophokles am Gymnasium zu
lesen hat, wohl am häufigsten Gegenstand auch

der eigenen Ueberlegung sind: „Bis aufs letzte

von der neuen Form durchdrungen ist der,König
Oedipus', doch wird schon die Antigone mit
Heftigkeit von ihr erfasst. Denn was im neueren Drama

zu einem Rezept der Szenenführung wird,
ist hier noch ganz der Ausfluss einer religiösen
und poetischen Ergriffenheit. Der neue Szenenstil

entsteht daraus, dass der dämonische
Zusammenhang anfängt, die Selbstverfangenheit des

Menschenwesens zu ironisieren. Das Bewegende,
den Wechsel Schaffende, die Mitten umeinander

Treibende ist nicht der wirkungssichere
Kunstgriff eines dichterischen Stückemachers,
auch nicht die verkörpernde Entfaltung eines

inneren Widerspruches der an sich selbst oder der
Welt leidenden Seele, sondern die Erfahrung

jenes Spiels, wodurch das Göttliche das

Menschliche als menschlich offenbar zu machen
und Absicht und Zweck in Schicksal und

Verhängnis zu verwandeln liebt" (pag. 78).

Und noch ein anderes führt uns Reinhardts
Buch vor die Seele, die Stellung oder besser die

Aenderung der Stellungen, die Sophokles dem
Tode gegenüber einnimmt. Aus Anlass der
Besprechung der zweiten Oidipus-Tragödie schreibt
der Verfasser: „In dem Frühwerk der
Trachinierinnen hätte wohl der Sagenstoff, der
Flammentod des Herakles, Gelegenheit geboten, sich

an einem Drame ähnlicher Art zu versuchen. Doch
da geht, wie die Sorge des Helden, so die Dichtung

noch ganz auf das Diesseits. Der Tod, wenn
auch Ueberwindung letzter Leiden, ist doch nur
ein Ende, kein Hinübergang. Das Jenseitige fehlt,
und mit ihm das geheime Spiel der Sphären, das

im Oedipus den Tod erst eigentlich zum Drama

macht. Der Tod im Aias und in der Antigone war
ein freiwillig schmerzliches Entrissen-Werden, im

einen aus Heldentum und Ruhm, im andern aus

Jugend und Blutsgemeinschaft. Doch das liegt
zurück. Sophokles hat dem Tod Gestalt gegeben,
im Fortgang der Zeit, je nach der Stufe seiner

Selbstvollendung" (pag. 234). Dies letzte Wort
ist eine Feststellung, kein Suchen in aufzudeckenden

Seelengründen des Dichters. Und das ist,

mag man zu diesem oder jenem Resultat in

Reinhardts Buch nicht ja sagen wollen, das Schöne

an Werk und Autor, dass sie dem Dichter

und seinen Werken gegenüber wahren, worauf

sie ein Recht haben, — die Ehrfurcht.

610



VII.

Es wäre natürlich nötig, in einem Literaturbericht

zu Sophokles, auch auf Werke, die nicht
in deutscher Sprache geschrieben sind,
einzugehen, desgleichen auf Beiträge zum Kapitel
Sophokles, die sich in Zeitschritten finden. Aber
dann würde der Sfoff ins Unendliche anschwellen

und es kommt mir doch darauf an, auf jene
Literatur hinzuweisen, die am ehesten greifbar
ist, ganz abgesehen davon, dass mir selbst vieles
nicht zur Hand ist, was einzusehen vielleicht
nötig sein könnte. So hatte ich auch nicht
Gelegenheit Albrecht von Blumenthals „Sophokles,
Entstehung und Vollendung der griechischen
Tragödie" (Stuttgart 1926, Kohlhammer) zu

lesen. Nach Hans Opermanns Fachbericht in den

„Neuen Jahrbüchern für deutsche Wissenschaft"
(13. Jahrgang 1937, pag. 373) setzt dieses Buch

die Gedanken Nietzsches über das Apollinische
und Dionysische fort und schliesst daran an „eine
allgemeine Behandlung des Dichters sowie
würdige Nacherzählungen der einzelnen Dramen".
Opermann hat „den Eindruck, dass nach
Reinhardt der Weg der Sophoklesforschung fürs ersfe

weniger der der Gesamtdarstellung ist als der
der Einzelunternehmung" und verweist dabei auf
Ruth Camerers „Zorn und Groll in der sopho-
kleischen Tragödie" (Borna 1936, Noske),
welches Werk besonders für die Antigone wertvoll
sei. Aber, es bleiben doch auch noch andere
und, wie mir scheinen will, bedeutsamere Fragen

offen. Auf die geradezu notwendige
Untersuchung über die Weltanschauung des Sophokles
habe ich schon hingewiesen. Ein anderes Gebiet

ist die Lyrik des Sophokles; merkwürdig, dass

hierüber noch nichts existiert, und doch wären

z. B. gerade die Gymnasiallehrer für ein solches
Buch dankbar, da sie ja fast nur anlässlich der
Tragikerlektüre auch von griechischer Lyrik
Kunde tun können. Und, um den Wunschzettel
nicht allzu lang werden zu lassen, sei noch auf

eine dritte offene Frage hingewiesen: wie steht

es mit der Maske und ihrem Verhältnis zum
Charakter? oder umgekehrt: wie steht es mit der
Charaktergestaltung durch den Dichter im
Hinblick auf den durch die attischen Bühnenverhält-
nisse gegebenen Maskenzwang * für den
Schauspieler? Ich habe sogar das eigentümliche
Gefühl, durch eine genaue Untersuchung dieser
Frage könnte auch ein neues Licht fallen auf das

immer noch umstrittene Problem, ob überhaupt
Sophokles Charaktere geschaffen habe, und ich

vermute, gerade von hier aus müsste dieses
Problem im positiven Sinne entschieden werden.

Zum Schluss sei dann noch kurz dieses
gesagt: der beste Führer zu Sophokles ist Sophokles

selbst. Aber, manches wird selbst dem Kenner

erst bewusst, wenn er auch andere Stimmen

hört, die, sollten sie selbst seinen Widerspruch
aufrufen, immer wieder zu neuem Nachdenken
und genauerem Lesen anregen.

Immensee-Küssnacht a. R. Eduard v. Tunk.

* P. Robert Löhrer O.S.B, konnte, mit einer wesentlich

anderen Frage befasst, in seinem Buch «Mienenspiel

und Maske in der griechischen Tragödie» (Paderborn

1927, Ferd. Schöningh, dieses Problem natürlich
nicht behandeln; aber vielleicht hätte gerade er noch

bezügliches Material.

Umschau

Unsere Toten
Can. Andreas Anton Breitenmoser, a. bischöll.

Kommissar und Dekan, Appenzell.

Nach einem Leben voll gesegneter Arbeit und

Gebet kehrte H. H. Kommissar A. Breitenmoser
in seinem 80. Lebensjahre und im 52. seines

erhabenen Priestertums heim in seine ewige
bessere Heimat. Mit ihm ist vielleicht die
markanteste Priestergestalt des Alpsteins für immer

von uns gegangen, ein nimmermüder, vorbildlicher

Arbeiter im oft steinigen Weinberge des

Herrn, ein feuriger Patriot, der mit jeder Faser

seines warmen Herzens an der engern und weitern

Heimat hing, ein Vater der Armen und

Bedrängten, ein gottbegnadeter Geistesmann und
Erzieher.

Der liebe Verewigte erblickte das Licht der

611


	Sophokles vor der Gegenwart : ein Literaturbericht [Fortsetzung]

